
  

Yudhistira: Vol. 01 No. 02 Desember 2025 
Bamala Institute, Kraksaan Probolinggo Jawa Timur 
https://ejournal.bamala.org/index.php/yudhistira/home 
Halaman: xx-xx 

 

MENGGAGAS EPISTEMOLOGI FIQH SOSIAL KONTEMPORER: STUDI KRITIS 

ATAS PEMIKIRAN HUKUM KH. MA. SAHAL MAHFUDZ KAJEN 

Sutriyono1), Usman2), Saifullah3), Rahmat Zubandi Thahir4) 

Mahasiswa S3 Prodi Studi Islam Universitas Nurul Jadid  

Paiton Probolinggo, Indonesia1,2,3,4). 

email: sutriyono74dafa@gmail.com1), usmanhakimdafa@gmail.com2), 

saifullah79dafa@gmail.com3) , rahmatzubandi77@gmail.com4) 

 

 

Abstrak 

Perubahan sosial global yang ditandai oleh ketimpangan ekonomi, kemiskinan struktural, dan 

krisis keadilan sosial menuntut adanya rekonstruksi paradigma hukum Islam agar lebih 

responsif terhadap realitas kontemporer. Dalam konteks ini, fiqh tidak lagi memadai jika 

dipahami secara normatif-tekstual semata, melainkan perlu dikembangkan sebagai instrumen 

etika dan transformasi sosial. Artikel ini bertujuan untuk mengkaji secara kritis, konstruksi 

epistemologi fiqh sosial dalam pemikiran KH. MA. Sahal Mahfudz, dengan fokus pada 

sumber pengetahuan hukum, metodologi istinbath, dan orientasi praksisnya. Penelitian ini 

menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan terhadap karya-karya 

KH. MA. Sahal Mahfudz serta literatur pendukung dalam bidang ushul fiqh, maqāṣid al-

syarī‘ah, dan studi hukum Islam kontemporer. Hasil kajian menunjukkan bahwa konstruksi 

epistemologi fiqh sosial dibangun melalui integrasi dialektis antara teks (nash), konteks sosial 

empiris, dan tujuan hukum Islam (maqāṣid al-syarī‘ah). Paradigma ini menempatkan 

kemaslahatan sosial dan keadilan substantif sebagai tolok ukur utama validitas hukum, tanpa 

melepaskan diri dari kerangka metodologis ushul fiqh klasik. Fiqh sosial dengan demikian 

tidak dimaksudkan sebagai mazhab baru, melainkan sebagai pendekatan kontekstual dalam 

berfiqh dengan mengedepankan landasan epistemologis, yang berorientasi pada pesan ideal 

moral dan nilai universal agama Islam, seperti maslahah pemberdayaan masyarakat dan 

perlindungan kelompok rentan. Kajian ini menegaskan bahwa fiqh sosial memiliki relevansi 

strategis dalam pengembangan hukum Islam kontemporer di tengah tantangan globalisasi dan 

kompleksitas persoalan sosial modern. 

Kata kunci: Fiqh Sosial, Epistemologi Hukum Islam, KH. MA. Sahal Mahfudz, Maqāṣid al-

Syarī‘ah, Fiqh Kontemporer. 

 

I. PENDAHULUAN 

Perkembangan masyarakat global pada abad ke-21 ditandai oleh perubahan sosial yang sangat 

cepat, kompleks, dan multidimensional.(Jaya, Hambali, & Fakhrurrozi, 2023) Globalisasi ekonomi, 

kemajuan teknologi informasi, urbanisasi, serta perubahan struktur sosial telah melahirkan berbagai 

persoalan baru, seperti ketimpangan ekonomi, kemiskinan struktural, marginalisasi kelompok rentan, 

krisis etika publik, dan melemahnya solidaritas sosial.(Fathoni, 2024) Dalam konteks dunia Islam, 

dinamika global tersebut menimbulkan tantangan serius bagi hukum Islam (fiqh), terutama terkait 

kemampuannya dalam merespons problem sosial kontemporer secara adil dan solutif.(DUNIA, 2025) 

mailto:ratnadewydj@gmail.com
mailto:rahmatzubandi77@gmail.com4


  

Yudhistira: Vol. 10, No. 1 April 2022 (Lihat di home Jurnal) 
Bamala Institute, Kraksaan Probolinggo Jawa Timur 
https://ejournal.bamala.org/index.php/yudhistira/home 
Halaman: xx-xx 

 

Secara global, fiqh sering kali dipersepsikan sebagai sistem hukum normatif yang rigid dan 

kurang adaptif terhadap perubahan zaman.(Priyatna, Nurjanah, Hermanto, & Zulaikha, 2025) Kritik 

ini tidak sepenuhnya tanpa dasar, mengingat praktik fiqh di banyak masyarakat Muslim masih 

didominasi oleh pendekatan tekstual-legalistik yang menekankan aspek sah dan batal, halal dan haram, 

tanpa analisis mendalam terhadap dampak sosial dan kemanusiaan dari suatu putusan hukum. 

Akibatnya, fiqh kerap dipandang tidak relevan dalam menjawab persoalan-persoalan modern seperti 

keadilan ekonomi, tata kelola kebijakan publik, hak-hak sosial, dan kesejahteraan masyarakat. 

Persoalan global tersebut juga tercermin dalam konteks Indonesia sebagai negara dengan 

populasi Muslim terbesar di dunia.(Sutriyono & Lidinillah, 2025). Data empiris menunjukkan bahwa 

ketimpangan sosial-ekonomi masih menjadi masalah serius. Badan Pusat Statistik (BPS) mencatat 

bahwa meskipun tingkat kemiskinan nasional mengalami penurunan secara gradual, kesenjangan 

antara kelompok kaya dan miskin masih relatif tinggi, terutama di wilayah pedesaan dan kelompok 

masyarakat marjinal. Dalam situasi ini, hukum Islam diharapkan tidak hanya berfungsi sebagai norma 

ritual-individual, tetapi juga sebagai instrumen etika sosial yang mampu mendorong keadilan dan 

kesejahteraan publik. 

Namun, dalam praktik keagamaan, fiqh sering kali diposisikan secara 'sempit' sebagai hukum 

normatif yang terpisah dari realitas sosial.(Alfanny, Sirojuddin, Yusuf, Tamimah, & Amien, 2025) 

Fenomena ini terlihat dari kecenderungan sebagian lembaga keagamaan dan forum fatwa yang masih 

berfokus pada persoalan ibadah individual, sementara isu-isu sosial seperti kemiskinan struktural, 

eksploitasi ekonomi, dan ketidakadilan kebijakan publik kurang mendapatkan perhatian serius dalam 

kerangka fiqh. Kondisi ini menunjukkan adanya jarak antara fiqh sebagai produk hukum dan realitas 

sosial yang dihadapi umat. 

Sejumlah penelitian sebelumnya telah mengkaji pembaruan hukum Islam dan relevansi fiqh 

dalam konteks modern. Fazlur Rahman, misalnya, menekankan pentingnya pendekatan historis dan 

etis dalam memahami al-Qur’an agar hukum Islam tetap relevan dengan konteks zaman. Sementara 

itu, Mohammad Hashim Kamali mengembangkan gagasan maqāṣid al-syarī‘ah sebagai kerangka 

normatif untuk merekonstruksi hukum Islam yang lebih responsif terhadap kebutuhan masyarakat 

modern. Di Indonesia, sejumlah studi juga membahas pembaruan fiqh melalui pendekatan kontekstual, 

fiqh peradaban, dan fiqh kebangsaan. 

Meskipun demikian, sebagian besar penelitian tersebut masih bersifat normatif-teoretis dan 

belum secara spesifik mengelaborasi epistemologi fiqh sosial sebagai paradigma hukum yang 

berangkat dari realitas sosial konkret. Kajian tentang fiqh sosial sering kali berhenti pada deskripsi 

konseptual, tanpa analisis mendalam mengenai fondasi epistemologisnya, terutama terkait sumber 

pengetahuan, metode istinbath, dan ukuran validitas hukum dalam konteks sosial. 



Di sinilah pemikiran KH. MA. Sahal Mahfudz menjadi sangat relevan dan strategis. Sebagai 

ulama pesantren sekaligus intelektual Muslim Indonesia, KH. MA. Sahal Mahfudz menawarkan 

gagasan fiqh sosial yang berangkat dari kritik terhadap fiqh normatif-tekstual dan berorientasi pada 

kemaslahatan sosial. (KH. MA. Sahal Mahfudh, 2011). Pemikirannya tidak lahir dari ruang akademik 

semata, tetapi berakar pada pengalaman empiris dalam mendampingi masyarakat, mengelola lembaga 

keagamaan, dan merespons problem sosial umat secara langsung. (Taufiqur Rohman, 2020). 

Secara empiris, gagasan fiqh sosial KH. MA. Sahal Mahfudz muncul dari realitas sosial 

masyarakat Muslim Indonesia yang dihadapkan pada kemiskinan, ketimpangan akses ekonomi, dan 

lemahnya perlindungan sosial. Dalam berbagai tulisannya, ia menegaskan bahwa fiqh harus mampu 

menjadi alat transformasi sosial, bukan sekadar legitimasi normatif atas praktik yang tidak adil. Fiqh, 

menurutnya, harus berpihak pada kelompok lemah dan menjadi instrumen pembebasan sosial yang 

berlandaskan nilai-nilai Islam. (Jamal Ma'mur Asmani, 2020). 

Alasan utama mengangkat judul “Menggagas Epistemologi Fiqh Sosial Kontemporer: Studi 

Kritis Atas Pemikiran Hukum KH. MA. Sahal Mahfudz Kajen” adalah untuk mengisi kekosongan 

kajian akademik yang secara khusus membahas fondasi epistemologis fiqh sosial. Selama ini, fiqh 

sosial lebih banyak dipahami sebagai wacana praksis atau slogan normatif, belum dikaji secara 

sistematis sebagai paradigma epistemologi hukum Islam.(Yazid & Andaryuni, 2025) Padahal, tanpa 

fondasi epistemologis yang jelas,(Susanti & Chotimah, 2025) fiqh sosial berpotensi disalahpahami 

atau dianggap sebagai pendekatan yang subjektif dan tidak ilmiah. 

Dengan demikian, artikel ini bertujuan untuk mengkaji secara kritis epistemologi fiqh sosial 

dalam pemikiran KH. MA. Sahal Mahfudz, meliputi sumber pengetahuan hukum, metodologi 

istinbath, serta orientasi praksisnya dalam merespons persoalan sosial kontemporer. Kajian ini 

diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis bagi pengembangan fiqh kontemporer sekaligus 

memperkuat posisi fiqh sosial sebagai paradigma hukum Islam yang kontekstual, transformatif, dan 

berkeadilan sosial.  

 

II. METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan (library 

research). Pendekatan kualitatif dipilih karena fokus kajian ini adalah pada pemikiran, gagasan, dan 

konstruksi epistemologis fiqh sosial, yang tidak dapat diukur secara kuantitatif, melainkan 

memerlukan penafsiran mendalam terhadap teks dan konteks pemikiran hukum Islam. Penelitian 

kepustakaan digunakan untuk menelaah secara sistematis karya-karya ilmiah yang relevan dengan 

tema fiqh sosial dan epistemologi hukum Islam. Jenis penelitian ini bersifat deskriptif-analitis dengan 

pendekatan kritis-interpretatif. Pendekatan deskriptif digunakan untuk memaparkan secara sistematis 

konsep fiqh sosial dalam pemikiran KH. MA. Sahal Mahfudz, sedangkan pendekatan analitis-kritis 

digunakan untuk menelaah fondasi epistemologisnya, termasuk sumber pengetahuan hukum, metode 

istinbath, dan orientasi praksis hukum. Pendekatan interpretatif memungkinkan peneliti memahami 



  

Yudhistira: Vol. 10, No. 1 April 2022 (Lihat di home Jurnal) 
Bamala Institute, Kraksaan Probolinggo Jawa Timur 
https://ejournal.bamala.org/index.php/yudhistira/home 
Halaman: xx-xx 

 

makna dan tujuan normatif dari gagasan fiqh sosial dalam konteks sosial-historisnya. Sumber data 

dalam penelitian ini dibedakan menjadi data primer dan data sekunder. Data primer berasal dari 

karya-karya KH. MA. Sahal Mahfudz, baik berupa buku, artikel, makalah, maupun pidato yang secara 

langsung memuat gagasan fiqh sosial dan pandangannya tentang hukum Islam. Karya-karya tersebut 

diposisikan sebagai teks utama yang dianalisis untuk menggali kerangka epistemologis fiqh sosial. 

Data sekunder diperoleh dari literatur pendukung yang relevan, seperti buku dan artikel jurnal tentang 

ushul fiqh, maqāṣid al-syarī‘ah, epistemologi hukum Islam, serta studi-studi kontemporer mengenai 

pembaruan fiqh dan hukum Islam di Indonesia dan dunia Islam. Literatur ini berfungsi untuk 

memperkaya perspektif analisis dan memperkuat kerangka teoretis penelitian. Teknik pengumpulan 

data dilakukan melalui dokumentasi dan penelusuran literatur (literature review). Peneliti 

mengidentifikasi, mengklasifikasi, dan menginventarisasi sumber-sumber pustaka yang relevan 

dengan tema penelitian. Proses ini meliputi penelaahan mendalam terhadap teks-teks utama, 

pencatatan gagasan kunci, serta pengelompokan konsep-konsep yang berkaitan dengan epistemologi 

fiqh sosial. Analisis data dilakukan dengan menggunakan analisis isi (content analysis) yang 

dikombinasikan dengan pendekatan hermeneutik. Analisis isi digunakan untuk mengidentifikasi pola-

pola pemikiran, konsep utama, dan argumentasi hukum dalam karya-karya KH. MA. Sahal Mahfudz. 

Pendekatan hermeneutik digunakan untuk menafsirkan teks dalam konteks sosial dan historisnya, 

sehingga makna fiqh sosial tidak dipahami secara tekstual semata, tetapi juga secara kontekstual. 

Untuk menjaga validitas dan keabsahan data, penelitian ini menggunakan teknik triangulasi sumber, 

yaitu membandingkan gagasan KH. MA. Sahal Mahfudz dengan pandangan ulama dan pemikir 

hukum Islam lainnya. Selain itu, konsistensi analisis dijaga dengan menggunakan kerangka teoritik 

ushul fiqh dan maqāṣid al-syarī‘ah sebagai alat uji terhadap interpretasi yang dihasilkan. Penelitian ini 

dibatasi pada kajian epistemologis fiqh sosial dalam pemikiran KH. MA. Sahal Mahfudz, sehingga 

tidak membahas secara rinci implementasi empiris fiqh sosial dalam kebijakan publik atau praktik 

hukum tertentu. Fokus penelitian diarahkan pada konstruksi konseptual dan metodologis fiqh sosial 

sebagai paradigma hukum Islam kontemporer.  

  

III. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Menggagas Epistemologi Fiqh Sosial Kontemporer: Studi Kritis Atas Pemikiran 

Hukum KH. MA. Sahal Mahfudz Kajen 
Epistemologi hukum Islam merupakan cabang kajian yang membahas sumber pengetahuan, 

metode perolehan hukum, serta kriteria validitas kebenaran hukum dalam Islam. (A. Khudori Soleh, 

2018). Dalam konteks fiqh, epistemologi tidak hanya berfungsi sebagai fondasi teoritis, tetapi juga 

menentukan arah dan watak produk hukum yang dihasilkan. Cara memahami sumber hukum, metode 



istinbath, serta relasi antara teks dan realitas sosial akan sangat memengaruhi sejauh mana fiqh 

mampu menjawab kebutuhan umat di berbagai konteks ruang dan waktu. 

Secara klasik, epistemologi hukum Islam bertumpu pada keyakinan bahwa hukum bersumber 

dari wahyu Ilahi, yang termanifestasi dalam al-Qur’an dan Sunnah. Wahyu dipandang sebagai sumber 

pengetahuan hukum yang absolut dan transenden. Namun, karena wahyu hadir dalam bentuk teks 

yang terbatas, sementara realitas sosial terus berkembang, maka diperlukan perangkat metodologis 

untuk menjembatani antara teks normatif dan dinamika kehidupan manusia. Perangkat inilah yang 

kemudian dikembangkan dalam disiplin ushul fiqh. (Muhammad Amin Nasution, 2023). 

Dalam tradisi ushul fiqh klasik, sumber pengetahuan hukum Islam dirumuskan secara 

hierarkis, yakni al-Qur’an, Sunnah, ijma‘, dan qiyas. Keempat sumber ini dipahami sebagai fondasi 

epistemologis fiqh yang menjaga otoritas dan kontinuitas hukum Islam. Qiyas, sebagai instrumen 

rasional, menunjukkan bahwa sejak awal fiqh tidak sepenuhnya bersifat tekstual, melainkan juga 

melibatkan akal dalam memahami dan mengembangkan hukum. Namun demikian, penggunaan 

rasionalitas dalam fiqh klasik tetap dibatasi oleh kerangka teks dan otoritas tradisi mazhab. 

Seiring dengan perkembangan masyarakat dan kompleksitas persoalan sosial, epistemologi 

hukum Islam mengalami tantangan serius. Pendekatan fiqh yang terlalu menekankan aspek tekstual 

dan formal sering kali menghasilkan putusan hukum yang sah secara normatif, tetapi problematik 

secara sosial. Dalam kondisi ini, muncul kritik terhadap apa yang disebut sebagai legalisme fiqh, yaitu 

kecenderungan memahami hukum Islam semata sebagai aturan formal tanpa mempertimbangkan 

dampak sosial, etika, dan kemanusiaannya. 

Sebagai respons atas keterbatasan tersebut, para pemikir hukum Islam kontemporer 

mengembangkan pendekatan epistemologis yang lebih kontekstual dan substantif. Salah satu 

pendekatan penting adalah penguatan konsep maqāṣid al-syarī‘ah sebagai kerangka normatif-

teleologis hukum Islam. Maqāṣid al-syarī‘ah menegaskan bahwa tujuan utama hukum Islam adalah 

mewujudkan kemaslahatan dan mencegah kemudaratan, baik pada tingkat individu maupun 

masyarakat. Dengan demikian, validitas hukum tidak hanya diukur dari kesesuaian formal dengan 

teks, tetapi juga dari kemampuannya dalam mewujudkan tujuan-tujuan syariat. (Jabbar Sabil, 2022). 

Dalam perspektif epistemologis, maqāṣid al-syarī‘ah berfungsi sebagai jembatan antara 

wahyu dan realitas. Ia memungkinkan teks-teks hukum dipahami secara lebih fleksibel dan 

kontekstual tanpa kehilangan landasan normatifnya. Pendekatan ini membuka ruang bagi integrasi 

antara teks (nash), rasionalitas (‘aql), dan realitas sosial (al-wāqi‘) dalam proses istinbath hukum. 

Dengan kata lain, epistemologi hukum Islam tidak lagi bersifat monodimensional, tetapi bersifat 

integratif dan multidisipliner. 

Selain maqāṣid, epistemologi hukum Islam kontemporer juga diperkaya oleh pendekatan 

sosiologis dan historis. Pendekatan ini menekankan bahwa fiqh sebagai produk ijtihad manusia tidak 

dapat dilepaskan dari konteks sosial dan sejarah tempat ia dilahirkan. Oleh karena itu, pemahaman 

terhadap fiqh klasik perlu disertai dengan kesadaran historis agar tidak terjadi sakralisasi terhadap 



  

Yudhistira: Vol. 10, No. 1 April 2022 (Lihat di home Jurnal) 
Bamala Institute, Kraksaan Probolinggo Jawa Timur 
https://ejournal.bamala.org/index.php/yudhistira/home 
Halaman: xx-xx 

 

produk ijtihad yang bersifat temporal. Kesadaran ini menjadi dasar bagi upaya pembaruan fiqh yang 

tetap menghormati tradisi, tetapi terbuka terhadap perubahan. 

Dalam kerangka ini, epistemologi hukum Islam tidak dipahami sebagai sistem tertutup, 

melainkan sebagai proses dinamis yang terus berkembang. Hukum Islam tidak hanya bertugas 

menjaga stabilitas normatif, tetapi juga merespons perubahan sosial secara kreatif dan bertanggung 

jawab. Oleh karena itu, ijtihad dipandang sebagai aktivitas epistemologis yang berkelanjutan, bukan 

sebagai praktik yang telah berhenti pada era klasik. 

Kerangka teoretis epistemologi hukum Islam yang integratif ini menjadi landasan penting 

bagi lahirnya berbagai pendekatan pembaruan fiqh, termasuk fiqh sosial. Fiqh sosial memanfaatkan 

prinsip-prinsip epistemologis tersebut untuk menempatkan realitas sosial sebagai bagian integral dari 

proses penalaran hukum. Dengan demikian, fiqh tidak lagi diposisikan semata sebagai kumpulan 

norma legal, tetapi sebagai sistem nilai dan etika sosial yang berorientasi pada keadilan dan 

kemaslahatan publik. Dalam konteks inilah, epistemologi hukum Islam menjadi titik temu antara 

wahyu, akal, dan realitas sosial. Ia menyediakan kerangka teoretis yang memungkinkan hukum Islam 

tetap setia pada sumber normatifnya sekaligus relevan dengan tantangan zaman. Kerangka ini pula 

yang menjadi pijakan analitis dalam mengkaji epistemologi fiqh sosial dalam pemikiran KH. MA. 

Sahal Mahfudz pada bagian-bagian selanjutnya. (Jamal Ma'Mur Asmani, 2023). 

Fiqh Sosial sebagai Paradigma Pembaruan Hukum Islam 

Dalam kerangka pembaruan hukum Islam, fiqh sosial berangkat dari kritik terhadap legalisme 

fiqh, yaitu kecenderungan memahami hukum Islam secara sempit sebagai kumpulan aturan sah dan 

batal, halal dan haram, tanpa mempertimbangkan dampak sosialnya. Legalisme semacam ini sering 

kali menghasilkan putusan hukum yang valid secara normatif, tetapi problematik secara sosial, 

terutama ketika diterapkan pada masyarakat yang mengalami ketimpangan struktural dan 

ketidakadilan ekonomi. 

Sebagai paradigma pembaruan, fiqh sosial mengusung pendekatan substantif dan kontekstual. 

Substantif berarti bahwa hukum Islam dipahami berdasarkan tujuan dan nilai dasarnya, bukan semata-

mata pada bunyi literal teks. Kontekstual berarti bahwa realitas sosial—seperti kondisi ekonomi, 

struktur kekuasaan, dan relasi sosial—diperhitungkan secara serius dalam proses istinbath hukum. 

Dengan demikian, fiqh sosial tidak menegasikan teks, tetapi menempatkannya dalam dialog yang 

dinamis dengan konteks. 

Fiqh sosial juga menandai pergeseran orientasi fiqh dari individualistik menuju sosial. Jika 

fiqh klasik sering berfokus pada kewajiban dan hak individu, fiqh sosial memperluas cakupan 

analisisnya pada persoalan publik, seperti kemiskinan, keadilan distributif, kebijakan ekonomi, dan 

perlindungan kelompok rentan. Dalam paradigma ini, hukum Islam tidak hanya mengatur perilaku 



personal, tetapi juga berperan sebagai etika sosial yang mengarahkan perubahan struktural menuju 

keadilan. 

Paradigma fiqh sosial dengan demikian sejalan dengan pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah, yang 

menempatkan kemaslahatan manusia sebagai tujuan utama hukum Islam. Namun, fiqh sosial 

melangkah lebih jauh dengan menjadikan analisis sosial sebagai bagian integral dari metodologi 

hukum, bukan sekadar pelengkap normatif. Hal inilah yang menjadikan fiqh sosial sebagai salah satu 

bentuk pembaruan hukum Islam yang relevan dengan tantangan modernitas dan globalisasi. 

Pemikiran Fiqh Sosial KH. MA. Sahal Mahfudz 

Gagasan fiqh sosial di Indonesia tidak dapat dilepaskan dari pemikiran KH. MA. Sahal 

Mahfudz, seorang ulama pesantren yang memiliki perhatian besar terhadap persoalan sosial umat. 

Pemikiran fiqh sosial KH. MA. Sahal Mahfudz lahir dari kegelisahan terhadap praktik fiqh yang 

dinilai terlalu formalistik dan kurang membumi dalam realitas masyarakat. Ia melihat bahwa fiqh 

sering kali gagal menjawab problem konkret umat, terutama yang berkaitan dengan kemiskinan, 

ketimpangan, dan ketidakadilan sosial. 

Menurut KH. MA. Sahal Mahfudz, fiqh tidak boleh berhenti pada tataran normatif, tetapi 

harus menjadi instrumen perubahan sosial. Fiqh, dalam pandangannya, harus mampu menghadirkan 

keadilan substantif dan berpihak pada kelompok lemah. Oleh karena itu, ia menekankan pentingnya 

menjadikan kemaslahatan sosial sebagai orientasi utama dalam berfiqh. Fiqh sosial bukanlah mazhab 

baru, melainkan pendekatan metodologis dalam memahami dan menerapkan hukum Islam. (KH. MA. 

Sahal Mahfudh, 2011). 

Salah satu ciri utama pemikiran fiqh sosial KH. MA. Sahal Mahfudz adalah integrasi antara 

teks dan konteks. Ia menegaskan bahwa nash syariat tetap menjadi landasan normatif utama, tetapi 

pemahamannya harus mempertimbangkan kondisi sosial masyarakat. Dalam konteks ini, realitas 

sosial diposisikan sebagai “teks kedua” yang perlu dibaca dan dianalisis secara serius oleh para 

fuqaha. Tanpa pemahaman terhadap realitas sosial, hukum Islam berpotensi kehilangan relevansi dan 

daya transformasinya. 

Selain itu, KH. MA. Sahal Mahfudz menempatkan maqāṣid al-syarī‘ah sebagai fondasi 

epistemologis fiqh sosial. Perlindungan terhadap agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta tidak hanya 

dipahami secara normatif, tetapi diterjemahkan ke dalam kebijakan dan praktik hukum yang berpihak 

pada kesejahteraan masyarakat. Dalam pandangannya, hukum yang secara formal sah tetapi 

melahirkan ketidakadilan sosial bertentangan dengan tujuan dasar syariat. 

Pemikiran fiqh sosial KH. MA. Sahal Mahfudz juga menekankan dimensi etis dan moral 

hukum Islam. Fiqh tidak hanya berfungsi sebagai perangkat legal, tetapi juga sebagai pedoman etika 

sosial yang membentuk kesadaran kolektif umat. Oleh karena itu, ulama dituntut tidak hanya 

menguasai teks dan kaidah fiqh, tetapi juga memiliki kepekaan sosial dan keberpihakan moral 

terhadap keadilan. (Taufiqur Rohman, 2020). 



  

Yudhistira: Vol. 10, No. 1 April 2022 (Lihat di home Jurnal) 
Bamala Institute, Kraksaan Probolinggo Jawa Timur 
https://ejournal.bamala.org/index.php/yudhistira/home 
Halaman: xx-xx 

 

Dengan demikian, fiqh sosial dalam pemikiran KH. MA. Sahal Mahfudz merupakan sintesis 

antara tradisi fiqh klasik dan tuntutan sosial kontemporer. (Jamal Ma'mur Asmani, 2023). Ia menjaga 

kontinuitas tradisi keilmuan Islam sekaligus membuka ruang pembaruan metodologis yang 

memungkinkan fiqh tetap relevan dan transformatif. Pemikiran ini menjadi kontribusi penting dalam 

pengembangan hukum Islam Indonesia dan menawarkan model fiqh yang kontekstual, humanis, dan 

berorientasi pada keadilan sosial. 

Relevansi Fiqh Sosial dalam Konteks Kontemporer dalam Pandangan KH. MA. Sahal 

Mahfudz 

Perkembangan masyarakat kontemporer yang ditandai oleh globalisasi, kompleksitas 

ekonomi, dan perubahan struktur sosial menuntut adanya paradigma hukum Islam yang lebih adaptif 

dan responsif. Dalam konteks ini, fiqh sosial sebagaimana dirumuskan oleh KH. MA. Sahal Mahfudz 

memiliki relevansi yang sangat kuat. Fiqh sosial tidak hanya dipahami sebagai wacana teoretis, tetapi 

sebagai pendekatan praktis yang mampu menjawab problem nyata umat Islam di tengah dinamika 

sosial modern. 

Menurut KH. MA. Sahal Mahfudz, fiqh yang tidak bersentuhan dengan realitas sosial berisiko 

kehilangan fungsi sosialnya. Ia menegaskan bahwa hukum Islam harus hadir sebagai solusi atas 

problem kemanusiaan, bukan sekadar sebagai legitimasi normatif atas praktik yang telah mapan. Oleh 

karena itu, fiqh sosial relevan dalam konteks kontemporer karena mampu menjembatani antara norma 

keagamaan dan kebutuhan sosial masyarakat modern. (KH. MA. Sahal Mahfudh, 2011). 

Salah satu relevansi utama fiqh sosial terletak pada kemampuannya dalam merespons 

persoalan ketimpangan dan kemiskinan struktural. Dalam pandangan KH. MA. Sahal Mahfudz, 

kemiskinan bukan sekadar persoalan individu, melainkan masalah struktural yang membutuhkan 

pendekatan hukum dan kebijakan yang berpihak pada kelompok lemah. Fiqh sosial mendorong agar 

hukum Islam tidak hanya mengatur transaksi secara formal, tetapi juga memperhatikan dampak 

distribusi ekonomi dan keadilan sosial. Dengan demikian, fiqh sosial menjadi kerangka etis dalam 

merumuskan kebijakan ekonomi yang berorientasi pada kesejahteraan bersama. 

Relevansi fiqh sosial juga tampak dalam konteks kebijakan publik dan tata kelola sosial. KH. 

MA. Sahal Mahfudz memandang bahwa hukum Islam memiliki peran strategis dalam mengarahkan 

kebijakan publik agar selaras dengan nilai-nilai keadilan dan kemaslahatan. Dalam hal ini, fiqh sosial 

memungkinkan hukum Islam berkontribusi dalam diskursus kebangsaan tanpa harus terjebak dalam 

formalisme hukum negara. Fiqh sosial berfungsi sebagai sumber etika publik yang dapat memperkaya 

kebijakan sosial dan ekonomi dengan nilai-nilai moral Islam. 

Selain itu, fiqh sosial memiliki relevansi penting dalam menghadapi persoalan pluralitas dan 

perubahan sosial budaya. Dalam masyarakat yang semakin plural, pendekatan fiqh yang rigid dan 



eksklusif berpotensi menimbulkan konflik sosial. Fiqh sosial, dengan orientasi kemaslahatan dan 

keadilan substantif, menawarkan pendekatan hukum yang lebih inklusif dan dialogis. KH. MA. Sahal 

Mahfudz menekankan bahwa hukum Islam harus mampu menjaga harmoni sosial dan menghormati 

keragaman, selama tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar syariat. (KH. MA. Sahal Mahfudh, 

2011). 

Relevansi fiqh sosial juga tercermin dalam perlindungan kelompok rentan, seperti fakir 

miskin, perempuan, dan masyarakat marginal. Dalam pandangan KH. MA. Sahal Mahfudz, 

keberpihakan terhadap kelompok lemah merupakan indikator utama keberhasilan hukum Islam dalam 

mewujudkan maqāṣid al-syarī‘ah. Fiqh sosial menuntut agar setiap produk hukum diuji dari sisi 

dampaknya terhadap kelompok rentan, sehingga hukum Islam tidak menjadi alat legitimasi 

ketidakadilan, melainkan sarana pemberdayaan sosial. 

Lebih jauh, fiqh sosial relevan dalam konteks kontemporer karena menawarkan paradigma 

fiqh yang transformatif. Fiqh tidak hanya berfungsi sebagai instrumen pengaturan, tetapi juga sebagai 

pendorong perubahan sosial menuju tatanan masyarakat yang lebih adil dan bermartabat. Dalam 

pandangan KH. MA. Sahal Mahfudz, ulama dan cendekiawan Muslim dituntut untuk berperan aktif 

dalam proses transformasi sosial dengan menjadikan fiqh sebagai basis etika dan aksi sosial. 

Dengan demikian, relevansi fiqh sosial dalam konteks kontemporer tidak terletak pada aspek 

normatifnya semata, tetapi pada kemampuannya menjawab tantangan nyata umat. Fiqh sosial 

sebagaimana dirumuskan oleh KH. MA. Sahal Mahfudz menawarkan model hukum Islam yang 

kontekstual, humanis, dan berorientasi pada keadilan sosial. Paradigma ini menunjukkan bahwa 

hukum Islam tetap memiliki daya hidup dan signifikansi di tengah perubahan zaman, sepanjang ia 

dikembangkan dengan pendekatan epistemologis yang terbuka dan berpihak pada kemaslahatan 

publik. 

 

IV. SIMPULAN 

Artikel ini menyimpulkan bahwa fiqh sosial merupakan paradigma pembaruan hukum Islam 

yang relevan dan strategis dalam merespons kompleksitas persoalan sosial kontemporer. Melalui 

kajian epistemologis terhadap pemikiran KH. MA. Sahal Mahfudz, penelitian ini menunjukkan bahwa 

fiqh sosial dibangun atas kritik terhadap kecenderungan fiqh normatif-tekstual yang legalistik dan 

kurang peka terhadap realitas sosial. Fiqh sosial tidak dimaksudkan sebagai mazhab baru, melainkan 

sebagai pendekatan metodologis dalam berfiqh yang menekankan orientasi kemaslahatan dan 

keadilan sosial. 

Epistemologi fiqh sosial dalam pemikiran KH. MA. Sahal Mahfudz menegaskan pentingnya 

integrasi antara teks (nash), konteks sosial empiris, dan maqāṣid al-syarī‘ah dalam proses penalaran 

hukum. Dalam kerangka ini, validitas hukum Islam tidak hanya ditentukan oleh kesesuaian formal 

dengan dalil normatif, tetapi juga oleh dampak sosial yang ditimbulkannya. Pendekatan ini 



  

Yudhistira: Vol. 10, No. 1 April 2022 (Lihat di home Jurnal) 
Bamala Institute, Kraksaan Probolinggo Jawa Timur 
https://ejournal.bamala.org/index.php/yudhistira/home 
Halaman: xx-xx 

 

menjadikan fiqh sebagai instrumen etika sosial dan sarana transformasi masyarakat menuju keadilan 

dan kesejahteraan. 

Lebih lanjut, fiqh sosial memiliki relevansi kuat dalam konteks kontemporer, khususnya 

dalam menghadapi persoalan ketimpangan ekonomi, kemiskinan struktural, kebijakan publik, serta 

perlindungan kelompok rentan. Fiqh sosial memungkinkan hukum Islam berfungsi secara kontekstual 

dan humanis tanpa kehilangan landasan normatifnya. Dengan demikian, fiqh sosial sebagaimana 

dirumuskan oleh KH. MA. Sahal Mahfudz memberikan kontribusi penting bagi pengembangan 

hukum Islam Indonesia yang adaptif, berkeadilan, dan responsif terhadap tantangan zaman. 

 

DAFTAR RUJUKAN 

Alfanny, M. S., Sirojuddin, A. S., Yusuf, K., Tamimah, N., & Amien, A. B. (2025). Islam Indonesia 

Pluralitas Aliran Dan Paradigma Normatif-Historis. AL-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam, 2(3), 292–

304. 

DUNIA, D. A. N. P. (2025). HUKUM ISLAM DAN DINAMIKA SOSIAL. Hukum Islam Dan 

Dinamika Sosial: Perspektif Kontemporer, 55. 

Fathoni, T. (2024). Konsep Solidaritas Sosial dalam Masyarakat Modern perspektif Émile Durkheim: 

The Concept of Social Solidarity in Modern Society: Émile Durkheim’s Perspective. Journal of 

Community Development and Disaster Management, 6(2), 129–147. 

Jaya, H., Hambali, M., & Fakhrurrozi, F. (2023). Transformasi pendidikan: peran pendidikan 

berkelanjutan dalam menghadapi tantangan abad ke-21. Jurnal Review Pendidikan Dan 

Pengajaran, 6(4), 2416–2422. 

Mahfudh, KH. MA. Sahal (2011). Nuansa Fiqh Sosial, Cetakan VII, LKiS, Yogyakarta 

Ma'mur Asmani, Jamal (2020), Biografi Intelektual KH. MA. Sahal Mahfudh; Pergulatan Fiqh Sosial 

dalam realitas Empiris, Cetakan II, Global Press, Yogyakarta. 

Ma'mur, Asmani Jamal (2023), Sahal Mahfudh, Mujaddid Fiqh Indonesia, Cetakan III, Sahifa 

Publishing, Tapos Depok. 

Nasution, Muhammad Amin (2023), Epistemologi Hukum Islam; Pendekatan Redaksional dalam 

Proses Instinbath, Merdeka Kreasi, Medan. 

Priyatna, A. R., Nurjanah, S., Hermanto, A., & Zulaikha, S. (2025). Menuju Fikih Dinamis: 

Kontribusi Jasser Auda dalam Transformasi Teori Hukum Islam. JSHI: Jurnal Syariah Hukum 

Islam, 4(1), 1–13. 

Rohman, Taufiqur (2020), Ijtihad Tathbiqi KH. Sahal Mahfudh Sebagai Pengembangan Masa Depan 

Fiqh Indonesia, Cetakan I, Aswaja Pessindo, Yogyakarta. 

Sabil, Jabbar (2022), Maqasid Syariah, Cetakan I, RajaGrafindo Persada (Rajawali Press). 

Soleh, A. Khudhori (2018), Epistemologi Islam; Integrasi Agama, Filsafat dan Sains Dalam 

Perspektif al Farabi dan Ibnu Rusyd, Cetakan I, Ar-Ruzz Media, Yogyakarta. 

Susanti, R., & Chotimah, U. (2025). Filsafat Ilmu sebagai Fondasi Pengembangan Penelitian 

Pendidikan: Kajian Literatur: Penelitian. Jurnal Pengabdian Masyarakat Dan Riset Pendidikan, 

4(2), 11890–11898. 

Sutriyono, S., & Lidinillah, A. M. (2025). ISLAMIC LAW STUDY AND MARRIAGE LAW ON 

MARRIAGE DISPENSATION. In International Conference on Humanity Education and 

Society (ICHES) (Vol. 4). 

Yazid, M. U., & Andaryuni, L. (2025). The Future of Islamic Law in Sociological Perspective: 

Challenges of Islamic Law in the Modern Era, Islamic Legal Reform and Global Trends. 

International Journal on Advanced Science, Education, and Religion, 8(2), 329–335. 

   


