Yudhistira: Vol. 01 No. 02 Desember 2025

Bamala Institute, Kraksaan Probolinggo Jawa Timur
https://ejournal.bamala.org/index.php/yudhistira/home
Halaman: xx-xx

YUDHISSTIRA
— JOURNAL OF PHILOSOPHY —

MENGGAGAS EPISTEMOLOGI FIQH SOSIAL KONTEMPORER: STUDI KRITIS
ATAS PEMIKIRAN HUKUM KH. MA. SAHAL MAHFUDZ KAJEN
Sutriyono?, Usman?, Saifullah®, Rahmat Zubandi Thahir®
Mahasiswa S3 Prodi Studi Islam Universitas Nurul Jadid
Paiton Probolinggo, Indonesia®?34).
email: sutriyono74dafa@gmail.com®, usmanhakimdafa@gmail.com?,
saifullah79dafa@gmail.com® , rahmatzubandi77@gmail.com®

Abstrak

Perubahan sosial global yang ditandai oleh ketimpangan ekonomi, kemiskinan struktural, dan
krisis keadilan sosial menuntut adanya rekonstruksi paradigma hukum Islam agar lebih
responsif terhadap realitas kontemporer. Dalam konteks ini, figh tidak lagi memadai jika
dipahami secara normatif-tekstual semata, melainkan perlu dikembangkan sebagai instrumen
etika dan transformasi sosial. Artikel ini bertujuan untuk mengkaji secara kritis, konstruksi
epistemologi figh sosial dalam pemikiran KH. MA. Sahal Mahfudz, dengan fokus pada
sumber pengetahuan hukum, metodologi istinbath, dan orientasi praksisnya. Penelitian ini
menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan terhadap karya-karya
KH. MA. Sahal Mahfudz serta literatur pendukung dalam bidang ushul figh, maqasid al-
syari‘ah, dan studi hukum Islam kontemporer. Hasil kajian menunjukkan bahwa konstruksi
epistemologi figh sosial dibangun melalui integrasi dialektis antara teks (nash), konteks sosial
empiris, dan tujuan hukum Islam (maqasid al-syari‘ah). Paradigma ini menempatkan
kemaslahatan sosial dan keadilan substantif sebagai tolok ukur utama validitas hukum, tanpa
melepaskan diri dari kerangka metodologis ushul figh klasik. Figh sosial dengan demikian
tidak dimaksudkan sebagai mazhab baru, melainkan sebagai pendekatan kontekstual dalam
berfigh dengan mengedepankan landasan epistemologis, yang berorientasi pada pesan ideal
moral dan nilai universal agama Islam, seperti maslahah pemberdayaan masyarakat dan
perlindungan kelompok rentan. Kajian ini menegaskan bahwa figh sosial memiliki relevansi
strategis dalam pengembangan hukum Islam kontemporer di tengah tantangan globalisasi dan
kompleksitas persoalan sosial modern.

Kata kunci: Figh Sosial, Epistemologi Hukum Islam, KH. MA. Sahal Mahfudz, Maqasid al-
Syari‘ah, Figh Kontemporer.

I. PENDAHULUAN
Perkembangan masyarakat global pada abad ke-21 ditandai oleh perubahan sosial yang sangat

cepat, kompleks, dan multidimensional.(Jaya, Hambali, & Fakhrurrozi, 2023) Globalisasi ekonomi,
kemajuan teknologi informasi, urbanisasi, serta perubahan struktur sosial telah melahirkan berbagai
persoalan baru, seperti ketimpangan ekonomi, kemiskinan struktural, marginalisasi kelompok rentan,
krisis etika publik, dan melemahnya solidaritas sosial.(Fathoni, 2024) Dalam konteks dunia Islam,
dinamika global tersebut menimbulkan tantangan serius bagi hukum Islam (figh), terutama terkait

kemampuannya dalam merespons problem sosial kontemporer secara adil dan solutif.(DUNIA, 2025)


mailto:ratnadewydj@gmail.com
mailto:rahmatzubandi77@gmail.com4

Yudhistira: Vol. 10, No. 1 April 2022 (Lihat di home Jurnal)
Bamala Institute, Kraksaan Probolinggo Jawa Timur
https://ejournal.bamala.org/index.php/yudhistira/home
Halaman: xx-xx

YUDHISSTIRA
— JOURNAL OF PHILOSOPHY —

Secara global, figh sering kali dipersepsikan sebagai sistem hukum normatif yang rigid dan
kurang adaptif terhadap perubahan zaman.(Priyatna, Nurjanah, Hermanto, & Zulaikha, 2025) Kritik
ini tidak sepenuhnya tanpa dasar, mengingat praktik figh di banyak masyarakat Muslim masih
didominasi oleh pendekatan tekstual-legalistik yang menekankan aspek sah dan batal, halal dan haram,
tanpa analisis mendalam terhadap dampak sosial dan kemanusiaan dari suatu putusan hukum.
Akibatnya, figh kerap dipandang tidak relevan dalam menjawab persoalan-persoalan modern seperti
keadilan ekonomi, tata kelola kebijakan publik, hak-hak sosial, dan kesejahteraan masyarakat.

Persoalan global tersebut juga tercermin dalam konteks Indonesia sebagai negara dengan
populasi Muslim terbesar di dunia.(Sutriyono & Lidinillah, 2025). Data empiris menunjukkan bahwa
ketimpangan sosial-ekonomi masih menjadi masalah serius. Badan Pusat Statistik (BPS) mencatat
bahwa meskipun tingkat kemiskinan nasional mengalami penurunan secara gradual, kesenjangan
antara kelompok kaya dan miskin masih relatif tinggi, terutama di wilayah pedesaan dan kelompok
masyarakat marjinal. Dalam situasi ini, hukum Islam diharapkan tidak hanya berfungsi sebagai norma
ritual-individual, tetapi juga sebagai instrumen etika sosial yang mampu mendorong keadilan dan
kesejahteraan publik.

Namun, dalam praktik keagamaan, figh sering kali diposisikan secara 'sempit' sebagai hukum
normatif yang terpisah dari realitas sosial.(Alfanny, Sirojuddin, Yusuf, Tamimah, & Amien, 2025)
Fenomena ini terlihat dari kecenderungan sebagian lembaga keagamaan dan forum fatwa yang masih
berfokus pada persoalan ibadah individual, sementara isu-isu sosial seperti kemiskinan struktural,
eksploitasi ekonomi, dan ketidakadilan kebijakan publik kurang mendapatkan perhatian serius dalam
kerangka figh. Kondisi ini menunjukkan adanya jarak antara figh sebagai produk hukum dan realitas
sosial yang dihadapi umat.

Sejumlah penelitian sebelumnya telah mengkaji pembaruan hukum Islam dan relevansi figh
dalam konteks modern. Fazlur Rahman, misalnya, menekankan pentingnya pendekatan historis dan
etis dalam memahami al-Qur’an agar hukum Islam tetap relevan dengan konteks zaman. Sementara
itu, Mohammad Hashim Kamali mengembangkan gagasan maqasid al-syari‘ah sebagai kerangka
normatif untuk merekonstruksi hukum Islam yang lebih responsif terhadap kebutuhan masyarakat
modern. Di Indonesia, sejumlah studi juga membahas pembaruan figh melalui pendekatan kontekstual,
figh peradaban, dan figh kebangsaan.

Meskipun demikian, sebagian besar penelitian tersebut masih bersifat normatif-teoretis dan
belum secara spesifik mengelaborasi epistemologi figh sosial sebagai paradigma hukum yang
berangkat dari realitas sosial konkret. Kajian tentang figh sosial sering kali berhenti pada deskripsi
konseptual, tanpa analisis mendalam mengenai fondasi epistemologisnya, terutama terkait sumber

pengetahuan, metode istinbath, dan ukuran validitas hukum dalam konteks sosial.



Di sinilah pemikiran KH. MA. Sahal Mahfudz menjadi sangat relevan dan strategis. Sebagai
ulama pesantren sekaligus intelektual Muslim Indonesia, KH. MA. Sahal Mahfudz menawarkan
gagasan figh sosial yang berangkat dari kritik terhadap figh normatif-tekstual dan berorientasi pada
kemaslahatan sosial. (KH. MA. Sahal Mahfudh, 2011). Pemikirannya tidak lahir dari ruang akademik
semata, tetapi berakar pada pengalaman empiris dalam mendampingi masyarakat, mengelola lembaga
keagamaan, dan merespons problem sosial umat secara langsung. (Taufigur Rohman, 2020).

Secara empiris, gagasan figh sosial KH. MA. Sahal Mahfudz muncul dari realitas sosial
masyarakat Muslim Indonesia yang dihadapkan pada kemiskinan, ketimpangan akses ekonomi, dan
lemahnya perlindungan sosial. Dalam berbagai tulisannya, ia menegaskan bahwa figh harus mampu
menjadi alat transformasi sosial, bukan sekadar legitimasi normatif atas praktik yang tidak adil. Figh,
menurutnya, harus berpihak pada kelompok lemah dan menjadi instrumen pembebasan sosial yang
berlandaskan nilai-nilai Islam. (Jamal Ma'mur Asmani, 2020).

Alasan utama mengangkat judul “Menggagas Epistemologi Figh Sosial Kontemporer: Studi
Kritis Atas Pemikiran Hukum KH. MA. Sahal Mahfudz Kajen” adalah untuk mengisi kekosongan
kajian akademik yang secara khusus membahas fondasi epistemologis figh sosial. Selama ini, figh
sosial lebih banyak dipahami sebagai wacana praksis atau slogan normatif, belum dikaji secara
sistematis sebagai paradigma epistemologi hukum Islam.(Yazid & Andaryuni, 2025) Padahal, tanpa
fondasi epistemologis yang jelas,(Susanti & Chotimah, 2025) figh sosial berpotensi disalahpahami
atau dianggap sebagai pendekatan yang subjektif dan tidak ilmiah.

Dengan demikian, artikel ini bertujuan untuk mengkaji secara kritis epistemologi figh sosial
dalam pemikiran KH. MA. Sahal Mahfudz, meliputi sumber pengetahuan hukum, metodologi
istinbath, serta orientasi praksisnya dalam merespons persoalan sosial kontemporer. Kajian ini
diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis bagi pengembangan figh kontemporer sekaligus
memperkuat posisi figh sosial sebagai paradigma hukum Islam yang kontekstual, transformatif, dan

berkeadilan sosial.

1. METODE
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan (library

research). Pendekatan kualitatif dipilih karena fokus kajian ini adalah pada pemikiran, gagasan, dan
konstruksi epistemologis figh sosial, yang tidak dapat diukur secara kuantitatif, melainkan
memerlukan penafsiran mendalam terhadap teks dan konteks pemikiran hukum Islam. Penelitian
kepustakaan digunakan untuk menelaah secara sistematis karya-karya ilmiah yang relevan dengan
tema figh sosial dan epistemologi hukum Islam. Jenis penelitian ini bersifat deskriptif-analitis dengan
pendekatan Kritis-interpretatif. Pendekatan deskriptif digunakan untuk memaparkan secara sistematis
konsep figh sosial dalam pemikiran KH. MA. Sahal Mahfudz, sedangkan pendekatan analitis-kritis
digunakan untuk menelaah fondasi epistemologisnya, termasuk sumber pengetahuan hukum, metode

istinbath, dan orientasi praksis hukum. Pendekatan interpretatif memungkinkan peneliti memahami



Yudhistira: Vol. 10, No. 1 April 2022 (Lihat di home Jurnal)
Bamala Institute, Kraksaan Probolinggo Jawa Timur
https://ejournal.bamala.org/index.php/yudhistira/home
Halaman: xx-xx

YUDHISSTIRA
— JOURNAL OF PHILOSOPHY —

makna dan tujuan normatif dari gagasan figh sosial dalam konteks sosial-historisnya. Sumber data
dalam penelitian ini dibedakan menjadi data primer dan data sekunder. Data primer berasal dari
karya-karya KH. MA. Sahal Mahfudz, baik berupa buku, artikel, makalah, maupun pidato yang secara
langsung memuat gagasan figh sosial dan pandangannya tentang hukum Islam. Karya-karya tersebut
diposisikan sebagai teks utama yang dianalisis untuk menggali kerangka epistemologis figh sosial.
Data sekunder diperoleh dari literatur pendukung yang relevan, seperti buku dan artikel jurnal tentang
ushul figh, maqasid al-syari‘ah, epistemologi hukum Islam, serta studi-studi kontemporer mengenai
pembaruan figh dan hukum Islam di Indonesia dan dunia Islam. Literatur ini berfungsi untuk
memperkaya perspektif analisis dan memperkuat kerangka teoretis penelitian. Teknik pengumpulan
data dilakukan melalui dokumentasi dan penelusuran literatur (literature review). Peneliti
mengidentifikasi, mengklasifikasi, dan menginventarisasi sumber-sumber pustaka yang relevan
dengan tema penelitian. Proses ini meliputi penelaahan mendalam terhadap teks-teks utama,
pencatatan gagasan kunci, serta pengelompokan konsep-konsep yang berkaitan dengan epistemologi
figh sosial. Analisis data dilakukan dengan menggunakan analisis isi (content analysis) yang
dikombinasikan dengan pendekatan hermeneutik. Analisis isi digunakan untuk mengidentifikasi pola-
pola pemikiran, konsep utama, dan argumentasi hukum dalam karya-karya KH. MA. Sahal Mahfudz.
Pendekatan hermeneutik digunakan untuk menafsirkan teks dalam konteks sosial dan historisnya,
sehingga makna figh sosial tidak dipahami secara tekstual semata, tetapi juga secara kontekstual.
Untuk menjaga validitas dan keabsahan data, penelitian ini menggunakan teknik triangulasi sumber,
yaitu membandingkan gagasan KH. MA. Sahal Mahfudz dengan pandangan ulama dan pemikir
hukum Islam lainnya. Selain itu, konsistensi analisis dijaga dengan menggunakan kerangka teoritik
ushul figh dan magqasid al-syari‘ah sebagai alat uji terhadap interpretasi yang dihasilkan. Penelitian ini
dibatasi pada kajian epistemologis figh sosial dalam pemikiran KH. MA. Sahal Mahfudz, sehingga
tidak membahas secara rinci implementasi empiris figh sosial dalam kebijakan publik atau praktik
hukum tertentu. Fokus penelitian diarahkan pada konstruksi konseptual dan metodologis figh sosial

sebagai paradigma hukum Islam kontemporer.

I11. HASIL DAN PEMBAHASAN

Menggagas Epistemologi Figh Sosial Kontemporer: Studi Kritis Atas Pemikiran
Hukum KH. MA. Sahal Mahfudz Kajen
Epistemologi hukum Islam merupakan cabang kajian yang membahas sumber pengetahuan,

metode perolehan hukum, serta kriteria validitas kebenaran hukum dalam Islam. (A. Khudori Soleh,
2018). Dalam konteks figh, epistemologi tidak hanya berfungsi sebagai fondasi teoritis, tetapi juga

menentukan arah dan watak produk hukum yang dihasilkan. Cara memahami sumber hukum, metode



istinbath, serta relasi antara teks dan realitas sosial akan sangat memengaruhi sejauh mana figh
mampu menjawab kebutuhan umat di berbagai konteks ruang dan waktu.

Secara klasik, epistemologi hukum Islam bertumpu pada keyakinan bahwa hukum bersumber
dari wahyu llahi, yang termanifestasi dalam al-Qur’an dan Sunnah. Wahyu dipandang sebagai sumber
pengetahuan hukum yang absolut dan transenden. Namun, karena wahyu hadir dalam bentuk teks
yang terbatas, sementara realitas sosial terus berkembang, maka diperlukan perangkat metodologis
untuk menjembatani antara teks normatif dan dinamika kehidupan manusia. Perangkat inilah yang
kemudian dikembangkan dalam disiplin ushul figh. (Muhammad Amin Nasution, 2023).

Dalam tradisi ushul figh klasik, sumber pengetahuan hukum Islam dirumuskan secara
hierarkis, yakni al-Qur’an, Sunnah, ijma‘, dan giyas. Keempat sumber ini dipahami sebagai fondasi
epistemologis figh yang menjaga otoritas dan kontinuitas hukum Islam. Qiyas, sebagai instrumen
rasional, menunjukkan bahwa sejak awal figh tidak sepenuhnya bersifat tekstual, melainkan juga
melibatkan akal dalam memahami dan mengembangkan hukum. Namun demikian, penggunaan
rasionalitas dalam figh klasik tetap dibatasi oleh kerangka teks dan otoritas tradisi mazhab.

Seiring dengan perkembangan masyarakat dan kompleksitas persoalan sosial, epistemologi
hukum Islam mengalami tantangan serius. Pendekatan figh yang terlalu menekankan aspek tekstual
dan formal sering kali menghasilkan putusan hukum yang sah secara normatif, tetapi problematik
secara sosial. Dalam kondisi ini, muncul kritik terhadap apa yang disebut sebagai legalisme figh, yaitu
kecenderungan memahami hukum Islam semata sebagai aturan formal tanpa mempertimbangkan
dampak sosial, etika, dan kemanusiaannya.

Sebagai respons atas keterbatasan tersebut, para pemikir hukum Islam kontemporer
mengembangkan pendekatan epistemologis yang lebih kontekstual dan substantif. Salah satu
pendekatan penting adalah penguatan konsep maqasid al-syari‘ah sebagai kerangka normatif-
teleologis hukum Islam. Maqasid al-syari‘ah menegaskan bahwa tujuan utama hukum Islam adalah
mewujudkan kemaslahatan dan mencegah kemudaratan, baik pada tingkat individu maupun
masyarakat. Dengan demikian, validitas hukum tidak hanya diukur dari kesesuaian formal dengan
teks, tetapi juga dari kemampuannya dalam mewujudkan tujuan-tujuan syariat. (Jabbar Sabil, 2022).

Dalam perspektif epistemologis, maqasid al-syari‘ah berfungsi sebagai jembatan antara
wahyu dan realitas. la memungkinkan teks-teks hukum dipahami secara lebih fleksibel dan
kontekstual tanpa kehilangan landasan normatifnya. Pendekatan ini membuka ruang bagi integrasi
antara teks (nash), rasionalitas (‘aql), dan realitas sosial (al-waqi‘) dalam proses istinbath hukum.
Dengan kata lain, epistemologi hukum Islam tidak lagi bersifat monodimensional, tetapi bersifat
integratif dan multidisipliner.

Selain maqasid, epistemologi hukum Islam kontemporer juga diperkaya oleh pendekatan
sosiologis dan historis. Pendekatan ini menekankan bahwa figh sebagai produk ijtihad manusia tidak
dapat dilepaskan dari konteks sosial dan sejarah tempat ia dilahirkan. Oleh karena itu, pemahaman

terhadap figh klasik perlu disertai dengan kesadaran historis agar tidak terjadi sakralisasi terhadap



Yudhistira: Vol. 10, No. 1 April 2022 (Lihat di home Jurnal)
Bamala Institute, Kraksaan Probolinggo Jawa Timur
https://ejournal.bamala.org/index.php/yudhistira/home
Halaman: xx-xx

YUDHISSTIRA
— JOURNAL OF PHILOSOPHY —

produk ijtihad yang bersifat temporal. Kesadaran ini menjadi dasar bagi upaya pembaruan figh yang
tetap menghormati tradisi, tetapi terbuka terhadap perubahan.

Dalam kerangka ini, epistemologi hukum Islam tidak dipahami sebagai sistem tertutup,
melainkan sebagai proses dinamis yang terus berkembang. Hukum Islam tidak hanya bertugas
menjaga stabilitas normatif, tetapi juga merespons perubahan sosial secara kreatif dan bertanggung
jawab. Oleh karena itu, ijtihad dipandang sebagai aktivitas epistemologis yang berkelanjutan, bukan
sebagai praktik yang telah berhenti pada era klasik.

Kerangka teoretis epistemologi hukum Islam yang integratif ini menjadi landasan penting
bagi lahirnya berbagai pendekatan pembaruan figh, termasuk figh sosial. Figh sosial memanfaatkan
prinsip-prinsip epistemologis tersebut untuk menempatkan realitas sosial sebagai bagian integral dari
proses penalaran hukum. Dengan demikian, figh tidak lagi diposisikan semata sebagai kumpulan
norma legal, tetapi sebagai sistem nilai dan etika sosial yang berorientasi pada keadilan dan
kemaslahatan publik. Dalam konteks inilah, epistemologi hukum Islam menjadi titik temu antara
wahyu, akal, dan realitas sosial. la menyediakan kerangka teoretis yang memungkinkan hukum Islam
tetap setia pada sumber normatifnya sekaligus relevan dengan tantangan zaman. Kerangka ini pula
yang menjadi pijakan analitis dalam mengkaji epistemologi figh sosial dalam pemikiran KH. MA.
Sahal Mahfudz pada bagian-bagian selanjutnya. (Jamal Ma'Mur Asmani, 2023).

Figh Sosial sebagai Paradigma Pembaruan Hukum Islam
Dalam kerangka pembaruan hukum Islam, figh sosial berangkat dari kritik terhadap legalisme

figh, yaitu kecenderungan memahami hukum Islam secara sempit sebagai kumpulan aturan sah dan
batal, halal dan haram, tanpa mempertimbangkan dampak sosialnya. Legalisme semacam ini sering
kali menghasilkan putusan hukum yang valid secara normatif, tetapi problematik secara sosial,
terutama ketika diterapkan pada masyarakat yang mengalami ketimpangan struktural dan
ketidakadilan ekonomi.

Sebagai paradigma pembaruan, figh sosial mengusung pendekatan substantif dan kontekstual.
Substantif berarti bahwa hukum Islam dipahami berdasarkan tujuan dan nilai dasarnya, bukan semata-
mata pada bunyi literal teks. Kontekstual berarti bahwa realitas sosial—seperti kondisi ekonomi,
struktur kekuasaan, dan relasi sosial—diperhitungkan secara serius dalam proses istinbath hukum.
Dengan demikian, figh sosial tidak menegasikan teks, tetapi menempatkannya dalam dialog yang
dinamis dengan konteks.

Figh sosial juga menandai pergeseran orientasi figh dari individualistik menuju sosial. Jika
figh klasik sering berfokus pada kewajiban dan hak individu, figh sosial memperluas cakupan
analisisnya pada persoalan publik, seperti kemiskinan, keadilan distributif, kebijakan ekonomi, dan

perlindungan kelompok rentan. Dalam paradigma ini, hukum Islam tidak hanya mengatur perilaku



personal, tetapi juga berperan sebagai etika sosial yang mengarahkan perubahan struktural menuju
keadilan.

Paradigma figh sosial dengan demikian sejalan dengan pendekatan maqasid al-syari‘ah, yang
menempatkan kemaslahatan manusia sebagai tujuan utama hukum Islam. Namun, figh sosial
melangkah lebih jauh dengan menjadikan analisis sosial sebagai bagian integral dari metodologi
hukum, bukan sekadar pelengkap normatif. Hal inilah yang menjadikan figh sosial sebagai salah satu
bentuk pembaruan hukum Islam yang relevan dengan tantangan modernitas dan globalisasi.

Pemikiran Figh Sosial KH. MA. Sahal Mahfudz
Gagasan figh sosial di Indonesia tidak dapat dilepaskan dari pemikiran KH. MA. Sahal

Mahfudz, seorang ulama pesantren yang memiliki perhatian besar terhadap persoalan sosial umat.
Pemikiran figh sosial KH. MA. Sahal Mahfudz lahir dari kegelisahan terhadap praktik figh yang
dinilai terlalu formalistik dan kurang membumi dalam realitas masyarakat. la melihat bahwa figh
sering kali gagal menjawab problem konkret umat, terutama yang berkaitan dengan kemiskinan,
ketimpangan, dan ketidakadilan sosial.

Menurut KH. MA. Sahal Mahfudz, figh tidak boleh berhenti pada tataran normatif, tetapi
harus menjadi instrumen perubahan sosial. Figh, dalam pandangannya, harus mampu menghadirkan
keadilan substantif dan berpihak pada kelompok lemah. Oleh karena itu, ia menekankan pentingnya
menjadikan kemaslahatan sosial sebagai orientasi utama dalam berfigh. Figh sosial bukanlah mazhab
baru, melainkan pendekatan metodologis dalam memahami dan menerapkan hukum Islam. (KH. MA.
Sahal Mahfudh, 2011).

Salah satu ciri utama pemikiran figh sosial KH. MA. Sahal Mahfudz adalah integrasi antara
teks dan konteks. la menegaskan bahwa nash syariat tetap menjadi landasan normatif utama, tetapi
pemahamannya harus mempertimbangkan kondisi sosial masyarakat. Dalam konteks ini, realitas
sosial diposisikan sebagai “teks kedua” yang perlu dibaca dan dianalisis secara serius oleh para
fugaha. Tanpa pemahaman terhadap realitas sosial, hukum Islam berpotensi kehilangan relevansi dan
daya transformasinya.

Selain itu, KH. MA. Sahal Mahfudz menempatkan maqasid al-syari‘ah sebagai fondasi
epistemologis figh sosial. Perlindungan terhadap agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta tidak hanya
dipahami secara normatif, tetapi diterjemahkan ke dalam kebijakan dan praktik hukum yang berpihak
pada kesejahteraan masyarakat. Dalam pandangannya, hukum yang secara formal sah tetapi
melahirkan ketidakadilan sosial bertentangan dengan tujuan dasar syariat.

Pemikiran figh sosial KH. MA. Sahal Mahfudz juga menekankan dimensi etis dan moral
hukum Islam. Figh tidak hanya berfungsi sebagai perangkat legal, tetapi juga sebagai pedoman etika
sosial yang membentuk kesadaran kolektif umat. Oleh karena itu, ulama dituntut tidak hanya
menguasai teks dan kaidah figh, tetapi juga memiliki kepekaan sosial dan keberpihakan moral
terhadap keadilan. (Taufiqur Rohman, 2020).



Yudhistira: Vol. 10, No. 1 April 2022 (Lihat di home Jurnal)
Bamala Institute, Kraksaan Probolinggo Jawa Timur
https://ejournal.bamala.org/index.php/yudhistira/home
Halaman: xx-xx

YUDHISSTIRA
— JOURNAL OF PHILOSOPHY —

Dengan demikian, figh sosial dalam pemikiran KH. MA. Sahal Mahfudz merupakan sintesis
antara tradisi figh klasik dan tuntutan sosial kontemporer. (Jamal Ma'mur Asmani, 2023). la menjaga
kontinuitas tradisi keilmuan Islam sekaligus membuka ruang pembaruan metodologis yang
memungkinkan figh tetap relevan dan transformatif. Pemikiran ini menjadi kontribusi penting dalam
pengembangan hukum Islam Indonesia dan menawarkan model figh yang kontekstual, humanis, dan

berorientasi pada keadilan sosial.

Relevansi Figh Sosial dalam Konteks Kontemporer dalam Pandangan KH. MA. Sahal
Mahfudz
Perkembangan masyarakat kontemporer yang ditandai oleh globalisasi, kompleksitas

ekonomi, dan perubahan struktur sosial menuntut adanya paradigma hukum Islam yang lebih adaptif
dan responsif. Dalam konteks ini, figh sosial sebagaimana dirumuskan oleh KH. MA. Sahal Mahfudz
memiliki relevansi yang sangat kuat. Figh sosial tidak hanya dipahami sebagai wacana teoretis, tetapi
sebagai pendekatan praktis yang mampu menjawab problem nyata umat Islam di tengah dinamika
sosial modern.

Menurut KH. MA. Sahal Mahfudz, figh yang tidak bersentuhan dengan realitas sosial berisiko
kehilangan fungsi sosialnya. la menegaskan bahwa hukum Islam harus hadir sebagai solusi atas
problem kemanusiaan, bukan sekadar sebagai legitimasi normatif atas praktik yang telah mapan. Oleh
karena itu, figh sosial relevan dalam konteks kontemporer karena mampu menjembatani antara norma
keagamaan dan kebutuhan sosial masyarakat modern. (KH. MA. Sahal Mahfudh, 2011).

Salah satu relevansi utama figh sosial terletak pada kemampuannya dalam merespons
persoalan ketimpangan dan kemiskinan struktural. Dalam pandangan KH. MA. Sahal Mahfudz,
kemiskinan bukan sekadar persoalan individu, melainkan masalah struktural yang membutuhkan
pendekatan hukum dan kebijakan yang berpihak pada kelompok lemah. Figh sosial mendorong agar
hukum Islam tidak hanya mengatur transaksi secara formal, tetapi juga memperhatikan dampak
distribusi ekonomi dan keadilan sosial. Dengan demikian, figh sosial menjadi kerangka etis dalam
merumuskan kebijakan ekonomi yang berorientasi pada kesejahteraan bersama.

Relevansi figh sosial juga tampak dalam konteks kebijakan publik dan tata kelola sosial. KH.
MA. Sahal Mahfudz memandang bahwa hukum Islam memiliki peran strategis dalam mengarahkan
kebijakan publik agar selaras dengan nilai-nilai keadilan dan kemaslahatan. Dalam hal ini, figh sosial
memungkinkan hukum Islam berkontribusi dalam diskursus kebangsaan tanpa harus terjebak dalam
formalisme hukum negara. Figh sosial berfungsi sebagai sumber etika publik yang dapat memperkaya
kebijakan sosial dan ekonomi dengan nilai-nilai moral Islam.

Selain itu, figh sosial memiliki relevansi penting dalam menghadapi persoalan pluralitas dan

perubahan sosial budaya. Dalam masyarakat yang semakin plural, pendekatan figh yang rigid dan



eksklusif berpotensi menimbulkan konflik sosial. Figh sosial, dengan orientasi kemaslahatan dan
keadilan substantif, menawarkan pendekatan hukum yang lebih inklusif dan dialogis. KH. MA. Sahal
Mahfudz menekankan bahwa hukum Islam harus mampu menjaga harmoni sosial dan menghormati
keragaman, selama tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar syariat. (KH. MA. Sahal Mahfudh,
2011).

Relevansi figh sosial juga tercermin dalam perlindungan kelompok rentan, seperti fakir
miskin, perempuan, dan masyarakat marginal. Dalam pandangan KH. MA. Sahal Mahfudz,
keberpihakan terhadap kelompok lemah merupakan indikator utama keberhasilan hukum Islam dalam
mewujudkan maqasid al-syari‘ah. Figh sosial menuntut agar setiap produk hukum diuji dari sisi
dampaknya terhadap kelompok rentan, sehingga hukum Islam tidak menjadi alat legitimasi
ketidakadilan, melainkan sarana pemberdayaan sosial.

Lebih jauh, figh sosial relevan dalam konteks kontemporer karena menawarkan paradigma
figh yang transformatif. Figh tidak hanya berfungsi sebagai instrumen pengaturan, tetapi juga sebagai
pendorong perubahan sosial menuju tatanan masyarakat yang lebih adil dan bermartabat. Dalam
pandangan KH. MA. Sahal Mahfudz, ulama dan cendekiawan Muslim dituntut untuk berperan aktif
dalam proses transformasi sosial dengan menjadikan figh sebagai basis etika dan aksi sosial.

Dengan demikian, relevansi figh sosial dalam konteks kontemporer tidak terletak pada aspek
normatifnya semata, tetapi pada kemampuannya menjawab tantangan nyata umat. Figh sosial
sebagaimana dirumuskan oleh KH. MA. Sahal Mahfudz menawarkan model hukum Islam yang
kontekstual, humanis, dan berorientasi pada keadilan sosial. Paradigma ini menunjukkan bahwa
hukum Islam tetap memiliki daya hidup dan signifikansi di tengah perubahan zaman, sepanjang ia
dikembangkan dengan pendekatan epistemologis yang terbuka dan berpihak pada kemaslahatan
publik.

IV. SIMPULAN
Artikel ini menyimpulkan bahwa figh sosial merupakan paradigma pembaruan hukum Islam

yang relevan dan strategis dalam merespons kompleksitas persoalan sosial kontemporer. Melalui
kajian epistemologis terhadap pemikiran KH. MA. Sahal Mahfudz, penelitian ini menunjukkan bahwa
figh sosial dibangun atas kritik terhadap kecenderungan figh normatif-tekstual yang legalistik dan
kurang peka terhadap realitas sosial. Figh sosial tidak dimaksudkan sebagai mazhab baru, melainkan
sebagai pendekatan metodologis dalam berfigh yang menekankan orientasi kemaslahatan dan
keadilan sosial.

Epistemologi figh sosial dalam pemikiran KH. MA. Sahal Mahfudz menegaskan pentingnya
integrasi antara teks (nash), konteks sosial empiris, dan maqasid al-syari‘ah dalam proses penalaran
hukum. Dalam kerangka ini, validitas hukum Islam tidak hanya ditentukan oleh kesesuaian formal

dengan dalil normatif, tetapi juga oleh dampak sosial yang ditimbulkannya. Pendekatan ini



Yudhistira: Vol. 10, No. 1 April 2022 (Lihat di home Jurnal)
Bamala Institute, Kraksaan Probolinggo Jawa Timur
https://ejournal.bamala.org/index.php/yudhistira/home
Halaman: xx-xx

YUDHISSTIRA
— JOURNAL OF PHILOSOPHY —

menjadikan figh sebagai instrumen etika sosial dan sarana transformasi masyarakat menuju keadilan
dan kesejahteraan.

Lebih lanjut, figh sosial memiliki relevansi kuat dalam konteks kontemporer, khususnya
dalam menghadapi persoalan ketimpangan ekonomi, kemiskinan struktural, kebijakan publik, serta
perlindungan kelompok rentan. Figh sosial memungkinkan hukum Islam berfungsi secara kontekstual
dan humanis tanpa kehilangan landasan normatifnya. Dengan demikian, figh sosial sebagaimana
dirumuskan oleh KH. MA. Sahal Mahfudz memberikan kontribusi penting bagi pengembangan

hukum Islam Indonesia yang adaptif, berkeadilan, dan responsif terhadap tantangan zaman.

DAFTAR RUJUKAN

Alfanny, M. S., Sirojuddin, A. S., Yusuf, K., Tamimah, N., & Amien, A. B. (2025). Islam Indonesia
Pluralitas Aliran Dan Paradigma Normatif-Historis. AL-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam, 2(3), 292—
304.

DUNIA, D. A. N. P. (2025). HUKUM ISLAM DAN DINAMIKA SOSIAL. Hukum Islam Dan
Dinamika Sosial: Perspektif Kontemporer, 55.

Fathoni, T. (2024). Konsep Solidaritas Sosial dalam Masyarakat Modern perspektif Emile Durkheim:
The Concept of Social Solidarity in Modern Society: Emile Durkheim’s Perspective. Journal of
Community Development and Disaster Management, 6(2), 129-147.

Jaya, H., Hambali, M., & Fakhrurrozi, F. (2023). Transformasi pendidikan: peran pendidikan
berkelanjutan dalam menghadapi tantangan abad ke-21. Jurnal Review Pendidikan Dan
Pengajaran, 6(4), 2416-2422.

Mahfudh, KH. MA. Sahal (2011). Nuansa Figh Sosial, Cetakan VII, LKiS, Yogyakarta

Ma'mur Asmani, Jamal (2020), Biografi Intelektual KH. MA. Sahal Mahfudh; Pergulatan Figh Sosial
dalam realitas Empiris, Cetakan Il, Global Press, Yogyakarta.

Ma'mur, Asmani Jamal (2023), Sahal Mahfudh, Mujaddid Figh Indonesia, Cetakan Ill, Sahifa
Publishing, Tapos Depok.

Nasution, Muhammad Amin (2023), Epistemologi Hukum Islam; Pendekatan Redaksional dalam
Proses Instinbath, Merdeka Kreasi, Medan.

Priyatna, A. R., Nurjanah, S., Hermanto, A., & Zulaikha, S. (2025). Menuju Fikih Dinamis:
Kontribusi Jasser Auda dalam Transformasi Teori Hukum Islam. JSHI: Jurnal Syariah Hukum
Islam, 4(1), 1-13.

Rohman, Taufiqur (2020), ljtihad Tathbigi KH. Sahal Mahfudh Sebagai Pengembangan Masa Depan
Figh Indonesia, Cetakan I, Aswaja Pessindo, Yogyakarta.

Sabil, Jabbar (2022), Maqgasid Syariah, Cetakan |, RajaGrafindo Persada (Rajawali Press).

Soleh, A. Khudhori (2018), Epistemologi Islam; Integrasi Agama, Filsafat dan Sains Dalam
Perspektif al Farabi dan Ibnu Rusyd, Cetakan I, Ar-Ruzz Media, Yogyakarta.

Susanti, R., & Chotimah, U. (2025). Filsafat Illmu sebagai Fondasi Pengembangan Penelitian
Pendidikan: Kajian Literatur: Penelitian. Jurnal Pengabdian Masyarakat Dan Riset Pendidikan,
4(2), 11890-11898.

Sutriyono, S., & Lidinillah, A. M. (2025). ISLAMIC LAW STUDY AND MARRIAGE LAW ON
MARRIAGE DISPENSATION. In International Conference on Humanity Education and
Society (ICHES) (Vol. 4).

Yazid, M. U., & Andaryuni, L. (2025). The Future of Islamic Law in Sociological Perspective:
Challenges of Islamic Law in the Modern Era, Islamic Legal Reform and Global Trends.
International Journal on Advanced Science, Education, and Religion, 8(2), 329-335.



