Yudhistira: Vol. 1, No. 2 Desember 2025

Bamala Institute, Kraksaan Probolinggo Jawa Timur
https://ejournal.bamala.org/index.php/yudhistira/home
Halaman: 37-46

Krisis Otoritas Pengetahuan dalam Pendidikan Islam: Telaah Epistemologis atas Relasi
Wahyu, Akal, dan Kekuasaan [lmu

Zaimuddin V, Baidawi Arrohman?, Abd. Wahid®, Muhammad Eko Arief Wijaksono®
1.234pascasarjana Universitas Nurul Jadid, Probolinggo
email: zaimfaizahl @gmail.com?, baidawiar@gmail.com?, dr.abdwahid87@gmal.com?,
Ekoarief42@gmail.com®

Abstrak

Artikel ini mengkaji krisis otoritas pengetahuan dalam pendidikan Islam melalui telaah
epistemologis atas relasi antara wahyu, akal, dan kekuasaan ilmu. Krisis tersebut ditandai oleh
melemahnya posisi wahyu sebagai sumber epistemik utama, fragmentasi peran akal dalam
proses pencarian kebenaran, serta dominasi struktur kekuasaan ilmu yang cenderung
berorientasi pada paradigma Barat-modern. Dalam konteks pendidikan Islam kontemporer,
ketegangan ini melahirkan disorientasi epistemologis yang berdampak pada tujuan, metode,
dan legitimasi keilmuan Islam. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan
metode studi kepustakaan dan analisis filosofis-kritis terhadap literatur klasik dan kontemporer
dalam tradisi pemikiran Islam serta teori epistemologi modern. Hasil kajian menunjukkan
bahwa krisis otoritas pengetahuan bukan semata persoalan metodologis, melainkan problem
paradigmatik yang berakar pada relasi kuasa dalam produksi dan distribusi ilmu pengetahuan.
Wahyu kerap direduksi menjadi legitimasi normatif, sementara akal diposisikan secara
instrumental dalam kerangka rasionalitas teknokratis. Artikel ini menegaskan perlunya
rekonstruksi epistemologi pendidikan Islam yang integratif, dengan menempatkan wahyu
sebagai sumber nilai transendental, akal sebagai instrumen kritis dan kreatif, serta ilmu sebagai
praksis pembebasan yang berorientasi pada kemaslahatan. Dengan demikian, pendidikan Islam
diharapkan mampu membangun kembali otoritas pengetahuan yang otentik, kritis, dan
kontekstual dalam menghadapi tantangan global.

Kata Kunci: Epistemologi Islam; pendidikan Islam; wahyu dan akal.

I. PENDAHULUAN

Pendidikan Islam sejak awal lahir dan berkembang di atas fondasi epistemologis yang
khas, yakni integrasi antara wahyu, akal, dan realitas sebagai sumber dan medan
pengetahuan(Rumina, 2025). Dalam tradisi keilmuan Islam klasik, wahyu tidak hanya
dipahami sebagai teks normatif, tetapi sebagai horizon makna yang membimbing proses
berpikir, pembentukan metodologi, dan orientasi keilmuan(Sari et al., 2025). Akal berfungsi
sebagai perangkat epistemik yang aktif dan kreatif dalam menafsirkan wahyu serta membaca
realitas sosial dan alam semesta. Melalui relasi yang dialogis antara wahyu dan akal inilah
pendidikan Islam mampu melahirkan tradisi ilmu yang tidak terjebak pada dikotomi sakral dan
profan, normatif dan empiris, atau agama dan sains(Indah, 2025).

Namun, dinamika pendidikan Islam kontemporer menunjukkan adanya pergeseran
epistemologis yang cukup serius(Abrar, 2025). Modernisasi sistem pendidikan, globalisasi
pengetahuan, serta standarisasi akademik internasional telah membawa masuk paradigma
epistemologi Barat-modern yang menekankan rasionalitas instrumental, objektivitas


mailto:ratnadewydj@gmail.com

Yudhistira: Vol. 1, No. 2 Desember 2025

Bamala Institute, Kraksaan Probolinggo Jawa Timur
https://ejournal.bamala.org/index.php/yudhistira/home
Halaman: 37-46

YUDHISSTIRA
— JOURNAL OF PHILOSOPHY —

positivistik, dan validasi empiris sebagai ukuran utama kebenaran ilmiah. Dalam kerangka ini,
pengetahuan cenderung diposisikan sebagai produk netral dan bebas nilai, sementara dimensi
transendental dipinggirkan dari ruang akademik(Yulistina & Yustina, 2025). Akibatnya,
wahyu dalam pendidikan Islam sering kali diperlakukan secara simbolik dan normatif, tidak
lagi menjadi sumber epistemik yang hidup dalam proses produksi dan pengembangan
ilmu(Mohammad Saro’i, 2025)(Asyibli et al., 2025).

Kondisi tersebut melahirkan krisis otoritas pengetahuan dalam pendidikan
Islam(Afandi, 2025). Otoritas keilmuan tidak lagi ditentukan oleh kedalaman integrasi antara
wahyu dan akal, melainkan oleh mekanisme legitimasi institusional, standar akreditasi, dan
pengakuan akademik yang beroperasi dalam kerangka kekuasaan ilmu tertentu(Abrar, 2025).
Relasi antara pengetahuan dan kekuasaan membentuk wacana dominan tentang apa yang
dianggap ilmiah, rasional, dan relevan, sekaligus menyingkirkan bentuk-bentuk pengetahuan
yang tidak sesuai dengan paradigma yang berkuasa. Dalam situasi ini, akal direduksi menjadi
alat teknis untuk memenuhi tuntutan sistem, sementara wahyu kehilangan daya kritis dan
transformasinya(Alamin et al., 2019).

Krisis epistemologis tersebut tidak hanya berdampak pada aspek kurikulum dan
metodologi pembelajaran, tetapi juga menyentuh dimensi yang lebih fundamental, yakni tujuan
pendidikan Islam itu sendiri(Fauzian et al., 2025)(Asyibli et al., 2025). Pendidikan Islam
berisiko terjebak pada orientasi pragmatis dan utilitarian, yang menekankan capaian
kompetensi teknis dan daya saing pasar, tanpa disertai pembentukan kesadaran etik, spiritual,
dan intelektual yang utuh(Pamuji, n.d.). Ketika wahyu tidak lagi berfungsi sebagai sumber nilai
dan orientasi epistemik, pendidikan Islam kehilangan arah normatif yang membedakannya dari
sistem pendidikan sekuler(Uddin et al., 2024)(Aziz, n.d.).

Dalam konteks inilah, kajian epistemologis menjadi sangat mendesak untuk
dilakukan(Ali & Marasabessy, 2025). Krisis otoritas pengetahuan dalam pendidikan Islam
tidak dapat diselesaikan hanya melalui pembaruan kurikulum atau inovasi metode
pembelajaran, melainkan memerlukan pembacaan ulang terhadap paradigma keilmuan yang
melandasinya(Hayat, 2025). Telaah kritis atas relasi wahyu, akal, dan kekuasaan ilmu menjadi
penting untuk mengungkap bagaimana struktur epistemik tertentu bekerja dalam membentuk
praktik pendidikan, serta bagaimana alternatif epistemologi Islam dapat dirumuskan secara
lebih integratif dan kontekstual(Hayat, 2025).

Artikel ini berupaya menelaah krisis otoritas pengetahuan dalam pendidikan Islam
melalui pendekatan epistemologis-kritis, dengan memfokuskan analisis pada relasi antara
wahyu, akal, dan kekuasaan ilmu(Canu et al., 2025). Kajian ini diarahkan untuk
mengidentifikasi bentuk-bentuk dominasi epistemik yang memarginalkan wahyu dan
menginstrumentalisasi ~ akal, = sekaligus  menelusuri  akar  paradigmatik  yang
melahirkannya(Indah, 2025). Lebih jauh, artikel ini berupaya merumuskan kerangka
rekonstruksi epistemologi pendidikan Islam yang tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga
operasional dan transformatif dalam menjawab tantangan pendidikan Islam di era
global(Solikhin et al., 2025)(Ikhwan, 2025).



Secara teoretis, kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi signifikan terhadap
pengembangan filsafat ilmu dan epistemologi Islam, khususnya dalam memperluas diskursus
tentang relasi antara pengetahuan, kekuasaan, dan pendidikan(Azizah et al., 2025). Secara
praktis, hasil penelitian ini diharapkan menjadi rujukan reflektif bagi pengelola lembaga
pendidikan Islam, pendidik, dan perumus kebijakan pendidikan dalam membangun sistem
pendidikan Islam yang kokoh secara epistemologis, kritis secara intelektual, serta berorientasi
pada pembentukan manusia yang berilmu, beradab, dan bertanggung jawab secara sosial dan
spiritual.

II. METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain literature review atau
kajian kepustakaan. Pendekatan ini dipilih karena tujuan utama penelitian adalah menganalisis
dan mengkonstruksi pemahaman epistemologis atas krisis otoritas pengetahuan dalam
pendidikan Islam, khususnya dalam relasi antara wahyu, akal, dan kekuasaan ilmu. Literature
review memungkinkan peneliti untuk menelusuri, membandingkan, dan mengkritisi berbagai
pandangan teoretis serta kerangka konseptual yang berkembang dalam tradisi pemikiran Islam
dan diskursus filsafat ilmu kontemporer. Sumber data penelitian terdiri atas literatur primer dan
sekunder yang relevan dengan topik kajian. Literatur primer meliputi karya-karya klasik dan
kontemporer dalam bidang epistemologi Islam, filsafat ilmu, dan pemikiran pendidikan Islam,
sementara literatur sekunder mencakup artikel jurnal ilmiah, buku akademik, serta hasil
penelitian terdahulu yang membahas relasi antara pengetahuan, kekuasaan, dan pendidikan.
Pemilihan literatur dilakukan secara purposif dengan mempertimbangkan relevansi tematik,
otoritas akademik penulis, serta kontribusi konseptual terhadap pembahasan epistemologi dan
pendidikan Islam.

Proses pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran sistematis terhadap basis data
ilmiah, baik nasional maupun internasional, serta katalog perpustakaan akademik. Literatur
yang terkumpul kemudian diseleksi secara kritis untuk memastikan kesesuaian dengan fokus
penelitian dan menghindari redundansi konsep. Tahap ini tidak hanya menekankan kuantitas
sumber, tetapi juga kualitas argumentasi dan kedalaman analisis epistemologis yang
ditawarkan oleh masing-masing karya. Analisis data dilakukan dengan metode analisis isi
(content analysis) dan analisis filosofis-kritis. Analisis isi digunakan untuk mengidentifikasi
tema-tema kunci, pola pemikiran, serta konstruksi konsep mengenai wahyu, akal, dan
kekuasaan ilmu dalam pendidikan Islam. Sementara itu, analisis filosofis-kritis diarahkan
untuk menelaah asumsi epistemologis yang mendasari setiap wacana, mengungkap relasi kuasa
dalam produksi pengetahuan, serta mengevaluasi implikasinya terhadap otoritas keilmuan
dalam pendidikan Islam.

Keabsahan data dalam penelitian ini dijaga melalui triangulasi sumber dan konsistensi
argumentasi teoretis. Berbagai perspektif dan aliran pemikiran dibandingkan secara kritis untuk
memperoleh pemahaman yang komprehensif dan menghindari bias interpretatif. Dengan
demikian, metode literature review dalam penelitian ini tidak hanya berfungsi sebagai
pemetaan wacana, tetapi juga sebagai upaya reflektif dan konstruktif dalam merumuskan
kerangka rekonstruksi epistemologi pendidikan Islam yang integratif, kritis, dan kontekstual.



Yudhistira: Vol. 1, No. 2 Desember 2025

Bamala Institute, Kraksaan Probolinggo Jawa Timur
https://ejournal.bamala.org/index.php/yudhistira/home
Halaman: 37-46

I11. HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Hasil

Hasil kajian literatur menunjukkan bahwa krisis otoritas pengetahuan dalam pendidikan
Islam terutama berakar pada dua problem epistemologis utama, yakni marginalisasi wahyu
sebagai sumber epistemik yang aktif dan hegemoninya struktur kekuasaan ilmu yang
menginstrumentalisasi akal. Kedua problem ini tidak berdiri sendiri, melainkan saling
berkaitan secara dialektis dan membentuk suatu lingkaran epistemologis yang secara sistematis
melemahkan fondasi keilmuan pendidikan Islam. Dalam lingkaran ini, melemahnya otoritas
wahyu membuka ruang bagi dominasi paradigma keilmuan tertentu, sementara hegemoni
kekuasaan ilmu semakin menyingkirkan wahyu dari posisi sentralnya dalam konstruksi
pengetahuan(Airawatta Al-Furqon, 2025).

Temuan pertama menunjukkan bahwa wahyu dalam pendidikan Islam kontemporer
mengalami reduksi fungsi epistemik yang signifikan. Wahyu lebih sering dipahami dan
dioperasionalkan sebagai sumber legitimasi normatif yang mengatur wilayah etika, akhlak, dan
ritual keagamaan, tetapi tidak dihadirkan secara substantif dalam proses produksi, validasi, dan
pengembangan ilmu pengetahuan. Literatur mengindikasikan bahwa wahyu jarang dijadikan
sebagai kerangka epistemologis yang membimbing cara mengetahui (ways of knowing), cara
menafsirkan realitas, dan cara membangun metodologi keilmuan. Dalam praktik kurikulum
dan pembelajaran, wahyu cenderung ditempatkan di pinggiran diskursus akademik, sementara
kerangka teoritik dan metodologis ilmu sepenuhnya mengacu pada paradigma yang dibentuk
di luar worldview Islam(Shaker et al., 2023).

Reduksi epistemik terhadap wahyu ini berdampak pada terjadinya pemisahan
fungsional antara ilmu dan nilai transendental. Ilmu dipahami sebagai wilayah netral yang
berdiri sendiri, sementara wahyu dibatasi pada ranah normatif dan moral. Pola pemisahan ini
tidak hanya menciptakan dikotomi antara ilmu keislaman dan ilmu umum, tetapi juga
melahirkan krisis makna dalam pendidikan Islam. Ketika wahyu tidak lagi berperan dalam
membentuk orientasi epistemik dan ontologis ilmu, pendidikan Islam kehilangan basis
worldview yang membedakannya dari sistem pendidikan sekuler. Akibatnya, wahyu
kehilangan otoritasnya sebagai sumber kebenaran yang mampu membimbing arah dan tujuan
keilmuan(Maemonah et al., 2023).

Temuan kedua menunjukkan bahwa akal dalam pendidikan Islam beroperasi di bawah
hegemoni struktur kekuasaan ilmu modern yang bersifat teknokratis dan birokratis. Akal tidak
lagi diposisikan sebagai subjek epistemik yang otonom, reflektif, dan kritis, melainkan
direduksi menjadi instrumen rasionalitas prosedural untuk memenuhi tuntutan standar
akademik, administratif, dan pasar global. Literatur menunjukkan bahwa rasionalitas yang
dikembangkan dalam pendidikan Islam lebih menekankan pada kepatuhan terhadap sistem,
efisiensi prosedural, dan capaian terukur, daripada pengembangan daya kritis dan refleksi
filosofis(Hanafi et al., 2024).

Hegemoni kekuasaan ilmu bekerja melalui berbagai mekanisme institusional, seperti
standarisasi ilmiah, sistem akreditasi, indikator kinerja, dan legitimasi akademik yang
menormalisasi paradigma tertentu sebagai satu-satunya bentuk rasionalitas yang sah.



Mekanisme ini secara tidak langsung meminggirkan epistemologi Islam dari ruang legitimasi
ilmiah dan memaksa pendidikan Islam untuk menyesuaikan diri tanpa ruang resistensi
epistemik. Dalam kondisi demikian, akal kehilangan kapasitasnya untuk mempertanyakan
asumsi-asumsi epistemologis yang mendasari sistem pendidikan itu sendiri, karena kritik
terhadap paradigma dominan berisiko dianggap tidak ilmiah atau tidak relevan(Mahdiyin,
2025).

Instrumentalisasi akal ini pada akhirnya memperdalam krisis otoritas pengetahuan
dalam pendidikan Islam. Akal yang terlepas dari bimbingan wahyu dan terikat pada logika
kekuasaan ilmu tidak lagi mampu berfungsi sebagai jembatan dialogis antara teks wahyu dan
realitas sosial. Pendidikan Islam pun terjebak dalam pola adaptasi epistemik yang bersifat
reaktif, bukan transformatif. Dalam situasi ini, pendidikan Islam tidak hanya kehilangan
kemandirian epistemologisnya, tetapi juga kehilangan kapasitasnya untuk menawarkan
alternatif keilmuan yang berakar pada nilai-nilai transendental dan berorientasi pada
kemaslahatan.

Kondisi tersebut menunjukkan bahwa krisis otoritas pengetahuan dalam pendidikan
Islam sesungguhnya merupakan krisis epistemologis-struktural yang bersifat sistemik. Ketika
wahyu dikeluarkan dari ruang epistemik dan akal dikendalikan oleh logika kekuasaan ilmu,
maka pendidikan Islam kehilangan mekanisme internal untuk melakukan koreksi
paradigmatik. Dalam situasi ini, pendidikan Islam tidak hanya menjadi penerima pasif
pengetahuan, tetapi juga menjadi ruang reproduksi wacana keilmuan yang tidak sepenuhnya
sejalan dengan prinsip-prinsip epistemologi Islam. Otoritas pengetahuan tidak lagi lahir dari
integritas relasi wahyu dan akal, melainkan dari kepatuhan terhadap struktur legitimasi yang
berada di luar kendali epistemik pendidikan Islam itu sendiri.

Lebih jauh, marginalisasi wahyu berdampak pada penyempitan horizon keilmuan
pendidikan Islam. Ilmu kehilangan dimensi makna dan tujuan transendentalnya, sehingga
orientasi keilmuan bergeser dari pencarian kebenaran menuju pemenuhan kebutuhan sistem
dan pasar. Dalam kerangka ini, pendidikan Islam cenderung memproduksi pengetahuan yang
bersifat teknis-operasional, namun miskin refleksi ontologis dan aksiologis. Ketika wahyu
tidak lagi berfungsi sebagai sumber orientasi makna, pendidikan Islam berisiko terjebak pada
pragmatisme epistemik yang mengabaikan dimensi etis dan kemanusiaan dari ilmu
pengetahuan.

Di sisi lain, hegemoni kekuasaan ilmu tidak hanya membatasi ruang gerak akal, tetapi
juga membentuk kesadaran epistemik subjek pendidikan. Akal yang dibentuk oleh logika
standarisasi dan efisiensi cenderung menerima paradigma dominan sebagai sesuatu yang taken
for granted. Kesadaran kritis melemah, sementara refleksi filosofis dianggap tidak produktif
secara akademik. Dalam jangka panjang, kondisi ini melahirkan generasi intelektual yang
kompeten secara teknis, tetapi lemah dalam kemampuan membaca dan mengkritisi asumsi
epistemologis yang mendasari ilmu yang mereka pelajari dan praktikkan.

Lingkaran epistemologis antara marginalisasi wahyu dan instrumentalisasi akal ini juga
berdampak pada cara pendidikan Islam memaknai tradisi keilmuannya sendiri. Tradisi
intelektual Islam sering kali diperlakukan sebagai warisan historis yang bersifat simbolik,
bukan sebagai sumber epistemik yang hidup dan dialogis. Akibatnya, terjadi keterputusan
antara tradisi keilmuan Islam klasik dan praktik pendidikan Islam kontemporer. Pendidikan



Yudhistira: Vol. 1, No. 2 Desember 2025

Bamala Institute, Kraksaan Probolinggo Jawa Timur
https://ejournal.bamala.org/index.php/yudhistira/home
Halaman: 37-46

YUDHISSTIRA
— JOURNAL OF PHILOSOPHY —

Islam kehilangan kontinuitas epistemik, sehingga sulit membangun narasi keilmuan yang
otentik dan berakar pada sejarah intelektualnya sendiri.

Dalam konteks ini, krisis otoritas pengetahuan juga dapat dipahami sebagai krisis
keberanian epistemik. Pendidikan Islam menghadapi dilema antara mempertahankan integritas
epistemologi Islam dan menyesuaikan diri dengan tuntutan sistem pengetahuan global. Tanpa
kerangka epistemologis yang kuat, penyesuaian tersebut cenderung bersifat asimilatif, bukan
dialogis. Pendidikan Islam mengadopsi paradigma keilmuan dominan tanpa proses kritik dan
reinterpretasi yang memadai, sehingga memperkuat ketergantungan epistemik dan
melemahkan kemandirian intelektual.

Dengan demikian, temuan kajian literatur ini menegaskan bahwa pemulihan otoritas
pengetahuan dalam pendidikan Islam tidak cukup dilakukan melalui reformasi teknis atau
administratif. Yang dibutuhkan adalah upaya rekonstruksi epistemologi pendidikan Islam
secara mendasar, dengan menempatkan kembali wahyu sebagai horizon makna dan sumber
orientasi epistemik, serta membebaskan akal dari belenggu instrumentalisasi kekuasaan ilmu.
Rekonstruksi ini menuntut keberanian untuk membangun rasionalitas kritis yang berakar pada
worldview Islam, sekaligus terbuka terhadap dialog dengan realitas dan perkembangan ilmu
pengetahuan kontemporer.

Pemulihan relasi dialogis antara wahyu dan akal merupakan prasyarat bagi lahirnya
kembali otoritas pengetahuan yang otentik dalam pendidikan Islam. Otoritas tersebut tidak
dibangun melalui dominasi wacana atau kepatuhan struktural, melainkan melalui integritas
epistemik yang mampu menghubungkan kebenaran transendental dengan realitas sosial secara
reflektif dan transformatif. Dalam kerangka inilah pendidikan Islam berpeluang untuk kembali
memainkan peran strategisnya sebagai praksis keilmuan yang tidak hanya mencerdaskan, tetapi
juga memanusiakan dan membebaskan.

B. Pembahasan

Temuan penelitian ini menegaskan bahwa krisis otoritas pengetahuan dalam
pendidikan Islam harus dipahami sebagai persoalan epistemologis yang bersifat paradigmatik,
bukan sekadar problem implementatif dalam kurikulum atau manajemen pendidikan.
Marginalisasi wahyu dan instrumentalisasi akal menunjukkan terjadinya pergeseran mendasar
dalam cara pendidikan Islam memaknai sumber, legitimasi, dan tujuan pengetahuan.
Pergeseran ini mencerminkan melemahnya kesadaran epistemologis bahwa pengetahuan selalu
berangkat dari asumsi ontologis dan nilai-nilai tertentu, serta tidak pernah sepenuhnya netral
dari kepentingan dan relasi kekuasaan.

Reduksi wahyu menjadi sekadar sumber normatif menandai terjadinya pemisahan
epistemik antara kebenaran transendental dan proses keilmuan. Dalam epistemologi Islam,
wahyu tidak hanya berfungsi sebagai pedoman moral, tetapi sebagai horizon makna yang
membimbing cara berpikir, cara mengetahui, dan cara menafsirkan realitas. Ketika wahyu
dikeluarkan dari ruang epistemik, ilmu kehilangan orientasi ontologis dan aksiologisnya. Ilmu
kemudian berkembang sebagai aktivitas teknis yang terlepas dari pertanyaan tentang makna,
tujuan, dan implikasi etisnya. Kondisi ini menjelaskan mengapa pendidikan Islam cenderung



menghasilkan pengetahuan yang fungsional tetapi miskin refleksi filosofis dan nilai
kemanusiaan.

Lebih jauh, pemisahan fungsional antara wahyu dan ilmu menciptakan dikotomi
epistemologis yang kronis dalam pendidikan Islam. I[lmu-ilmu keislaman berkembang dalam
ruang normatif yang tertutup, sementara ilmu-ilmu modern beroperasi dalam kerangka sekuler
yang dianggap netral dan objektif. Dikotomi ini bukan hanya bersifat struktural, tetapi juga
membentuk cara berpikir subjek pendidikan. Peserta didik dan pendidik terbiasa memahami
agama dan ilmu sebagai dua ranah yang berbeda, sehingga integrasi epistemologis yang
menjadi ciri khas tradisi keilmuan Islam sulit diwujudkan. Dalam konteks ini, krisis otoritas
pengetahuan juga merupakan krisis integrasi keilmuan.

Di sisi lain, hegemoni kekuasaan ilmu menjelaskan bagaimana akal kehilangan fungsi
kritisnya dalam pendidikan Islam. Rasionalitas yang berkembang bukan rasionalitas reflektif,
melainkan rasionalitas instrumental yang tunduk pada logika efisiensi, standarisasi, dan
akuntabilitas birokratis. Akal diarahkan untuk mematuhi sistem, bukan untuk mempertanyakan
asumsi epistemologis yang melandasinya. Akibatnya, pendidikan Islam mengalami depolitisasi
epistemik, yakni hilangnya keberanian intelektual untuk mengkritisi struktur pengetahuan yang
hegemonik.

Relasi kekuasaan ilmu ini juga membentuk mekanisme eksklusi epistemik.
Pengetahuan yang tidak sesuai dengan paradigma dominan cenderung dipinggirkan atau
dianggap tidak ilmiah. Epistemologi Islam, dengan karakter normatif-transendentalnya, sering
kali ditempatkan di luar standar legitimasi ilmiah modern. Kondisi ini memaksa pendidikan
Islam untuk melakukan penyesuaian epistemik yang bersifat asimilatif, bukan dialogis.
Pendidikan Islam lebih banyak mengadopsi kerangka teoritik dan metodologis yang telah
mapan, tanpa upaya reinterpretasi kritis berdasarkan worldview Islam. Dalam jangka panjang,
situasi ini memperkuat ketergantungan epistemik dan melemahkan kemandirian intelektual
pendidikan Islam.

Interaksi dialektis antara marginalisasi wahyu dan instrumentalisasi akal membentuk
lingkaran epistemologis yang sulit diputus. Ketika wahyu kehilangan otoritas epistemiknya,
akal kehilangan orientasi transendentalnya. Sebaliknya, ketika akal terikat pada logika
kekuasaan ilmu, wahyu semakin tersingkir dari ruang akademik. Lingkaran ini menjelaskan
mengapa berbagai upaya reformasi pendidikan Islam sering kali bersifat kosmetik dan tidak
menyentuh akar persoalan. Tanpa perubahan paradigma epistemologis, reformasi pendidikan
Islam cenderung mereproduksi problem yang sama dalam bentuk yang berbeda.

Dalam perspektif'ini, krisis otoritas pengetahuan juga dapat dibaca sebagai krisis subjek
epistemik dalam pendidikan Islam. Subjek pendidikan tidak lagi diposisikan sebagai pencari
kebenaran yang utuh—yang mengintegrasikan akal, wahyu, dan pengalaman—melainkan
sebagai agen teknis yang berfungsi dalam sistem pengetahuan yang telah ditentukan.
Pendidikan Islam kehilangan dimensi emansipatorisnya, yakni kemampuan untuk membentuk
kesadaran kritis dan etis yang mampu merespons realitas sosial secara reflektif dan
bertanggung jawab.

Oleh karena itu, pembahasan ini menegaskan bahwa pemulihan otoritas pengetahuan
dalam pendidikan Islam menuntut rekonstruksi epistemologi yang bersifat mendasar.
Rekonstruksi tersebut harus dimulai dengan reposisi wahyu sebagai sumber epistemik yang
aktif dan produktif, bukan sekadar legitimasi normatif. Wahyu perlu dihadirkan kembali



Yudhistira: Vol. 1, No. 2 Desember 2025

Bamala Institute, Kraksaan Probolinggo Jawa Timur
https://ejournal.bamala.org/index.php/yudhistira/home
Halaman: 37-46

sebagai kerangka orientatif yang membimbing cara berpikir ilmiah, pengembangan metodologi,
dan tujuan pendidikan. Pada saat yang sama, akal harus dibebaskan dari reduksi instrumentalis
dengan menguatkan rasionalitas kritis yang mampu berdialog dengan realitas tanpa kehilangan
akar transendentalnya.

Dengan pemulihan relasi dialogis antara wahyu dan akal, pendidikan Islam berpeluang
membangun kembali otoritas pengetahuan yang otentik. Otoritas ini tidak lahir dari dominasi
wacana atau kepatuhan struktural, melainkan dari integritas epistemik yang menyatukan
kebenaran, makna, dan kemaslahatan. Dalam kerangka inilah pendidikan Islam dapat kembali
memainkan peran strategisnya sebagai praksis keilmuan yang tidak hanya mentransmisikan
pengetahuan, tetapi juga membentuk manusia berilmu, beradab, dan bertanggung jawab secara
sosial dan spiritual.

IV. SIMPULAN

Penelitian ini menyimpulkan bahwa krisis pendidikan Islam kontemporer pada
dasarnya merupakan krisis epistemologis yang berakar pada melemahnya otoritas pengetahuan.
Krisis tersebut tidak semata-mata disebabkan oleh persoalan teknis pembelajaran atau
kelembagaan, melainkan oleh pergeseran paradigma dalam memaknai sumber, legitimasi, dan
tujuan ilmu pengetahuan. Marginalisasi wahyu dari ruang epistemik dan reduksi fungsi akal
menjadi instrumen teknis telah menciptakan dikotomi keilmuan yang menghambat integrasi
pengetahuan dalam pendidikan Islam.

Hasil kajian menunjukkan bahwa ketika wahyu diposisikan hanya sebagai sumber
normatif, pendidikan Islam kehilangan horizon transendental yang seharusnya membimbing
proses keilmuan. Ilmu berkembang tanpa orientasi ontologis dan aksiologis yang jelas,
sehingga cenderung bersifat pragmatis dan utilitarian. Pada saat yang sama, dominasi
rasionalitas instrumental yang dibentuk oleh hegemoni kekuasaan ilmu menyebabkan akal
kehilangan fungsi kritis dan reflektifnya. Akal tidak lagi berperan sebagai alat pembebasan
intelektual, tetapi sebagai mekanisme reproduksi sistem pengetahuan yang hegemonik.

Interaksi antara marginalisasi wahyu dan instrumentalisasi akal membentuk lingkaran
epistemologis yang memperkuat ketergantungan pendidikan Islam pada paradigma
pengetahuan dominan. Kondisi ini menjelaskan mengapa berbagai upaya reformasi pendidikan
Islam sering kali bersifat permukaan dan gagal menyentuh akar persoalan. Tanpa rekonstruksi
epistemologi yang mendasar, pendidikan Islam berisiko terus mereproduksi dikotomi keilmuan
dan kehilangan daya transformatifnya.

Dengan demikian, penelitian ini menegaskan urgensi rekonstruksi epistemologi
pendidikan Islam yang menempatkan wahyu dan akal dalam relasi dialogis dan integratif.
Wahyu perlu direposisi sebagai sumber epistemik yang aktif dan produktif, sementara akal
harus dikembalikan pada fungsi kritisnya sebagai instrumen pencarian kebenaran yang
berorientasi nilai. Rekonstruksi ini bukan hanya bersifat teoritis, tetapi memiliki implikasi
strategis bagi pengembangan kurikulum, metodologi pembelajaran, dan praksis pendidikan
Islam secara keseluruhan.



Akhirnya, pemulihan otoritas pengetahuan dalam pendidikan Islam merupakan
prasyarat bagi lahirnya pendidikan yang tidak hanya unggul secara akademik, tetapi juga
bermakna secara etis dan transendental. Pendidikan Islam yang berakar pada integritas
epistemik berpotensi melahirkan subjek berilmu yang mampu mengintegrasikan kebenaran,
kemaslahatan, dan tanggung jawab moral dalam kehidupan individual maupun sosial.

DAFTAR RUJUKAN

Abrar, M. (2025). JURNAL SEUMUBEUET : JURNAL PENDIDIKAN ISLAM Pendidikan
Islam Dalam Perspektif Epistemologi Islam : Tantangan dan Peluang Abad 21. 44-59.

Afandi, A. J. (2025). REVISITING AL- FARUQI ’ S ISLAMIZATION OF KNOWLEDGE : A
HERMENEUTIC AND DECOLONIAL ANALYSIS FOR CONTEMPORARY EPISTEMIC
REFORM. 3(2), 1-26. https://doi.org/10.30762/ijoresco.v3i2.3568

Airawatta Al-Furqon, D. (2025). Journal of islamic studies. 4(1), 55-65.

Alamin, L. . L., Era, D. 1., & Industry, R. (2019). EPISTEMOLOGI PENDIDIKAN ISLAM
RAHMATAN. 3(2), 92-100.

Ali, M., & Marasabessy, F. (2025). INTEGRASI PEMIKIRAN FAZLUR RAHMAN TENTANG
PENDIDIKAN ISLAM DENGAN EPISTEMOLOGI FILSAFAT KONTEMPORER
KRITIS. 04(05), 1-9.

Asyibli, B., Ibtihal, A. A., & Fauzan, M. F. (2025). Epistemological Dimensions in Islamic
Educational Philosophy : A Critical Analysis. 6(01), 69—-84.

Aziz, S. (n.d.). PENDEKATAN PRAGMATIS DALAM PENDIDIKAN ISLAM ( Kajian
Terhadap Teori Al- Dzara ’i * Dalam Filsafat Pendidikan Islam ). 03, 58-79.

Azizah, R. N., Putri, M. W., & Ulyantika, S. N. (2025). Epistemology of Islamic Educational
Planning : An Analysis of Principles , Goals , and Values. 04(06), 3134-3146.

Canu, U., Dzia, E., & Ubaidillah, M. A. (2025). Reconstructing the Paradigm of Islamic
Education : Harmonizing Theocentrism and Anthropocentrism. 4(4), 856—869.

Fauzian, R., Saepudin, J., & Sachudin, S. (2025). Transformative Epistemology in Advancing
Contemporary Islamic Education: Knowledge Reconstruction Integrative-Nuraniyah
Perspective. 3(2), 144-157.

Hanafi, 1., Southeast-asian, 1., Peripheral, 1., & Marginalization, E. (2024). PERIPHERAL
ISLAM : A Critique of the Epistemic Marginalization of Southeast Asian Islam.

Hayat, S. F. (2025). Epistemologi Al- Qur ’ an : Studi Atas Integrasi Wahyu Dan Akal Dalam
Tafsir Kontemporer. 17,290-307.

Ikhwan, A. (2025). Mengintegrasikan Wahyu dan Akal dalam Pendidikan Islam Kontemporer.
4, 128-140.

Indah, A. V. (2025). EPISTEMOLOGI PENDIDIKAN ISLAM : Analisis Konseptual Terhadap
Integrasi Wahyu dan Akal Dalam Pembentukan Karakter Muslim. 6(2), 180—198.

Maemonah, M., Zuhri, H., Masturin, M., Syafii, A., Maemonah, M., Zuhri, H., Masturin, M.,
Syafii, A., & Aziz, H. (2023). Contestation of Islamic educational institutions in
Indonesia: Content analysis on social media Contestation of Islamic educational
institutions in Indonesia : Content analysis on social media. Cogent Education, 10(1).
https://doi.org/10.1080/2331186X.2022.2164019

Mahdiyin, K. Al. (2025). Cognitive Justice in Islamic Education : Decolonizing Pedagogical
Practices through Tarbawi Tafsir of QS . Al-Alag : 1-5. 10(2), 200-220.

Mohammad Saro’i, M. (2025). Islamic Epistemology and Its Implications for Contemporary
Curriculum Design. 3, 357-368. https://doi.org/10.59525/gej.v3i1.871

Pamuji, S. (n.d.). No Title.

Rumina. (2025). Volume 11 No. 2, September 2025. 11(2), 215-233.



Yudhistira: Vol. 1, No. 2 Desember 2025

Bamala Institute, Kraksaan Probolinggo Jawa Timur
https://ejournal.bamala.org/index.php/yudhistira/home
Halaman: 37-46

YUDHISSTIRA
— JOURNAL OF PHILOSOPHY —

Sari, R. W., Syahsiami, L., & Subagyo, A. (2025). Tinjauan Teoritis Integrasi Agama dan
Sains dalam Pendidikan. 23(01), 19-36.

Shaker, T., Islam, U., & Indonesia, 1. (2023). Islam in education : how marginalizing Islamic
curriculum from Egypt ’ s national education has contributed to religious extremism. §(2),
139-155. https://doi.org/10.18326/attarbiyah.v8i2.139-155

Solikhin, H. N., Sihono, R. F., & Sari, D. R. (2025). Epistemologi Qur ’ ani dalam Integrasi
Akal dan Wahyu : Rekonstruksi Fungsi Ilmu Pengetahuan dalam Pendidikan Islam.

Uddin, S., Khondoker, A., & Abuzar, M. (2024). Ethical Curriculum Development : Insights
From Islamic Epistemology Towards Sustainable Development Goals ( SDGs ). 25(2),
273-286.

Yulistina, 1., & Yustina, Y. (2025). Paradigma Pendidikan Islam dalam Arus Modernisasi :
Tinjauan Filosofis dan Historis. 01(01), 18-26.



