
  

Yudhistira: Vol. 1, No. 2 Desember 2025  
Bamala Institute, Kraksaan Probolinggo Jawa Timur 
https://ejournal.bamala.org/index.php/yudhistira/home 
Halaman: 37-46 

 

Krisis Otoritas Pengetahuan dalam Pendidikan Islam: Telaah Epistemologis atas Relasi 

Wahyu, Akal, dan Kekuasaan Ilmu 

 

Zaimuddin 1), Baidawi Arrohman2), Abd. Wahid3), Muhammad Eko Arief Wijaksono4) 

1,2,3,4Pascasarjana Universitas Nurul Jadid, Probolinggo 

email: zaimfaizah1@gmail.com1), baidawiar@gmail.com2), dr.abdwahid87@gmal.com3), 

Ekoarief42@gmail.com4) 

 

Abstrak 

Artikel ini mengkaji krisis otoritas pengetahuan dalam pendidikan Islam melalui telaah 

epistemologis atas relasi antara wahyu, akal, dan kekuasaan ilmu. Krisis tersebut ditandai oleh 

melemahnya posisi wahyu sebagai sumber epistemik utama, fragmentasi peran akal dalam 

proses pencarian kebenaran, serta dominasi struktur kekuasaan ilmu yang cenderung 

berorientasi pada paradigma Barat-modern. Dalam konteks pendidikan Islam kontemporer, 

ketegangan ini melahirkan disorientasi epistemologis yang berdampak pada tujuan, metode, 

dan legitimasi keilmuan Islam. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan 

metode studi kepustakaan dan analisis filosofis-kritis terhadap literatur klasik dan kontemporer 

dalam tradisi pemikiran Islam serta teori epistemologi modern. Hasil kajian menunjukkan 

bahwa krisis otoritas pengetahuan bukan semata persoalan metodologis, melainkan problem 

paradigmatik yang berakar pada relasi kuasa dalam produksi dan distribusi ilmu pengetahuan. 

Wahyu kerap direduksi menjadi legitimasi normatif, sementara akal diposisikan secara 

instrumental dalam kerangka rasionalitas teknokratis. Artikel ini menegaskan perlunya 

rekonstruksi epistemologi pendidikan Islam yang integratif, dengan menempatkan wahyu 

sebagai sumber nilai transendental, akal sebagai instrumen kritis dan kreatif, serta ilmu sebagai 

praksis pembebasan yang berorientasi pada kemaslahatan. Dengan demikian, pendidikan Islam 

diharapkan mampu membangun kembali otoritas pengetahuan yang otentik, kritis, dan 

kontekstual dalam menghadapi tantangan global.  

Kata Kunci: Epistemologi Islam; pendidikan Islam; wahyu dan akal. 

 

I. PENDAHULUAN 

Pendidikan Islam sejak awal lahir dan berkembang di atas fondasi epistemologis yang 

khas, yakni integrasi antara wahyu, akal, dan realitas sebagai sumber dan medan 

pengetahuan(Rumina, 2025). Dalam tradisi keilmuan Islam klasik, wahyu tidak hanya 

dipahami sebagai teks normatif, tetapi sebagai horizon makna yang membimbing proses 

berpikir, pembentukan metodologi, dan orientasi keilmuan(Sari et al., 2025). Akal berfungsi 

sebagai perangkat epistemik yang aktif dan kreatif dalam menafsirkan wahyu serta membaca 

realitas sosial dan alam semesta. Melalui relasi yang dialogis antara wahyu dan akal inilah 

pendidikan Islam mampu melahirkan tradisi ilmu yang tidak terjebak pada dikotomi sakral dan 

profan, normatif dan empiris, atau agama dan sains(Indah, 2025). 

Namun, dinamika pendidikan Islam kontemporer menunjukkan adanya pergeseran 

epistemologis yang cukup serius(Abrar, 2025). Modernisasi sistem pendidikan, globalisasi 

pengetahuan, serta standarisasi akademik internasional telah membawa masuk paradigma 

epistemologi Barat-modern yang menekankan rasionalitas instrumental, objektivitas 

mailto:ratnadewydj@gmail.com


  

Yudhistira: Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
Bamala Institute, Kraksaan Probolinggo Jawa Timur 
https://ejournal.bamala.org/index.php/yudhistira/home 
Halaman: 37-46 

 

positivistik, dan validasi empiris sebagai ukuran utama kebenaran ilmiah. Dalam kerangka ini, 

pengetahuan cenderung diposisikan sebagai produk netral dan bebas nilai, sementara dimensi 

transendental dipinggirkan dari ruang akademik(Yulistina & Yustina, 2025). Akibatnya, 

wahyu dalam pendidikan Islam sering kali diperlakukan secara simbolik dan normatif, tidak 

lagi menjadi sumber epistemik yang hidup dalam proses produksi dan pengembangan 

ilmu(Mohammad Saro’i, 2025)(Asyibli et al., 2025). 

Kondisi tersebut melahirkan krisis otoritas pengetahuan dalam pendidikan 

Islam(Afandi, 2025). Otoritas keilmuan tidak lagi ditentukan oleh kedalaman integrasi antara 

wahyu dan akal, melainkan oleh mekanisme legitimasi institusional, standar akreditasi, dan 

pengakuan akademik yang beroperasi dalam kerangka kekuasaan ilmu tertentu(Abrar, 2025). 

Relasi antara pengetahuan dan kekuasaan membentuk wacana dominan tentang apa yang 

dianggap ilmiah, rasional, dan relevan, sekaligus menyingkirkan bentuk-bentuk pengetahuan 

yang tidak sesuai dengan paradigma yang berkuasa. Dalam situasi ini, akal direduksi menjadi 

alat teknis untuk memenuhi tuntutan sistem, sementara wahyu kehilangan daya kritis dan 

transformasinya(Alamin et al., 2019). 

Krisis epistemologis tersebut tidak hanya berdampak pada aspek kurikulum dan 

metodologi pembelajaran, tetapi juga menyentuh dimensi yang lebih fundamental, yakni tujuan 

pendidikan Islam itu sendiri(Fauzian et al., 2025)(Asyibli et al., 2025). Pendidikan Islam 

berisiko terjebak pada orientasi pragmatis dan utilitarian, yang menekankan capaian 

kompetensi teknis dan daya saing pasar, tanpa disertai pembentukan kesadaran etik, spiritual, 

dan intelektual yang utuh(Pamuji, n.d.). Ketika wahyu tidak lagi berfungsi sebagai sumber nilai 

dan orientasi epistemik, pendidikan Islam kehilangan arah normatif yang membedakannya dari 

sistem pendidikan sekuler(Uddin et al., 2024)(Aziz, n.d.). 

Dalam konteks inilah, kajian epistemologis menjadi sangat mendesak untuk 

dilakukan(Ali & Marasabessy, 2025). Krisis otoritas pengetahuan dalam pendidikan Islam 

tidak dapat diselesaikan hanya melalui pembaruan kurikulum atau inovasi metode 

pembelajaran, melainkan memerlukan pembacaan ulang terhadap paradigma keilmuan yang 

melandasinya(Hayat, 2025). Telaah kritis atas relasi wahyu, akal, dan kekuasaan ilmu menjadi 

penting untuk mengungkap bagaimana struktur epistemik tertentu bekerja dalam membentuk 

praktik pendidikan, serta bagaimana alternatif epistemologi Islam dapat dirumuskan secara 

lebih integratif dan kontekstual(Hayat, 2025). 

Artikel ini berupaya menelaah krisis otoritas pengetahuan dalam pendidikan Islam 

melalui pendekatan epistemologis-kritis, dengan memfokuskan analisis pada relasi antara 

wahyu, akal, dan kekuasaan ilmu(Canu et al., 2025). Kajian ini diarahkan untuk 

mengidentifikasi bentuk-bentuk dominasi epistemik yang memarginalkan wahyu dan 

menginstrumentalisasi akal, sekaligus menelusuri akar paradigmatik yang 

melahirkannya(Indah, 2025). Lebih jauh, artikel ini berupaya merumuskan kerangka 

rekonstruksi epistemologi pendidikan Islam yang tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga 

operasional dan transformatif dalam menjawab tantangan pendidikan Islam di era 

global(Solikhin et al., 2025)(Ikhwan, 2025). 



Secara teoretis, kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi signifikan terhadap 

pengembangan filsafat ilmu dan epistemologi Islam, khususnya dalam memperluas diskursus 

tentang relasi antara pengetahuan, kekuasaan, dan pendidikan(Azizah et al., 2025). Secara 

praktis, hasil penelitian ini diharapkan menjadi rujukan reflektif bagi pengelola lembaga 

pendidikan Islam, pendidik, dan perumus kebijakan pendidikan dalam membangun sistem 

pendidikan Islam yang kokoh secara epistemologis, kritis secara intelektual, serta berorientasi 

pada pembentukan manusia yang berilmu, beradab, dan bertanggung jawab secara sosial dan 

spiritual. 

 

II. METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain literature review atau 

kajian kepustakaan. Pendekatan ini dipilih karena tujuan utama penelitian adalah menganalisis 

dan mengkonstruksi pemahaman epistemologis atas krisis otoritas pengetahuan dalam 

pendidikan Islam, khususnya dalam relasi antara wahyu, akal, dan kekuasaan ilmu. Literature 

review memungkinkan peneliti untuk menelusuri, membandingkan, dan mengkritisi berbagai 

pandangan teoretis serta kerangka konseptual yang berkembang dalam tradisi pemikiran Islam 

dan diskursus filsafat ilmu kontemporer. Sumber data penelitian terdiri atas literatur primer dan 

sekunder yang relevan dengan topik kajian. Literatur primer meliputi karya-karya klasik dan 

kontemporer dalam bidang epistemologi Islam, filsafat ilmu, dan pemikiran pendidikan Islam, 

sementara literatur sekunder mencakup artikel jurnal ilmiah, buku akademik, serta hasil 

penelitian terdahulu yang membahas relasi antara pengetahuan, kekuasaan, dan pendidikan. 

Pemilihan literatur dilakukan secara purposif dengan mempertimbangkan relevansi tematik, 

otoritas akademik penulis, serta kontribusi konseptual terhadap pembahasan epistemologi dan 

pendidikan Islam. 

Proses pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran sistematis terhadap basis data 

ilmiah, baik nasional maupun internasional, serta katalog perpustakaan akademik. Literatur 

yang terkumpul kemudian diseleksi secara kritis untuk memastikan kesesuaian dengan fokus 

penelitian dan menghindari redundansi konsep. Tahap ini tidak hanya menekankan kuantitas 

sumber, tetapi juga kualitas argumentasi dan kedalaman analisis epistemologis yang 

ditawarkan oleh masing-masing karya. Analisis data dilakukan dengan metode analisis isi 

(content analysis) dan analisis filosofis-kritis. Analisis isi digunakan untuk mengidentifikasi 

tema-tema kunci, pola pemikiran, serta konstruksi konsep mengenai wahyu, akal, dan 

kekuasaan ilmu dalam pendidikan Islam. Sementara itu, analisis filosofis-kritis diarahkan 

untuk menelaah asumsi epistemologis yang mendasari setiap wacana, mengungkap relasi kuasa 

dalam produksi pengetahuan, serta mengevaluasi implikasinya terhadap otoritas keilmuan 

dalam pendidikan Islam. 

Keabsahan data dalam penelitian ini dijaga melalui triangulasi sumber dan konsistensi 

argumentasi teoretis. Berbagai perspektif dan aliran pemikiran dibandingkan secara kritis untuk 

memperoleh pemahaman yang komprehensif dan menghindari bias interpretatif. Dengan 

demikian, metode literature review dalam penelitian ini tidak hanya berfungsi sebagai 

pemetaan wacana, tetapi juga sebagai upaya reflektif dan konstruktif dalam merumuskan 

kerangka rekonstruksi epistemologi pendidikan Islam yang integratif, kritis, dan kontekstual. 

 

 



  

Yudhistira: Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
Bamala Institute, Kraksaan Probolinggo Jawa Timur 
https://ejournal.bamala.org/index.php/yudhistira/home 
Halaman: 37-46 

 

III. HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Hasil 

Hasil kajian literatur menunjukkan bahwa krisis otoritas pengetahuan dalam pendidikan 

Islam terutama berakar pada dua problem epistemologis utama, yakni marginalisasi wahyu 

sebagai sumber epistemik yang aktif dan hegemoninya struktur kekuasaan ilmu yang 

menginstrumentalisasi akal. Kedua problem ini tidak berdiri sendiri, melainkan saling 

berkaitan secara dialektis dan membentuk suatu lingkaran epistemologis yang secara sistematis 

melemahkan fondasi keilmuan pendidikan Islam. Dalam lingkaran ini, melemahnya otoritas 

wahyu membuka ruang bagi dominasi paradigma keilmuan tertentu, sementara hegemoni 

kekuasaan ilmu semakin menyingkirkan wahyu dari posisi sentralnya dalam konstruksi 

pengetahuan(Airawatta Al-Furqon, 2025). 

Temuan pertama menunjukkan bahwa wahyu dalam pendidikan Islam kontemporer 

mengalami reduksi fungsi epistemik yang signifikan. Wahyu lebih sering dipahami dan 

dioperasionalkan sebagai sumber legitimasi normatif yang mengatur wilayah etika, akhlak, dan 

ritual keagamaan, tetapi tidak dihadirkan secara substantif dalam proses produksi, validasi, dan 

pengembangan ilmu pengetahuan. Literatur mengindikasikan bahwa wahyu jarang dijadikan 

sebagai kerangka epistemologis yang membimbing cara mengetahui (ways of knowing), cara 

menafsirkan realitas, dan cara membangun metodologi keilmuan. Dalam praktik kurikulum 

dan pembelajaran, wahyu cenderung ditempatkan di pinggiran diskursus akademik, sementara 

kerangka teoritik dan metodologis ilmu sepenuhnya mengacu pada paradigma yang dibentuk 

di luar worldview Islam(Shaker et al., 2023). 

Reduksi epistemik terhadap wahyu ini berdampak pada terjadinya pemisahan 

fungsional antara ilmu dan nilai transendental. Ilmu dipahami sebagai wilayah netral yang 

berdiri sendiri, sementara wahyu dibatasi pada ranah normatif dan moral. Pola pemisahan ini 

tidak hanya menciptakan dikotomi antara ilmu keislaman dan ilmu umum, tetapi juga 

melahirkan krisis makna dalam pendidikan Islam. Ketika wahyu tidak lagi berperan dalam 

membentuk orientasi epistemik dan ontologis ilmu, pendidikan Islam kehilangan basis 

worldview yang membedakannya dari sistem pendidikan sekuler. Akibatnya, wahyu 

kehilangan otoritasnya sebagai sumber kebenaran yang mampu membimbing arah dan tujuan 

keilmuan(Maemonah et al., 2023). 

Temuan kedua menunjukkan bahwa akal dalam pendidikan Islam beroperasi di bawah 

hegemoni struktur kekuasaan ilmu modern yang bersifat teknokratis dan birokratis. Akal tidak 

lagi diposisikan sebagai subjek epistemik yang otonom, reflektif, dan kritis, melainkan 

direduksi menjadi instrumen rasionalitas prosedural untuk memenuhi tuntutan standar 

akademik, administratif, dan pasar global. Literatur menunjukkan bahwa rasionalitas yang 

dikembangkan dalam pendidikan Islam lebih menekankan pada kepatuhan terhadap sistem, 

efisiensi prosedural, dan capaian terukur, daripada pengembangan daya kritis dan refleksi 

filosofis(Hanafi et al., 2024). 

Hegemoni kekuasaan ilmu bekerja melalui berbagai mekanisme institusional, seperti 

standarisasi ilmiah, sistem akreditasi, indikator kinerja, dan legitimasi akademik yang 

menormalisasi paradigma tertentu sebagai satu-satunya bentuk rasionalitas yang sah. 



Mekanisme ini secara tidak langsung meminggirkan epistemologi Islam dari ruang legitimasi 

ilmiah dan memaksa pendidikan Islam untuk menyesuaikan diri tanpa ruang resistensi 

epistemik. Dalam kondisi demikian, akal kehilangan kapasitasnya untuk mempertanyakan 

asumsi-asumsi epistemologis yang mendasari sistem pendidikan itu sendiri, karena kritik 

terhadap paradigma dominan berisiko dianggap tidak ilmiah atau tidak relevan(Mahdiyin, 

2025). 

Instrumentalisasi akal ini pada akhirnya memperdalam krisis otoritas pengetahuan 

dalam pendidikan Islam. Akal yang terlepas dari bimbingan wahyu dan terikat pada logika 

kekuasaan ilmu tidak lagi mampu berfungsi sebagai jembatan dialogis antara teks wahyu dan 

realitas sosial. Pendidikan Islam pun terjebak dalam pola adaptasi epistemik yang bersifat 

reaktif, bukan transformatif. Dalam situasi ini, pendidikan Islam tidak hanya kehilangan 

kemandirian epistemologisnya, tetapi juga kehilangan kapasitasnya untuk menawarkan 

alternatif keilmuan yang berakar pada nilai-nilai transendental dan berorientasi pada 

kemaslahatan. 

Kondisi tersebut menunjukkan bahwa krisis otoritas pengetahuan dalam pendidikan 

Islam sesungguhnya merupakan krisis epistemologis-struktural yang bersifat sistemik. Ketika 

wahyu dikeluarkan dari ruang epistemik dan akal dikendalikan oleh logika kekuasaan ilmu, 

maka pendidikan Islam kehilangan mekanisme internal untuk melakukan koreksi 

paradigmatik. Dalam situasi ini, pendidikan Islam tidak hanya menjadi penerima pasif 

pengetahuan, tetapi juga menjadi ruang reproduksi wacana keilmuan yang tidak sepenuhnya 

sejalan dengan prinsip-prinsip epistemologi Islam. Otoritas pengetahuan tidak lagi lahir dari 

integritas relasi wahyu dan akal, melainkan dari kepatuhan terhadap struktur legitimasi yang 

berada di luar kendali epistemik pendidikan Islam itu sendiri. 

Lebih jauh, marginalisasi wahyu berdampak pada penyempitan horizon keilmuan 

pendidikan Islam. Ilmu kehilangan dimensi makna dan tujuan transendentalnya, sehingga 

orientasi keilmuan bergeser dari pencarian kebenaran menuju pemenuhan kebutuhan sistem 

dan pasar. Dalam kerangka ini, pendidikan Islam cenderung memproduksi pengetahuan yang 

bersifat teknis-operasional, namun miskin refleksi ontologis dan aksiologis. Ketika wahyu 

tidak lagi berfungsi sebagai sumber orientasi makna, pendidikan Islam berisiko terjebak pada 

pragmatisme epistemik yang mengabaikan dimensi etis dan kemanusiaan dari ilmu 

pengetahuan. 

Di sisi lain, hegemoni kekuasaan ilmu tidak hanya membatasi ruang gerak akal, tetapi 

juga membentuk kesadaran epistemik subjek pendidikan. Akal yang dibentuk oleh logika 

standarisasi dan efisiensi cenderung menerima paradigma dominan sebagai sesuatu yang taken 

for granted. Kesadaran kritis melemah, sementara refleksi filosofis dianggap tidak produktif 

secara akademik. Dalam jangka panjang, kondisi ini melahirkan generasi intelektual yang 

kompeten secara teknis, tetapi lemah dalam kemampuan membaca dan mengkritisi asumsi 

epistemologis yang mendasari ilmu yang mereka pelajari dan praktikkan. 

Lingkaran epistemologis antara marginalisasi wahyu dan instrumentalisasi akal ini juga 

berdampak pada cara pendidikan Islam memaknai tradisi keilmuannya sendiri. Tradisi 

intelektual Islam sering kali diperlakukan sebagai warisan historis yang bersifat simbolik, 

bukan sebagai sumber epistemik yang hidup dan dialogis. Akibatnya, terjadi keterputusan 

antara tradisi keilmuan Islam klasik dan praktik pendidikan Islam kontemporer. Pendidikan 



  

Yudhistira: Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
Bamala Institute, Kraksaan Probolinggo Jawa Timur 
https://ejournal.bamala.org/index.php/yudhistira/home 
Halaman: 37-46 

 

Islam kehilangan kontinuitas epistemik, sehingga sulit membangun narasi keilmuan yang 

otentik dan berakar pada sejarah intelektualnya sendiri. 

Dalam konteks ini, krisis otoritas pengetahuan juga dapat dipahami sebagai krisis 

keberanian epistemik. Pendidikan Islam menghadapi dilema antara mempertahankan integritas 

epistemologi Islam dan menyesuaikan diri dengan tuntutan sistem pengetahuan global. Tanpa 

kerangka epistemologis yang kuat, penyesuaian tersebut cenderung bersifat asimilatif, bukan 

dialogis. Pendidikan Islam mengadopsi paradigma keilmuan dominan tanpa proses kritik dan 

reinterpretasi yang memadai, sehingga memperkuat ketergantungan epistemik dan 

melemahkan kemandirian intelektual. 

Dengan demikian, temuan kajian literatur ini menegaskan bahwa pemulihan otoritas 

pengetahuan dalam pendidikan Islam tidak cukup dilakukan melalui reformasi teknis atau 

administratif. Yang dibutuhkan adalah upaya rekonstruksi epistemologi pendidikan Islam 

secara mendasar, dengan menempatkan kembali wahyu sebagai horizon makna dan sumber 

orientasi epistemik, serta membebaskan akal dari belenggu instrumentalisasi kekuasaan ilmu. 

Rekonstruksi ini menuntut keberanian untuk membangun rasionalitas kritis yang berakar pada 

worldview Islam, sekaligus terbuka terhadap dialog dengan realitas dan perkembangan ilmu 

pengetahuan kontemporer. 

Pemulihan relasi dialogis antara wahyu dan akal merupakan prasyarat bagi lahirnya 

kembali otoritas pengetahuan yang otentik dalam pendidikan Islam. Otoritas tersebut tidak 

dibangun melalui dominasi wacana atau kepatuhan struktural, melainkan melalui integritas 

epistemik yang mampu menghubungkan kebenaran transendental dengan realitas sosial secara 

reflektif dan transformatif. Dalam kerangka inilah pendidikan Islam berpeluang untuk kembali 

memainkan peran strategisnya sebagai praksis keilmuan yang tidak hanya mencerdaskan, tetapi 

juga memanusiakan dan membebaskan. 

 

B. Pembahasan  

Temuan penelitian ini menegaskan bahwa krisis otoritas pengetahuan dalam 

pendidikan Islam harus dipahami sebagai persoalan epistemologis yang bersifat paradigmatik, 

bukan sekadar problem implementatif dalam kurikulum atau manajemen pendidikan. 

Marginalisasi wahyu dan instrumentalisasi akal menunjukkan terjadinya pergeseran mendasar 

dalam cara pendidikan Islam memaknai sumber, legitimasi, dan tujuan pengetahuan. 

Pergeseran ini mencerminkan melemahnya kesadaran epistemologis bahwa pengetahuan selalu 

berangkat dari asumsi ontologis dan nilai-nilai tertentu, serta tidak pernah sepenuhnya netral 

dari kepentingan dan relasi kekuasaan. 

Reduksi wahyu menjadi sekadar sumber normatif menandai terjadinya pemisahan 

epistemik antara kebenaran transendental dan proses keilmuan. Dalam epistemologi Islam, 

wahyu tidak hanya berfungsi sebagai pedoman moral, tetapi sebagai horizon makna yang 

membimbing cara berpikir, cara mengetahui, dan cara menafsirkan realitas. Ketika wahyu 

dikeluarkan dari ruang epistemik, ilmu kehilangan orientasi ontologis dan aksiologisnya. Ilmu 

kemudian berkembang sebagai aktivitas teknis yang terlepas dari pertanyaan tentang makna, 

tujuan, dan implikasi etisnya. Kondisi ini menjelaskan mengapa pendidikan Islam cenderung 



menghasilkan pengetahuan yang fungsional tetapi miskin refleksi filosofis dan nilai 

kemanusiaan. 

Lebih jauh, pemisahan fungsional antara wahyu dan ilmu menciptakan dikotomi 

epistemologis yang kronis dalam pendidikan Islam. Ilmu-ilmu keislaman berkembang dalam 

ruang normatif yang tertutup, sementara ilmu-ilmu modern beroperasi dalam kerangka sekuler 

yang dianggap netral dan objektif. Dikotomi ini bukan hanya bersifat struktural, tetapi juga 

membentuk cara berpikir subjek pendidikan. Peserta didik dan pendidik terbiasa memahami 

agama dan ilmu sebagai dua ranah yang berbeda, sehingga integrasi epistemologis yang 

menjadi ciri khas tradisi keilmuan Islam sulit diwujudkan. Dalam konteks ini, krisis otoritas 

pengetahuan juga merupakan krisis integrasi keilmuan. 

Di sisi lain, hegemoni kekuasaan ilmu menjelaskan bagaimana akal kehilangan fungsi 

kritisnya dalam pendidikan Islam. Rasionalitas yang berkembang bukan rasionalitas reflektif, 

melainkan rasionalitas instrumental yang tunduk pada logika efisiensi, standarisasi, dan 

akuntabilitas birokratis. Akal diarahkan untuk mematuhi sistem, bukan untuk mempertanyakan 

asumsi epistemologis yang melandasinya. Akibatnya, pendidikan Islam mengalami depolitisasi 

epistemik, yakni hilangnya keberanian intelektual untuk mengkritisi struktur pengetahuan yang 

hegemonik. 

Relasi kekuasaan ilmu ini juga membentuk mekanisme eksklusi epistemik. 

Pengetahuan yang tidak sesuai dengan paradigma dominan cenderung dipinggirkan atau 

dianggap tidak ilmiah. Epistemologi Islam, dengan karakter normatif-transendentalnya, sering 

kali ditempatkan di luar standar legitimasi ilmiah modern. Kondisi ini memaksa pendidikan 

Islam untuk melakukan penyesuaian epistemik yang bersifat asimilatif, bukan dialogis. 

Pendidikan Islam lebih banyak mengadopsi kerangka teoritik dan metodologis yang telah 

mapan, tanpa upaya reinterpretasi kritis berdasarkan worldview Islam. Dalam jangka panjang, 

situasi ini memperkuat ketergantungan epistemik dan melemahkan kemandirian intelektual 

pendidikan Islam. 

Interaksi dialektis antara marginalisasi wahyu dan instrumentalisasi akal membentuk 

lingkaran epistemologis yang sulit diputus. Ketika wahyu kehilangan otoritas epistemiknya, 

akal kehilangan orientasi transendentalnya. Sebaliknya, ketika akal terikat pada logika 

kekuasaan ilmu, wahyu semakin tersingkir dari ruang akademik. Lingkaran ini menjelaskan 

mengapa berbagai upaya reformasi pendidikan Islam sering kali bersifat kosmetik dan tidak 

menyentuh akar persoalan. Tanpa perubahan paradigma epistemologis, reformasi pendidikan 

Islam cenderung mereproduksi problem yang sama dalam bentuk yang berbeda. 

Dalam perspektif ini, krisis otoritas pengetahuan juga dapat dibaca sebagai krisis subjek 

epistemik dalam pendidikan Islam. Subjek pendidikan tidak lagi diposisikan sebagai pencari 

kebenaran yang utuh—yang mengintegrasikan akal, wahyu, dan pengalaman—melainkan 

sebagai agen teknis yang berfungsi dalam sistem pengetahuan yang telah ditentukan. 

Pendidikan Islam kehilangan dimensi emansipatorisnya, yakni kemampuan untuk membentuk 

kesadaran kritis dan etis yang mampu merespons realitas sosial secara reflektif dan 

bertanggung jawab. 

Oleh karena itu, pembahasan ini menegaskan bahwa pemulihan otoritas pengetahuan 

dalam pendidikan Islam menuntut rekonstruksi epistemologi yang bersifat mendasar. 

Rekonstruksi tersebut harus dimulai dengan reposisi wahyu sebagai sumber epistemik yang 

aktif dan produktif, bukan sekadar legitimasi normatif. Wahyu perlu dihadirkan kembali 



  

Yudhistira: Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
Bamala Institute, Kraksaan Probolinggo Jawa Timur 
https://ejournal.bamala.org/index.php/yudhistira/home 
Halaman: 37-46 

 

sebagai kerangka orientatif yang membimbing cara berpikir ilmiah, pengembangan metodologi, 

dan tujuan pendidikan. Pada saat yang sama, akal harus dibebaskan dari reduksi instrumentalis 

dengan menguatkan rasionalitas kritis yang mampu berdialog dengan realitas tanpa kehilangan 

akar transendentalnya. 

Dengan pemulihan relasi dialogis antara wahyu dan akal, pendidikan Islam berpeluang 

membangun kembali otoritas pengetahuan yang otentik. Otoritas ini tidak lahir dari dominasi 

wacana atau kepatuhan struktural, melainkan dari integritas epistemik yang menyatukan 

kebenaran, makna, dan kemaslahatan. Dalam kerangka inilah pendidikan Islam dapat kembali 

memainkan peran strategisnya sebagai praksis keilmuan yang tidak hanya mentransmisikan 

pengetahuan, tetapi juga membentuk manusia berilmu, beradab, dan bertanggung jawab secara 

sosial dan spiritual. 

 

IV. SIMPULAN 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa krisis pendidikan Islam kontemporer pada 

dasarnya merupakan krisis epistemologis yang berakar pada melemahnya otoritas pengetahuan. 

Krisis tersebut tidak semata-mata disebabkan oleh persoalan teknis pembelajaran atau 

kelembagaan, melainkan oleh pergeseran paradigma dalam memaknai sumber, legitimasi, dan 

tujuan ilmu pengetahuan. Marginalisasi wahyu dari ruang epistemik dan reduksi fungsi akal 

menjadi instrumen teknis telah menciptakan dikotomi keilmuan yang menghambat integrasi 

pengetahuan dalam pendidikan Islam. 

Hasil kajian menunjukkan bahwa ketika wahyu diposisikan hanya sebagai sumber 

normatif, pendidikan Islam kehilangan horizon transendental yang seharusnya membimbing 

proses keilmuan. Ilmu berkembang tanpa orientasi ontologis dan aksiologis yang jelas, 

sehingga cenderung bersifat pragmatis dan utilitarian. Pada saat yang sama, dominasi 

rasionalitas instrumental yang dibentuk oleh hegemoni kekuasaan ilmu menyebabkan akal 

kehilangan fungsi kritis dan reflektifnya. Akal tidak lagi berperan sebagai alat pembebasan 

intelektual, tetapi sebagai mekanisme reproduksi sistem pengetahuan yang hegemonik. 

Interaksi antara marginalisasi wahyu dan instrumentalisasi akal membentuk lingkaran 

epistemologis yang memperkuat ketergantungan pendidikan Islam pada paradigma 

pengetahuan dominan. Kondisi ini menjelaskan mengapa berbagai upaya reformasi pendidikan 

Islam sering kali bersifat permukaan dan gagal menyentuh akar persoalan. Tanpa rekonstruksi 

epistemologi yang mendasar, pendidikan Islam berisiko terus mereproduksi dikotomi keilmuan 

dan kehilangan daya transformatifnya. 

Dengan demikian, penelitian ini menegaskan urgensi rekonstruksi epistemologi 

pendidikan Islam yang menempatkan wahyu dan akal dalam relasi dialogis dan integratif. 

Wahyu perlu direposisi sebagai sumber epistemik yang aktif dan produktif, sementara akal 

harus dikembalikan pada fungsi kritisnya sebagai instrumen pencarian kebenaran yang 

berorientasi nilai. Rekonstruksi ini bukan hanya bersifat teoritis, tetapi memiliki implikasi 

strategis bagi pengembangan kurikulum, metodologi pembelajaran, dan praksis pendidikan 

Islam secara keseluruhan. 



Akhirnya, pemulihan otoritas pengetahuan dalam pendidikan Islam merupakan 

prasyarat bagi lahirnya pendidikan yang tidak hanya unggul secara akademik, tetapi juga 

bermakna secara etis dan transendental. Pendidikan Islam yang berakar pada integritas 

epistemik berpotensi melahirkan subjek berilmu yang mampu mengintegrasikan kebenaran, 

kemaslahatan, dan tanggung jawab moral dalam kehidupan individual maupun sosial. 

 

DAFTAR RUJUKAN 

 

Abrar, M. (2025). JURNAL SEUMUBEUET : JURNAL PENDIDIKAN ISLAM Pendidikan 

Islam Dalam Perspektif Epistemologi Islam : Tantangan dan Peluang Abad 21. 44–59. 

Afandi, A. J. (2025). REVISITING AL- FARUQI ’ S ISLAMIZATION OF KNOWLEDGE : A 

HERMENEUTIC AND DECOLONIAL ANALYSIS FOR CONTEMPORARY EPISTEMIC 

REFORM. 3(2), 1–26. https://doi.org/10.30762/ijoresco.v3i2.3568 

Airawatta Al-Furqon, D. (2025). Journal of islamic studies. 4(1), 55–65. 

Alamin, L. I. L., Era, D. I., & Industry, R. (2019). EPISTEMOLOGI PENDIDIKAN ISLAM 

RAHMATAN. 3(2), 92–100. 

Ali, M., & Marasabessy, F. (2025). INTEGRASI PEMIKIRAN FAZLUR RAHMAN TENTANG 

PENDIDIKAN ISLAM DENGAN EPISTEMOLOGI FILSAFAT KONTEMPORER 

KRITIS. 04(05), 1–9. 

Asyibli, B., Ibtihal, A. A., & Fauzan, M. F. (2025). Epistemological Dimensions in Islamic 

Educational Philosophy : A Critical Analysis. 6(01), 69–84. 

Aziz, S. (n.d.). PENDEKATAN PRAGMATIS DALAM PENDIDIKAN ISLAM ( Kajian 

Terhadap Teori Al- Dzara ’ i ’ Dalam Filsafat Pendidikan Islam ). 03, 58–79. 

Azizah, R. N., Putri, M. W., & Ulyantika, S. N. (2025). Epistemology of Islamic Educational 

Planning : An Analysis of Principles , Goals , and Values. 04(06), 3134–3146. 

Canu, U., Dzia, E., & Ubaidillah, M. A. (2025). Reconstructing the Paradigm of Islamic 

Education : Harmonizing Theocentrism and Anthropocentrism. 4(4), 856–869. 

Fauzian, R., Saepudin, J., & Saehudin, S. (2025). Transformative Epistemology in Advancing 

Contemporary Islamic Education : Knowledge Reconstruction Integrative-Nuraniyah 

Perspective. 3(2), 144–157. 

Hanafi, I., Southeast-asian, I., Peripheral, I., & Marginalization, E. (2024). PERIPHERAL 

ISLAM : A Critique of the Epistemic Marginalization of Southeast Asian Islam. 

Hayat, S. F. (2025). Epistemologi Al- Qur ’ an : Studi Atas Integrasi Wahyu Dan Akal Dalam 

Tafsir Kontemporer. 17, 290–307. 

Ikhwan, A. (2025). Mengintegrasikan Wahyu dan Akal dalam Pendidikan Islam Kontemporer. 

4, 128–140. 

Indah, A. V. (2025). EPISTEMOLOGI PENDIDIKAN ISLAM : Analisis Konseptual Terhadap 

Integrasi Wahyu dan Akal Dalam Pembentukan Karakter Muslim. 6(2), 180–198. 

Maemonah, M., Zuhri, H., Masturin, M., Syafii, A., Maemonah, M., Zuhri, H., Masturin, M., 

Syafii, A., & Aziz, H. (2023). Contestation of Islamic educational institutions in 

Indonesia : Content analysis on social media Contestation of Islamic educational 

institutions in Indonesia : Content analysis on social media. Cogent Education, 10(1). 

https://doi.org/10.1080/2331186X.2022.2164019 

Mahdiyin, K. Al. (2025). Cognitive Justice in Islamic Education : Decolonizing Pedagogical 

Practices through Tarbawi Tafsir of QS . Al-Alaq : 1-5. 10(2), 200–220. 

Mohammad Saro’i, M. (2025). Islamic Epistemology and Its Implications for Contemporary 

Curriculum Design. 3, 357–368. https://doi.org/10.59525/gej.v3i1.871 

Pamuji, S. (n.d.). No Title. 

Rumina. (2025). Volume 11 No. 2, September 2025. 11(2), 215–233. 



  

Yudhistira: Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
Bamala Institute, Kraksaan Probolinggo Jawa Timur 
https://ejournal.bamala.org/index.php/yudhistira/home 
Halaman: 37-46 

 

Sari, R. W., Syahsiami, L., & Subagyo, A. (2025). Tinjauan Teoritis Integrasi Agama dan 

Sains dalam Pendidikan. 23(01), 19–36. 

Shaker, T., Islam, U., & Indonesia, I. (2023). Islam in education : how marginalizing Islamic 

curriculum from Egypt ’ s national education has contributed to religious extremism. 8(2), 

139–155. https://doi.org/10.18326/attarbiyah.v8i2.139-155 

Solikhin, H. N., Sihono, R. F., & Sari, D. R. (2025). Epistemologi Qur ’ ani dalam Integrasi 

Akal dan Wahyu : Rekonstruksi Fungsi Ilmu Pengetahuan dalam Pendidikan Islam. 

Uddin, S., Khondoker, A., & Abuzar, M. (2024). Ethical Curriculum Development : Insights 

From Islamic Epistemology Towards Sustainable Development Goals ( SDGs ). 25(2), 

273–286. 

Yulistina, I., & Yustina, Y. (2025). Paradigma Pendidikan Islam dalam Arus Modernisasi : 

Tinjauan Filosofis dan Historis. 01(01), 18–26. 

  


