Yudhistira: Vol. 1, No. 3 Desember 2025

Bamala Institute, KraksaanProbolinggolawaTimur
https://ejournal.bamala.org/index.php/yudhistira/home
Halaman: 23-36

PERAN PENDEKATAN FENOMENOLOGI
DALAM MEMAHAMI PENGALAMAN SPIRITUAL

Holid Batsal!, Siti Rosyidah?, Mawaddatul Hasanah®, Sahar Banu*
1234nstitut Agama Islam At- Tagwa Bondowoso
email: holidbatsal14@gmail.com?, sitirosyidahidah@gmail.com?
mawaddatulhasanah12@gmail.com?3, Saharbanusaharbanu81@gmail.com?*

Abstrak

Pengalaman spiritual merupakan fenomena kompleks yang bersifat subjektif dan
sering kali tidak dapat dijelaskan melalui pendekatan empiris atau pengalaman langsung yang
konvensional. Hal ini menunjukkan perlunya metode penelitian yang mampu menggali
makna terdalam dari pengalaman batin manusia secara lebih mendalam dan sistematis.
Penelitian ini menggunakan studi kepustakaan atau libraryresearch dengan pendekatan
fenomenologi fokus pada pengalaman orang lain tanpa disertai dengan pendapat pribadi
penelitidan pengurangan fenomenologis sebagai langkah awal untuk menunda prasangka
serta membuka ruang pemahaman yang lebih jernih terhadap realitas pengalaman spiritual.
Pendekatan ini diterapkan untuk membaca berbagai temuan penelitian terkait spiritualitas
mahasiswa, kebingungan eksistensial, proses pemaknaan diri, serta pengalaman hubungan
manusia dengan nilai-nilai transenden. Hasil analisis menunjukkan bahwa fenomenologi
mampu mengungkap esensi hubungan pengalaman spiritual, proses transformasi diri, dan
perubahan nilai serta praktik keagamaan yang menyertainya. Selain itu, fenomenologi efektif
sebagai kerangka untuk memahami keberagaman praktik spiritual di era modern serta
memperkuat dialog antaragama.Kesimpulannya, fenomenologi menyajikan konsep ide
metodologis yang paling sesuai untuk memahami pengalaman spiritual sebagai fenomena
kesadaran yang hidup dan bermakna.Rekomendasi penelitian ini mencakup studi lapangan
kualitatif dengan narasumber yang beragam danmenjalin kerja sama untuk menguji sejauh
mana hasil penelitian diterapkan dalam pendidikan, konseling spiritualserta memberikan
kontribusi bagi pemahaman keagamaan di era modern ini.

Kata Kunci: Pendekatan fenomenologi, Pengalaman spiritual, Kesadaran subjektif.

I. PENDAHULUAN
Pengalaman spiritual merupakan salah satu dimensi penting dalam kehidupan

manusia yang berkaitan erat dengan kesadaran batin, relasi dengan Yang Transenden, serta
proses pemaknaan diri secara mendalam. Namun demikian, pengalaman spiritual memiliki
sifat yang sangat subjektif, personal, dan sering kali sulit dijelaskan melalui pendekatan
ilmiah yang semata-mata bersandar pada metode empiris-positivistik. Keterbatasan
pendekatan tersebut mendorong perlunya metode alternatif yang mampu menangkap makna
pengalaman sebagaimana dialami oleh subjek secara langsung. Dalam konteks inilah,
pendekatan fenomenologi hadir sebagai kerangka metodologis yang relevan untuk

memahami pengalaman spiritual secara lebih utuh dan mendalam (Abdullah, 1992).


mailto:ratnadewydj@gmail.com
mailto:holidbatsal14@gmail.com
mailto:sitirosyidahidah@gmail.com
mailto:mawaddatulhasanah12@gmail.com
mailto:Saharbanusaharbanu81@gmail.com

Yudhistira: Vol. 10, No. 1 April 2022 (Lihat di home Jurnal)
Bamala Institute, KraksaanProbolinggolawaTimur
https://ejournal.bamala.org/index.php/yudhistira/home
Halaman: xx-xx

Fenomenologi menempatkan pengalaman sadar manusia sebagai pusat analisis,
dengan menekankan deskripsi reflektif atas pengalaman sebagaimana dialami, dirasakan, dan
dimaknai oleh individu. Pendekatan ini memungkinkan peneliti agama untuk tidak hanya
terjebak pada aspek normatif-teologis atau analisis sosial semata, tetapi juga menggali
dimensi pengalaman keagamaan yang hidup (lived religion). Dengan demikian,
fenomenologi menjadi jembatan penting antara doktrin agama dan realitas spiritual yang
dialami oleh pemeluknya, khususnya dalam konteks masyarakat modern dan kalangan
mahasiswa yang kerap mengalami pencarian makna dan krisis identitas spiritual (Mahbubi,
2024).

Berdasarkan latar belakang tersebut, rumusan masalah dalam penelitian ini adalah:
bagaimana peran pendekatan fenomenologi dalam memahami pengalaman spiritual
individu, khususnya dalam konteks studi agama, serta sejauh mana pendekatan ini
mampu mengungkap makna dan esensi pengalaman spiritual yang bersifat subjektif?
Pertanyaan ini menjadi dasar untuk menelaah fenomenologi sebagai metode yang tidak
sekadar mendeskripsikan gejala keagamaan, tetapi juga menangkap hakikat pengalaman
spiritual dari sudut pandang subjek yang mengalaminya.

Adapun tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis peran pendekatan
fenomenologi dalam memahami pengalaman spiritual, menelaah kontribusinya dalam
studi agama, serta mengkaji relevansinya dalam membaca realitas spiritual individu,
khususnya mahasiswa, di tengah dinamika kehidupan kontemporer. Selain itu, penelitian ini
bertujuan untuk memperkaya khazanah metodologi penelitian agama dengan menempatkan
fenomenologi sebagai pendekatan yang aplikatif dan reflektif.

Hasil penelitian ini diharapkan memberikan manfaat baik secara teoretis maupun
praktis. Secara teoretis, penelitian ini diharapkan dapat memperluas wawasan keilmuan
dalam studi agama dan spiritualitas, khususnya terkait pengembangan metode fenomenologi.
Secara praktis, temuan penelitian ini diharapkan dapat menjadi rujukan bagi pendidik,
peneliti, dan pembuat kebijakan dalam merancang pendekatan pendidikan dan pembinaan
keagamaan yang lebih humanis, reflektif, dan berorientasi pada pengalaman spiritual nyata
masyarakat.

Kajian kepustakaan harus disajikan secara ringkas, padat dan langsung mengenai

masalah yang diteliti. Penyajian latar belakang atau rasional penelitian hendaknya sedemikian



rupa sehingga mengarah ke rumusan masalah penelitian yang dilengkapi dengan rencana

pemecahan masalah dan akhirnya ke rumusan tujuan dan manfaat hasil penelitian.

Il. METODE
A. Metode dan Desain Penelitian
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain penelitian

fenomenologis. Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini bertujuan untuk memahami
makna dan esensi pengalaman spiritual secara mendalam, bukan untuk mengukur atau
menguji hubungan antarvariabel. Desain fenomenologis digunakan untuk menelaah
pengalaman spiritual sebagai fenomena kesadaran yang dialami secara subjektif oleh
individu.

Sejalan dengan pandangan Mahbubi dalam kajian metodologi penelitian kualitatif,
fenomenologi menekankan upaya peneliti untuk memahami realitas sebagaimana dialami
oleh subjek penelitian melalui deskripsi yang mendalam, reflektif, dan bebas dari prasangka
teoritis. Oleh karena itu, penelitian ini tidak berupaya menjelaskan sebab terjadinya
pengalaman spiritual, melainkan mendeskripsikan bagaimana pengalaman tersebut dialami
dan dimaknai.

Secara teknis, penelitian ini merupakan studi kepustakaan (library research), yaitu
penelitian yang dilakukan dengan menelaah berbagai sumber tertulis yang relevan. Menurut
Mahbubi, studi kepustakaan merupakan metode yang sahih dalam penelitian kualitatif untuk
menggali konsep, pemikiran, dan temuan ilmiah yang telah ada secara sistematis dan kritis
(Djaali, 2021).

2. Instrumen dan Teknik Pengumpulan Data

Dalam penelitian kualitatif, peneliti berperan sebagai instrumen utama (human
instrument), sebagaimana ditegaskan olenh Mahbubi bahwa peneliti menjadi pusat dalam
proses pengumpulan dan analisis data. Peneliti bertugas menyeleksi, menafsirkan, serta
mengkonstruksi makna data yang diperoleh dari berbagai sumber.

Instrumen pendukung yang digunakan berupa lembar dokumentasi dan panduan
kajian literatur untuk mempermudah pencatatan dan pengelompokan data. Teknik
pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi, dengan mengumpulkan data dari
buku, artikel jurnal, dan karya ilmiah yang membahas fenomenologi, pengalaman spiritual,

dan fenomenologi agama (Malahati dkk., 2023).



Yudhistira: Vol. 10, No. 1 April 2022 (Lihat di home Jurnal)
Bamala Institute, KraksaanProbolinggolawaTimur
https://ejournal.bamala.org/index.php/yudhistira/home
Halaman: xx-xx

3. Populasi dan Sampel / Sumber Data

Dalam penelitian kepustakaan, populasi tidak dimaknai sebagai subjek manusia,
melainkan sebagai keseluruhan literatur yang relevan dengan fokus penelitian. Sampel atau
sumber data dipilih secara purposive, yaitu sumber-sumber yang memiliki keterkaitan
langsung dengan tema fenomenologi dan pengalaman spiritual.

Sumber data dalam penelitian ini meliputi:

» Sumber data primer, berupa buku metodologi fenomenologi dan karya utama tokoh
fenomenologi, serta tulisan Mahbubi terkait metodologi penelitian kualitatif.

» Sumber data sekunder, berupa jurnal ilmiah, buku pendukung, dan hasil penelitian
terdahulu yang relevan dengan studi spiritualitas dan agama (Mahbubi, 2025).

4. Teknik Analisis Data

Teknik analisis data dilakukan dengan analisis deskriptif-kualitatif berbasis
fenomenologi. Mengacu pada langkah analisis kualitatif yang dijelaskan oleh Mahbubi,
analisis data dilakukan melalui beberapa tahap, yaitu:

a. Reduksi data, dengan memilih data yang relevan dengan fokus penelitian.

b. Kategorisasi dan klasifikasi data, berdasarkan tema-tema utama pengalaman
spiritual dan fenomena keagamaan.

c. Deskripsi fenomenologis, yakni mendeskripsikan makna pengalaman spiritual
sebagaimana dipahami dalam literatur.

d. Penarikan kesimpulan, dengan merumuskan esensi pengalaman spiritual dan
peran pendekatan fenomenologi dalam studi agama.

Melalui tahapan tersebut, penelitian ini diharapkan mampu menghasilkan pemahaman

yang komprehensif mengenai pengalaman spiritual berdasarkan perspektif fenomenologi.

I11. HASIL DAN PEMBAHASAN

1. Pendekatan fenomenologi sebagai dasar pengalaman spiritual
Perjalanan spiritual merupakan proses perjalanan individu dalam membangun

hubungan dengan pencipta-Nya, namunindividu seringkali salahdalam mengartikan
keberadaan dan kehadiran Tuhan yang disebabkan oleh kurangnya pemahaman mendalam
mengenai esensi dan hakikat pengalaman spiritual. Kurangnya pemahaman tersebut
disebabkan oleh pemikiran sempit individu, sehingga keberadaan dan kehadiran tuhan harus

terukur melalui panca indra, hal tersebut yang menyebabkan individu beribadah hanya



ditempat sakral saja, bahkan ibadah yang dikerjakan hanya sebagai afirmasi dalam beragama
dan hanya mengharapkan mukjizat dan keutamaan dari amalan yang dikerjakan, bukan
karena kesadaran didalambertauhid sehingga memunculkan kekosongan, keraguan dan
asumsi bahwa Tuhan itu jauh dan transendensinya diartikan sebagai ketidakhadiran. Untuk
merasakan kehadiran Tuhantiap individu harus menjalankan kegiatan spiritual yang
mendalam, sehingga mampu mengartikan dan merasakan kehadirannya secara
nyata.Spiritualitas merupakan dimensi paling mendalam dari manusia. la melibatkan
pencarian makna, tujuan, nilai, transendensi, dan hubungan dengan sang llahi atau pemilik
kekuatan tertinggi, yang kemudian memberikan inspirasi dan arahan hidup.

Pengalaman individu dalam perjalanan spiritual tidak selalu bisa di jabarkan secara
rasional, oleh karena itu, membutuhkan pendekatan fenomenologi yang mampu mengkaji
lebih dalam sebuah fenomena secara deskriptif dan komprehensif. fenomenologi bersifat
subjektif yang mengacu pada cara individu mengalami, memahami, dan memberikan makna
pada fenomena yang terjadi dalam kesadaran dirinya, setiap individu yang menjalani
spiritual pasti akan mengalami kejadian yang berbeda.

Fenomenologi subjektif tidak hanya mengkaji subjeknya, akan tetapi esensi dari
pengalaman itu sendiri yang dikaji sebagai pembahasan, fenomenologi juga mengkaji
tentang inti fenomena, nilai, proses, eksistensi, esensi dan hakikat dari suatu kejadian secara
deskriptif. Dalam menghadapi fenomena itu manusia melibatkan kesadarannyadan kesadaran
selalu berarti sesuatu yang nyata (realitas) (Bertens, 1981:201). Menurut Husserl, kesadaran
bersifat intensionalitas yang merupakan struktur hakiki kesadaran manusia. Oleh karena itu,
Fenomena harus dipahami sebagai suatu hal yang menampakkan dirinya.

Kesadaran dalam perjalanan spiritual adalah kesadaran ilahiah yang merupakan usaha
pembebasan manusia dari materialisme.kebutuhan, kemampuan dan pemahaman adalah
kesatuan visioner intelektualitas dan spiritualitas yang harus diwujudkan. Kesadaran bagi
individu dalam perspektif islam adalah sebagai khalifah dibumi yakni kesadaran untuk
mengetahui eksistensi dirinya sebagai hamba, sehingga mengenal Allah merupakan peran
penting dalam kehidupannya.

Pondasi awal dari proses spiritual adalah kesadaran dan pemahaman terhadap suatu
keyakinan yang diyakini sehingga individu mampu menjalankan aktivitas spiritual dengan
benar dan bernilai.Kesadaran ilahiah yang kuat dan dipraktikkan melalui ibadah akan
menghadirkan ketenangan hidup sehingga melahirkan kebahagiaan hakiki.ketenangan yang
diperolehmelalui perjalanan spiritual yang melibatkan dimensi batin menjadi sebuah
pengalaman spiritual. Spiritual menjadi solusi untuk segala bentuk penyakit sosial. Dengan



Yudhistira: Vol. 10, No. 1 April 2022 (Lihat di home Jurnal)
Bamala Institute, KraksaanProbolinggolawaTimur
https://ejournal.bamala.org/index.php/yudhistira/home
Halaman: xx-xx

pengalaman spiritual tersebut akan membentuk kesejahteraan dan stabilitas dirinya. Dalam
perjalanan spiritual, individu membutuhkan tasawuf sebagai kontrol dan kritik yang mampu
mewujudkan prinsip keislaman.

Pengalaman spiritual individu pasti terikat dengan agama, agama menjadi faktor
utama dalam pengalaman spiritual dengan praktik dan keimanan, hal tersebut menjadi
penyebab individu mampu mengalami suatu pengalaman yang tidak dapat dijangkau oleh
akal manusia,dengan berbagai pengalaman tersebut fenomenologi menjadi media yang
menuangkan berbagai pengetahuan murni serta mampu menjabarkan hakikat ketuhanan
dalam wujud transenden. Pendekatan fenomenologi juga mampu menganalisis persoalan
yang bersifat umum, sehingga mampu memecahkan sebuah persoalan dan menjadi sumber
pengetahuan dari sebuah esensi fenomena yang terjadi, seperti dalam kegiatan sholat, dzikir,
do’a dan meditasi lainnya.

Pengalaman yang dirasakan dalam dimensi batin mampu menjadisuatu fenomena
deskriptif dalam pendekatan fenomenologi.Pemahaman individu terhadap fenomena yang
terjadidi luar nalar mampu menimbulkan kesalahpahaman dalam mengartikannyayang
berdampak pada keyakinan, sehingga untuk memahami fenomena tersebut membutuhkan
individu lain yang telahberpengalaman dan mampu memberi pemahaman secara jelas. oleh
sebab itu, fenomenologi seringkali dijadikan sebagai penghubung antara intelektual dan
pengalaman spiritual.

2. Esensi pendekatan fenomenologi dalam memahami pengalaman spiritual
Pendekatan fenomenologi sangat penting dalam memahami pengalaman spiritual

yang sulit dijelaskan oleh nalar, karena setiap pengalaman yang di alami oleh individu
memiliki pengalaman yang unik artinya tidak dapat disamakan. Oleh karena itu,
fenomenologi dapat membantu untuk memahami pengalaman yang benar benar terjadi dan di
alami oleh individu tersebut, tanpa didasari oleh penafsiran teori pada umumnya termasuk
doktrin, namun fenomenologi juga mengembangkan pengalaman tersebut melalui interaksi
dan komunikasi dengan orang lain yang tentunya telah berpengalaman. Sebagaimana
pendekatan yang dikembangkan oleh EdmundHusserl tentang pengalaman manusia secara
langsung. Husserl berusaha untuk mempelajari fenomena manusia tanpa mengandalkan
dugaan sebelumnya untuk mendapatkan pengetahuan yang murni berdasarkan deskripsi dari

pengalaman yang telah dirasakan, individu harus melihat kembali fenomena tersebut sejujur



dan semurni mungkin untuk memahaminya. Fenomena murni merupakan data asli yang dapat
ditangkap oleh kesadaran manusia (Crotty, 1996).

Fenomena murni meliputi semua hal yang dialami manusia baik yang bersifat fisik
maupun non-fisik. Dalam teori Husserl untuk mencapai fenomena murni individu akan
melalui proses penangguhan (epoche’) dan intuiting. Epoche merupakan penundaan
keputusan atau dugaan yang dilakukan untuk memahami fenomena yang murni dari proses
penelitian. Dengan epoche, peneliti dapat memperoleh wawasan yang lebih mendalam
tentang suatu fenomena yang diteliti tanpa terhalang sebuah teori lain, namunbukan berarti
harus mengabaikan semua pengetahuan dan pengalaman sebelumnya yang lebih relevantetapi
epoche mendorong peneliti menyadari asumsinya secara terbuka. Selanjutnya, proses
intuiting yang merujuk pada pemahaman esensi dari fenomena dalam kesadarandapat
memberikan kepastian.

Intuiting berjalan bersamaan dengan proses analisis, karenanya untuk sampai ditahap
fenomenologi membutuhkan proses panjang dalam menelaah dan mengkaji fenomena yang
terjadi meliputi proses eksplorasi dan deskripsi fenomena untuk memperoleh gambaran yang
utuh dan mendalam, sehingga mampu memberikan makna dari fenomena yang terjadi.

Husserl menyarankan pengalaman yang dialami diri kita sendiri yang merupakan
subjekuntuk dijadikan sebagai pengetahuan pengalaman dasar karena merupakan titik awal
dalam memperoleh pengetahuan, artinya pengetahuan pertama tidak datang dari teori, doktrin
atau penilaian orang lain, tetapi dari kesadaran diri Kita sendirisaat mengalami sesuatu,namun
perlu mempelajari dengan sangat cermat melalui proses refleksi dan deskripsi yang
mendalam untuk menghasilkan pengetahuan yang objektifdan dapat dipertanggung jawabkan
secara ilmiahdari pengalaman tersebut.

Disinilah peran fenomenologi menjadi penting, fenomenologi bukan sekedar
merasakan, tetapi mengolah pengalaman dengan cara menangguhkan penilaian (epoche),
mendeskripsikan pengalaman sebagaimana yang telah hadir dalam kesadaran dan mencari
esensi dari pengalaman tersebut agar supaya subjek tidak langsung menilai secara langsung
benar atau tidaknya suatu pengalaman, selain itu subjek dapat fokus pada bagaimana
pengalaman itu dialami, bukan mengapa pengalaman itu dapat terjadi. Dengan cara ini,
pengalaman yang awalnya bersifat subjektif dan personal dapat diolah menjadi pengetahuan
yang objektifbukan karena dilepaskan dari subjek tetapi karena dianalisis dengan sistematis
dan reflektif.

Esensi dari pendekatan fenomenologi dalam pengalaman spiritual mengutamakan
pengalaman batin bukan penilaian dari luar pengalaman yang bersifat personal.



Yudhistira: Vol. 10, No. 1 April 2022 (Lihat di home Jurnal)
Bamala Institute, KraksaanProbolinggolawaTimur
https://ejournal.bamala.org/index.php/yudhistira/home
Halaman: xx-xx

Fenomenologi menerima pengalaman itu apa adanya tanpa menghakimi, membandingkan
ataupun mereduksi pada penjelasan psikologis atau medis. Dalam mencari makna yang
terdalam, fenomenologi tidak terikat pada waktu dan tempat proses ritual, karena spiritualitas
bukan sekadar ritualdo’a dan meditasi tetapi menelusuri bagaimana pengalaman tersebut
dirasakan, disadari, dan memberikan makna tujuan hidup dengan yang transenden.

Fenomenologi memandang pengalaman sebagai jalan pemaknaan hidup dan
memandang manusia sebagai subjek yang sadar bukan hanya sebagai objek penelitian saja.
Fenomenologi juga memberikan pandangan terhadap pengalaman spiritual yang terjadi pada
era modern ini dengan memperhatikan perubahantingkah laku individu, yang pada akhirnya
membantu menggambarkan lebih mendalam tentang bagaimana pengalaman spiritual dapat
mengubah perilaku individu.Hal ini sejalan dengan kajian spiritualitas. Pengalaman
spiritualitas dipahami sebagai peristiwa kesadaran yang dapat membentuk cara individu
memandang diri, kehidupan, penderitaan dan relasinya dengan yang transenden.

Dengan ini, fenomenologi dapat mengungkap bagaimana pengalaman spiritual
berkontribusi terhadap pembentukan identitas, nilai dan arah hidup seseorang.Selain itu,
pendekatan ini memungkinkan untuk mengetahui keragaman tiap individu, agama dan
budaya di dalam pengalaman spiritualitasnya, namun perlu diketahui bahwa fenomenologi ini
tidak menjelaskan tentang fenomena yang terjadi di dalamnya tetapi hanya menjelaskan
pengalaman yang dirasakan hingga perubahan hidup setelah pengalaman itu terjadi.

Esensi spiritualitas berpusat pada tauhid yang merupakan keyakinan akan keesaan
Tuhan dan penyerahan diri sepenuhnya. Hal itu yang menjadi landasan utama bagi kehidupan
seorang muslim termasuk ibadah, dzikir dan hubungan manusia dengan makhluk lain ciptaan-
Nya. Esensi spiritualitas juga mengajarkan pembersihan jiwa atau yang lebih dikenal dengan
“tazkiyahannafs” dan pengendalian diri karena hal itu merupakan kunci untuk mencapai
ketenangan batin dan kedekatan dengan Allah. Dengan itu, manusia tidak lagi menjadikan
ibadah hanya sekedar ritual saja melainkan perantara untuk dekat dengan Tuhan-Nya hingga
dapat meningkatkan kesadaran spiritualnya.Dapat disimpulkan bahwa inti dari spiritualitas
adalah hubungannya dengan Tuhan atau sesuatu yang transenden.

3. Aplikasi dan temuan utama pendekatan fenomenologi dalam pengalaman spiritual
Spiritual individu akan melahirkan keterikatan perasaan dengan ilahi, usaha yang

dilakukan setiap individu untuk mendekatkan diri kepada Allah menjadi kebutuhan, sehingga

individu mampu mencapai kesempurnaan yang hakiki.Menurut Abraham Maslow



kesempurnaan manusia yang sudah lepas dari realitas fisik dan menyatu dengan kekuatan
transendental yang bersifat religius atau kondisi dimana manusia merasakan adanya
pengalaman keagamaan yang sangat mendalam yang disebut dengan pengalaman puncak dari
perjalanan spiritual. Kondisi ini dalam konteks tasawuf adalah kondisi dimana manusia telah
mencapai tingkat insan kamil (manusia yang sempurna) Untuk sampai di tahap tersebut
membutuhkan proses tasawuf.

Alwi Shihab dalam bukunya menyatakan bahwa tasawuf adalah praktik pengamalan
ajaran Islam yang sebenarnya yaitu dengan penyerahan total kepada Sang Khalik dalam
menjalani kehidupan, tasawuf menurutnya memiliki peran sentral dalam tiga aspek dasar
Islam yaitu; syariat, tauhid, dan akhlak.

Pendidikan Islam saat ini hanya mengajarkan para siswa menghafal materi untuk
meraih nilai akademik, sehingga tidak memberi perhatian pada pengalaman dan kesadaran
batin yang dialami peserta didik. Padahal jika dilihat dari tujuan utama pendidikan Islam
bukan hanya mengajarkan pengetahuan tetapi membentuk jiwa, akhlak dan kedekatan
manusia dengan Tuhan. Hal itu tidak dapat tercapai jika hanya dengan metode menghafal
tanpa memberi pemahaman dan perhatian lebih kepada para peserta didik. Selain itu, melalui
pendekatan fenomenologi pengalaman keagamaan peserta didik dapat dipahami sebagai
sesuatu yang bermakna karena berasal dari kesadaran dan niat pribadi, sementara tasawuf
dapat membantu bahwa pengalaman spiritual yang dialami oleh para siswa tersebut
merupakan bentuk penjumpaan batin dengan realitas ilahi. Jika kedua pendekatan tersebut
dipadukan, pendidikan Islam dapat menjadi proses pembelajaran yang lebih baik karena
peserta didik tidak hanya memahami ajaran agama secara teori tetapi juga dapat mendalami
makna agama dalam kehidupan sehari hari, sehingga dapat menjadikan peserta didik yang
berakhlak mulia dan peduli terhadap agama.

Pengalaman spiritual individu yang beragam dan bersifat subjektif tentunya akan
mengalami proses dan pencapaian yang berbeda, dalam beragama bentuk spiritual yang
dilakukan yakni ibadah yang dikerjakan hanya sebatas rutinitas dan penggugur kewajiban
saja tidak dapat dijadikan dasar keimanan.

Bukti keimanan seorang hamba bisa lihat dari kedekatannya dengan Allah, yang
membedakan tingkatan iman setiap hamba adalah usahanya untuk selalu dekat dan menyatu
dengan ilahi.Untuk mendekatkan diri dengan Allah setiap individu membutuhkan tasawuf,
yakni ilmu yang fokus pada penyucian jiwa, yang bertujuan mendekatkan diri kepada Allah
sehingga mencapai ke tahap kebahagiaan yang hakiki yakni makrifatullah, usaha tersebut
membutuhkan tahapan proses yang panjang. Dalam proses bertasawuf seorang individu tidak



Yudhistira: Vol. 10, No. 1 April 2022 (Lihat di home Jurnal)
Bamala Institute, KraksaanProbolinggolawaTimur
https://ejournal.bamala.org/index.php/yudhistira/home
Halaman: xx-xx

dapat dipisahkan dari magomat dan ahwal.Tingkatan fase magomat harus melalui beberapa
fase, yakni tazkiyahannafs(penyucian jiwa)sebagai titik awal pembuka kesadaran untuk
menuju puncak kesadaran transenden.

Penyucian jiwa dilakukan dengan membersihkan diri dari penyakit hati seperti iri,
dengki, sombong dan lain-lain, serta senantiasa berusaha menghadirkan Allah dalam
kehidupannya dengan beberapa tahapan diantaranya:Pertama, taubat yang merupakan
tahapan awal individu dalam perjalanan spiritualnya dengan memohon ampunan untuk
pembersihan diri dari dosa dan sebagai bentuk kesadaran bahwa manusia membutuhkan
Allah yang maha pengampun dalam proses penyucian jiwa. Kedua, wara' atau menjaga diri
dengan meninggalkan segala sesuatu yang belum jelas hukumnya. Ketiga, Zuhud yaitu
pengalihan diri dalam menyukai duniawi sehingga dengan tahapan ini individu akan menekan
nafsu dan menjadi individu yang gona’ah dan menjadikan dunia yang fana sebagai jembatan
untuk bekal akhirat. Keempat, sabar artinya mampu mengendalikan diri terhadap segala
sesuatu yang terjadi baik yang disukai maupun tidak. Kelima, tawakal sebagai bukti
pemasrahan dan penyerahan kepada Allah yang maha kuasa sehingga menjadikan Allah
sebagai sandaran hidup. Keenam, Ridha yaitu fase tertinggi dari tahapan magamat berupa
kerelaan hati yang sempurna dan ketenangan batin yang menerima segala ketetapannya, baik
nikmat maupun ujian tanpa ada rasa benci di dalam batin

Ridha sering di sebut sebagai pintu Allah yang terbesar (Baabu Al a'zham). Para
ulama sufi mengatakan bahwa Ridha adalah "surga dunia" dengan hati yang Ridha akan
melahirkan ketenangan jiwa dan batin bahkan Ridha akan mengantarkan individu pada
kebahagiaan dan ketenangan sesungguhnya. Ibnu ‘athaillah dalam kitab Al Hikam
mengatakan bahwa Ridha adalah tanda seseorang telah mengenal Allah (ma'rifatullah)
bahkan dalam kitab ihya' 'ulumuddin, imam al- ghazali mengatakan bahwa Ridha adalah buah
dari rasa cinta kepada Allah. Sedangkan ahwal itu sendiri merupakan istilah hal menurut sufi
adalah makna, nilai atau rasa yang hadir dalam hati seorang hamba secara otomatis tanpa
unsur kesengajaan, latihan dan pemaksaan. Hal ini merupakan anugerah dan hadiah dari
Allah.Dalam tahapan ini terdiri atas;

1. Muragabah :menurut sufi bermakna adanya kesadaran diri bahwa ia selalu berhadapan

dengan Allah dan diawasi.



2. Khouf: Adanya rasa takut kepada Allah SWT, Perasaan takut inilah yang mendorong
individu untuk taat kepada Allah, dan menjauhi semua larangannya.

3. Al-raja’: Sikap optimis dalam meraih karunia dan nikmat Allah Swt, dengan penuh
harapan.

4. Al syauq: Perasaan rindu yang disertai dengan mahabbah(cinta), sebagaimana
dikatakan oleh Syekh Ahmad bahwa apabila hati telah dipenuhi oleh cinta maka
tidak akan ada penghalang antara dirinya dengan Allah.

5. Al-Uns: perasaan keakraban yang mendalam dengan Allah, di mana seorang salik
(orang yang menempuh jalan sufi) merasa selaludekat dengan-Nya melalui zikir dan
ketaatan.

6. Al-Muthmainnah: Tahapan ini merupakan tahapan tertinggi dari kebersihan jiwa,
oleh karena itu individu yang telah sampai ditahap ini akan merasakan ketenangan
dan kedamaian.

7. Musyahadah: pengalaman batin di mana hati yang bersih dan tercerahkan (telah
melalui tajalli) dapat menyaksikan kehadiran Allah SWT secara langsung melalui
mata hati, sehingga mampu benar-benar menghadirkan ilahi dalam jiwanya.

8. Al-Yaqin: puncak tertinggi kepastian batin dan ketenangan hati yang menghilangkan
keraguan, merasakan kehadiran Allah (Haga'iqulMa'rifah), sehingga dalam tahapan
makrifah seorang hamba merasa terjawab dengan hubungan transenden.

Perjalanan tasawuf individu juga bisa dengan menjalankan proses tarekat yakni jalan
spiritual dalam Islam yang bertujuan mendekatkan diri kepada Allah SWT melalui bimbingan
guru mursyid. Dengan perjalanan spiritual inilah individu mampu mengalami sebuah
pengalaman atau fenomena yang membutuhkan pemaknaan mendalam, meliputi sebuah
hubungan fenomena dengan yang transeden.

Dalam konteks studi pendidikan, pendekatan fenomenologi memberikan perspektif
yang berharga dalam memahami pengalaman belajar, mengajar, dan berinteraksi di
lingkungan pendidikan. Fenomenologi mengajak kita untuk menjelajahi dunia subjektif siswa
dan guru, memahami bagaimana mereka merasakan,berpikir, dan bertindak dalam konteks
pembelajaran.

Dengan memperhatikan  pengalaman  subjektif individu, pendekatan ini
memungkinkan kita untuk mengeksplorasi berbagai faktor yang mempengaruhi keberhasilan
belajar, termasuk motivasi, persepsi diri, dan gaya belajar.Selain itu, pendekatan
fenomenologi juga dapat membantu mengeksplorasi dinamika interaksi di dalam kelas.
Dengan memahami perspektif guru dan siswa, kita dapat mengidentifikasi pola-pola



Yudhistira: Vol. 10, No. 1 April 2022 (Lihat di home Jurnal)
Bamala Institute, KraksaanProbolinggolawaTimur
https://ejournal.bamala.org/index.php/yudhistira/home
Halaman: xx-xx

komunikasi dan dinamika kekuasaan yang mempengaruhi pengalaman belajar di dalam kelas.
Hal ini penting dalam merancang lingkungan belajar yang inklusif dan mendukung
pertumbuhan holistik siswa, di mana mereka merasa didengar, dihargai, dan termotivasi
untuk belajar.

Pendekatan fenomenologi ini juga dapat diterapkan dalam pengembangan kurikulum
yang responsif terhadap kebutuhan dan pengalaman siswa. Dengan memahami cara siswa
merasakan dan mengartikan materi pembelajaran, kita dapat merancang kurikulum yang lebih
relevan dan menarik bagi mereka. Hal ini dapat mencakup penggunaan metode pengajaran
yang beragam, penekanan pada pembelajaran berbasis pengalaman, dan integrasi nilai-nilai
yang relevan dengan pengalaman siswa. Pendekatan fenomenologi juga dapat berkontribusi
pada pemahaman tentang peran guru sebagai media pembelajaran. Dengan memahami
perspektif subjektif guru, termasuk motivasi, kepercayaan, dan tantangan yang mereka hadapi
dalam mengajar, kita dapat mengembangkan strategi pendukung dan program pengembangan
profesional yang lebih efektif. Hal ini membantu memastikan bahwa guru memiliki
pengetahuan, keterampilan, dan dukungan yang mereka butuhkan untuk menciptakan

lingkungan belajar yang mendukung pertumbuhan dan perkembangan siswa secara holistik.

V. SIMPULAN
Pendekatan fenomenologi sangat penting dalam memahami pengalaman spiritual

karena mampu mengungkap makna pengalaman batin individu secara mendalam, subjektif,
dan apa adanya. Pengalaman spiritual yang tidak selalu dapat dijelaskan secara rasional dapat
dipahami melalui deskripsi kesadaran individu tanpa prasangka teori atau penilaian luar.

Dalam perspektif Islam, pengalaman spiritual berlandaskan kesadaran tauhid dan
diwujudkan melalui ibadah serta tasawuf sebagai proses penyucian jiwa. Tahapan magamat
dan ahwal membentuk transformasi batin yang mengantarkan individu pada ketenangan,
kebahagiaan hakiki, dan kedekatan dengan Allah. Fenomenologi berperan sebagai jembatan
atas pengalaman batin tersebut dengan pemahaman ilmiah yang reflektif dan sistematis.

Dalam pendidikan Islam, pendekatan fenomenologi membantu memahami
pengalaman keagamaan peserta didik secara lebih bermakna, sehingga pendidikan tidak
hanya fokus pada hafalan, tetapi juga pada pembentukan kesadaran spiritual dan akhlak.
Dengan demikian, fenomenologi menegaskan bahwa spiritualitas adalah proses pemaknaan
hidup yang mendalam dalam hubungan manusia dengan Tuhan Yang Maha Esa.



DAFTAR RUJUKAN
Al-Ghazali, Abu Hamid. (2021). lhya’ ‘Ulum al-Din (edisi revisi dan tahqiq). Beirut: Dar al-

Kutub al-‘IImiyyah.

Al-Qusyairi. (2020). Al-Risalah al-Qusyairiyyah fi ‘Ilm al-Tasawwuf (edisi tahgiq terbaru).
Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Batsal, Holid. (2023). Model Internalisasi Nilai Akhlak Tasawuf Integratif. Malang: Litnus.
Bertens, K. (2020). Filsafat Barat Kontemporer. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama.
Bruinessen, Martin van. (2021). Tarekat dan Spiritualitas Islam di Indonesia (edisi revisi).
Bandung: Mizan.

Cox, J. L. (2006). A Guide to the Phenomenology of Religion. London: Continuum.

Crotty, Michael. (2020). The Foundations of Social Research: Meaning and Perspective in
the Research Process (25th Anniversary Edition). London: Sage Publications.

Husserl, E. (1970). The Crisis of European Sciences and Transcendental Phenomenology.
Evanston: Northwestern University Press.

Husserl, E. (1982). Ideas Pertaining to a Pure Phenomenology and to a Phenomenological
Philosophy. Dordrecht: Kluwer Academic Publishers.

Husserl, Edmund. (2020). Ideas Pertaining to a Pure Phenomenology and to a
Phenomenological Philosophy, Volume | (New Revised Edition). Dordrecht: Springer.
Husserl, Edmund. (2021). Cartesian Meditations: An Introduction to Phenomenology
(Reprint Edition). Dordrecht: Springer.

Ibn ‘Atha’illah al-Sakandari. (2022). Syarh al-Hikam (edisi kritis). Beirut: Dar al-Kutub al-
‘IImiyyah.

Irawan, & Akhmad. (2019). Pendekatan fenomenologi dalam memahami pengalaman
spiritual. Jurnal Studi Agama dan Masyarakat, 15(2), 123-138.
(Sesuaikan nama jurnal, volume, dan halaman sesuai sumber asli)

James, William. (2020). The Varieties of Religious Experience (Critical Edition). New York:

Routledge.
Mahbubi. (2012). Metodologi Penelitian Kualitatif: Paradigma, Teknik, dan Aplikasi.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

(Silakan sesuaikan tahun/edisi sesuai buku Mahbubi yang Anda rujuk)
Maslow, Abraham H. (2021). Religions, Values, and Peak Experiences (Updated Edition).
New York: Penguin Classics.

Merleau-Ponty, M. (1962). Phenomenology of Perception. London: Routledge & Kegan Paul.



Yudhistira: Vol. 10, No. 1 April 2022 (Lihat di home Jurnal)
Bamala Institute, KraksaanProbolinggolawaTimur
https://ejournal.bamala.org/index.php/yudhistira/home
Halaman: xx-xx

Nasr, Seyyed Hossein. (2021). Islamic Spirituality: Foundations and Contemporary
Perspectives. New York: SUNY Press.

Nasr, Seyyed Hossein. (2022). Knowledge and the Sacred: Islamic Perspectives. Chicago:
Kazi Publications.

Rahman, F. (1982). Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition.
Chicago: University of Chicago Press.

Shihab, Alwi. (2020). Islam Sufistik: Spiritualitas Islam dalam Tradisi Nusantara (edisi
revisi). Bandung: Mizan.

Smart, N. (1996). Dimensions of the Sacred: An Anatomy of the World’s Beliefs. Berkeley:
University of California Press.

Smart, Ninian. (2020). Dimensions of the Sacred: An Anatomy of the World’s Beliefs (Reprint
Edition). Berkeley: University of California Press.

Tafsir, Ahmad. (2021). Filsafat Pendidikan Islam: Integrasi Nilai Spiritual dan Pendidikan

Modern. Bandung: Remaja Rosdakarya.



