
 

Yudhistira: Vol. 1, No. 3 Desember 2025 
Bamala Institute, KraksaanProbolinggoJawaTimur 
https://ejournal.bamala.org/index.php/yudhistira/home 
Halaman: 23-36 

 

PERAN PENDEKATAN FENOMENOLOGI 

DALAM MEMAHAMI PENGALAMAN SPIRITUAL 
 

Holid Batsal1, Siti Rosyidah2, Mawaddatul Hasanah3, Sahar Banu4 

1234Institut Agama Islam At- Taqwa Bondowoso 

email: holidbatsal14@gmail.com1, sitirosyidahidah@gmail.com2 

mawaddatulhasanah12@gmail.com3, Saharbanusaharbanu81@gmail.com4 
 

Abstrak 

Pengalaman spiritual merupakan fenomena kompleks yang bersifat subjektif dan 

sering kali tidak dapat dijelaskan melalui pendekatan empiris atau pengalaman langsung yang 

konvensional. Hal ini menunjukkan perlunya metode penelitian yang mampu menggali 

makna terdalam dari pengalaman batin manusia secara lebih mendalam dan sistematis. 

Penelitian ini menggunakan studi kepustakaan atau libraryresearch dengan pendekatan 

fenomenologi fokus pada pengalaman orang lain tanpa  disertai dengan pendapat pribadi 

penelitidan pengurangan fenomenologis sebagai langkah awal untuk menunda prasangka 

serta membuka ruang pemahaman yang lebih jernih terhadap realitas pengalaman spiritual. 

Pendekatan ini diterapkan untuk membaca berbagai temuan penelitian terkait spiritualitas 

mahasiswa, kebingungan eksistensial, proses pemaknaan diri, serta pengalaman hubungan 

manusia dengan nilai-nilai transenden. Hasil analisis menunjukkan bahwa fenomenologi 

mampu mengungkap esensi hubungan pengalaman spiritual, proses transformasi diri, dan 

perubahan nilai serta praktik keagamaan yang menyertainya. Selain itu, fenomenologi efektif 

sebagai kerangka untuk memahami keberagaman praktik spiritual di era modern serta 

memperkuat dialog antaragama.Kesimpulannya, fenomenologi menyajikan konsep ide 

metodologis yang paling sesuai untuk memahami pengalaman spiritual sebagai fenomena 

kesadaran yang hidup dan bermakna.Rekomendasi penelitian ini mencakup studi lapangan 

kualitatif dengan narasumber yang beragam danmenjalin kerja sama untuk menguji sejauh 

mana hasil penelitian diterapkan dalam pendidikan, konseling spiritualserta memberikan 

kontribusi bagi pemahaman keagamaan di era modern ini. 

Kata Kunci: Pendekatan fenomenologi, Pengalaman spiritual, Kesadaran subjektif. 

 

I. PENDAHULUAN 

Pengalaman spiritual merupakan salah satu dimensi penting dalam kehidupan 

manusia yang berkaitan erat dengan kesadaran batin, relasi dengan Yang Transenden, serta 

proses pemaknaan diri secara mendalam. Namun demikian, pengalaman spiritual memiliki 

sifat yang sangat subjektif, personal, dan sering kali sulit dijelaskan melalui pendekatan 

ilmiah yang semata-mata bersandar pada metode empiris-positivistik. Keterbatasan 

pendekatan tersebut mendorong perlunya metode alternatif yang mampu menangkap makna 

pengalaman sebagaimana dialami oleh subjek secara langsung. Dalam konteks inilah, 

pendekatan fenomenologi hadir sebagai kerangka metodologis yang relevan untuk 

memahami pengalaman spiritual secara lebih utuh dan mendalam (Abdullah, 1992). 

mailto:ratnadewydj@gmail.com
mailto:holidbatsal14@gmail.com
mailto:sitirosyidahidah@gmail.com
mailto:mawaddatulhasanah12@gmail.com
mailto:Saharbanusaharbanu81@gmail.com


 

Yudhistira: Vol. 10, No. 1 April 2022 (Lihat di home Jurnal) 
Bamala Institute, KraksaanProbolinggoJawaTimur 
https://ejournal.bamala.org/index.php/yudhistira/home 
Halaman: xx-xx 

 

Fenomenologi menempatkan pengalaman sadar manusia sebagai pusat analisis, 

dengan menekankan deskripsi reflektif atas pengalaman sebagaimana dialami, dirasakan, dan 

dimaknai oleh individu. Pendekatan ini memungkinkan peneliti agama untuk tidak hanya 

terjebak pada aspek normatif-teologis atau analisis sosial semata, tetapi juga menggali 

dimensi pengalaman keagamaan yang hidup (lived religion). Dengan demikian, 

fenomenologi menjadi jembatan penting antara doktrin agama dan realitas spiritual yang 

dialami oleh pemeluknya, khususnya dalam konteks masyarakat modern dan kalangan 

mahasiswa yang kerap mengalami pencarian makna dan krisis identitas spiritual (Mahbubi, 

2024). 

Berdasarkan latar belakang tersebut, rumusan masalah dalam penelitian ini adalah: 

bagaimana peran pendekatan fenomenologi dalam memahami pengalaman spiritual 

individu, khususnya dalam konteks studi agama, serta sejauh mana pendekatan ini 

mampu mengungkap makna dan esensi pengalaman spiritual yang bersifat subjektif? 

Pertanyaan ini menjadi dasar untuk menelaah fenomenologi sebagai metode yang tidak 

sekadar mendeskripsikan gejala keagamaan, tetapi juga menangkap hakikat pengalaman 

spiritual dari sudut pandang subjek yang mengalaminya. 

Adapun tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis peran pendekatan 

fenomenologi dalam memahami pengalaman spiritual, menelaah kontribusinya dalam 

studi agama, serta mengkaji relevansinya dalam membaca realitas spiritual individu, 

khususnya mahasiswa, di tengah dinamika kehidupan kontemporer. Selain itu, penelitian ini 

bertujuan untuk memperkaya khazanah metodologi penelitian agama dengan menempatkan 

fenomenologi sebagai pendekatan yang aplikatif dan reflektif. 

Hasil penelitian ini diharapkan memberikan manfaat baik secara teoretis maupun 

praktis. Secara teoretis, penelitian ini diharapkan dapat memperluas wawasan keilmuan 

dalam studi agama dan spiritualitas, khususnya terkait pengembangan metode fenomenologi. 

Secara praktis, temuan penelitian ini diharapkan dapat menjadi rujukan bagi pendidik, 

peneliti, dan pembuat kebijakan dalam merancang pendekatan pendidikan dan pembinaan 

keagamaan yang lebih humanis, reflektif, dan berorientasi pada pengalaman spiritual nyata 

masyarakat. 

Kajian kepustakaan harus disajikan secara ringkas, padat dan langsung mengenai 

masalah yang diteliti. Penyajian latar belakang atau rasional penelitian hendaknya sedemikian 



rupa sehingga mengarah ke rumusan masalah penelitian yang dilengkapi dengan rencana 

pemecahan masalah dan akhirnya ke rumusan tujuan dan manfaat hasil penelitian.  

 

 

II. METODE 

A. Metode dan Desain Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain penelitian 

fenomenologis. Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini bertujuan untuk memahami 

makna dan esensi pengalaman spiritual secara mendalam, bukan untuk mengukur atau 

menguji hubungan antarvariabel. Desain fenomenologis digunakan untuk menelaah 

pengalaman spiritual sebagai fenomena kesadaran yang dialami secara subjektif oleh 

individu. 

Sejalan dengan pandangan Mahbubi dalam kajian metodologi penelitian kualitatif, 

fenomenologi menekankan upaya peneliti untuk memahami realitas sebagaimana dialami 

oleh subjek penelitian melalui deskripsi yang mendalam, reflektif, dan bebas dari prasangka 

teoritis. Oleh karena itu, penelitian ini tidak berupaya menjelaskan sebab terjadinya 

pengalaman spiritual, melainkan mendeskripsikan bagaimana pengalaman tersebut dialami 

dan dimaknai. 

Secara teknis, penelitian ini merupakan studi kepustakaan (library research), yaitu 

penelitian yang dilakukan dengan menelaah berbagai sumber tertulis yang relevan. Menurut 

Mahbubi, studi kepustakaan merupakan metode yang sahih dalam penelitian kualitatif untuk 

menggali konsep, pemikiran, dan temuan ilmiah yang telah ada secara sistematis dan kritis 

(Djaali, 2021). 

2. Instrumen dan Teknik Pengumpulan Data 

Dalam penelitian kualitatif, peneliti berperan sebagai instrumen utama (human 

instrument), sebagaimana ditegaskan oleh Mahbubi bahwa peneliti menjadi pusat dalam 

proses pengumpulan dan analisis data. Peneliti bertugas menyeleksi, menafsirkan, serta 

mengkonstruksi makna data yang diperoleh dari berbagai sumber. 

Instrumen pendukung yang digunakan berupa lembar dokumentasi dan panduan 

kajian literatur untuk mempermudah pencatatan dan pengelompokan data. Teknik 

pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi, dengan mengumpulkan data dari 

buku, artikel jurnal, dan karya ilmiah yang membahas fenomenologi, pengalaman spiritual, 

dan fenomenologi agama (Malahati dkk., 2023). 



 

Yudhistira: Vol. 10, No. 1 April 2022 (Lihat di home Jurnal) 
Bamala Institute, KraksaanProbolinggoJawaTimur 
https://ejournal.bamala.org/index.php/yudhistira/home 
Halaman: xx-xx 

 

3. Populasi dan Sampel / Sumber Data 

Dalam penelitian kepustakaan, populasi tidak dimaknai sebagai subjek manusia, 

melainkan sebagai keseluruhan literatur yang relevan dengan fokus penelitian. Sampel atau 

sumber data dipilih secara purposive, yaitu sumber-sumber yang memiliki keterkaitan 

langsung dengan tema fenomenologi dan pengalaman spiritual. 

Sumber data dalam penelitian ini meliputi: 

 Sumber data primer, berupa buku metodologi fenomenologi dan karya utama tokoh 

fenomenologi, serta tulisan Mahbubi terkait metodologi penelitian kualitatif. 

 Sumber data sekunder, berupa jurnal ilmiah, buku pendukung, dan hasil penelitian 

terdahulu yang relevan dengan studi spiritualitas dan agama (Mahbubi, 2025). 

4. Teknik Analisis Data 

Teknik analisis data dilakukan dengan analisis deskriptif-kualitatif berbasis 

fenomenologi. Mengacu pada langkah analisis kualitatif yang dijelaskan oleh Mahbubi, 

analisis data dilakukan melalui beberapa tahap, yaitu: 

a. Reduksi data, dengan memilih data yang relevan dengan fokus penelitian. 

b. Kategorisasi dan klasifikasi data, berdasarkan tema-tema utama pengalaman 

spiritual dan fenomena keagamaan. 

c. Deskripsi fenomenologis, yakni mendeskripsikan makna pengalaman spiritual 

sebagaimana dipahami dalam literatur. 

d. Penarikan kesimpulan, dengan merumuskan esensi pengalaman spiritual dan 

peran pendekatan fenomenologi dalam studi agama. 

Melalui tahapan tersebut, penelitian ini diharapkan mampu menghasilkan pemahaman 

yang komprehensif mengenai pengalaman spiritual berdasarkan perspektif fenomenologi. 

 

III. HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Pendekatan fenomenologi sebagai dasar pengalaman spiritual 

Perjalanan spiritual merupakan proses perjalanan individu dalam membangun 

hubungan dengan pencipta-Nya, namunindividu seringkali salahdalam mengartikan 

keberadaan dan kehadiran Tuhan yang disebabkan oleh kurangnya pemahaman mendalam 

mengenai esensi dan hakikat pengalaman spiritual. Kurangnya pemahaman tersebut 

disebabkan oleh pemikiran sempit individu, sehingga keberadaan dan kehadiran tuhan harus 

terukur melalui panca indra, hal tersebut yang menyebabkan individu beribadah hanya 



ditempat sakral saja,  bahkan ibadah yang dikerjakan hanya sebagai afirmasi dalam beragama 

dan hanya mengharapkan mukjizat dan keutamaan dari amalan yang dikerjakan, bukan 

karena kesadaran didalambertauhid sehingga memunculkan kekosongan, keraguan dan 

asumsi bahwa Tuhan itu jauh dan transendensinya diartikan sebagai ketidakhadiran. Untuk 

merasakan kehadiran Tuhantiap individu harus menjalankan kegiatan spiritual yang 

mendalam, sehingga mampu mengartikan dan merasakan kehadirannya secara 

nyata.Spiritualitas merupakan dimensi paling mendalam dari manusia. Ia melibatkan 

pencarian makna, tujuan, nilai, transendensi, dan hubungan dengan sang Ilahi atau pemilik 

kekuatan tertinggi, yang kemudian memberikan inspirasi dan arahan hidup.  

Pengalaman individu dalam perjalanan spiritual tidak selalu bisa di jabarkan secara 

rasional, oleh karena itu, membutuhkan pendekatan fenomenologi yang mampu mengkaji 

lebih dalam sebuah fenomena secara deskriptif dan komprehensif. fenomenologi bersifat 

subjektif yang mengacu pada cara individu mengalami, memahami, dan memberikan makna 

pada fenomena yang terjadi dalam kesadaran dirinya,  setiap individu yang menjalani 

spiritual pasti akan mengalami kejadian yang berbeda.  

Fenomenologi subjektif tidak hanya mengkaji subjeknya, akan tetapi esensi dari 

pengalaman itu sendiri yang dikaji sebagai pembahasan,   fenomenologi juga mengkaji 

tentang inti fenomena, nilai, proses, eksistensi, esensi dan hakikat dari suatu kejadian secara 

deskriptif. Dalam menghadapi fenomena itu manusia melibatkan kesadarannyadan kesadaran 

selalu berarti sesuatu yang nyata (realitas) (Bertens, 1981:201). Menurut Husserl, kesadaran 

bersifat intensionalitas yang merupakan struktur hakiki kesadaran manusia. Oleh karena itu, 

Fenomena harus dipahami sebagai suatu hal yang menampakkan dirinya. 

Kesadaran dalam perjalanan spiritual adalah kesadaran ilahiah yang merupakan usaha 

pembebasan manusia dari materialisme.kebutuhan, kemampuan dan pemahaman adalah 

kesatuan visioner intelektualitas dan spiritualitas yang harus diwujudkan. Kesadaran bagi 

individu dalam perspektif islam adalah sebagai khalifah dibumi yakni kesadaran untuk 

mengetahui eksistensi dirinya sebagai hamba, sehingga mengenal Allah  merupakan peran 

penting dalam kehidupannya. 

Pondasi awal dari proses spiritual adalah kesadaran dan pemahaman terhadap suatu 

keyakinan yang diyakini sehingga individu mampu menjalankan aktivitas spiritual dengan 

benar dan bernilai.Kesadaran ilahiah yang kuat dan dipraktikkan melalui ibadah akan 

menghadirkan ketenangan hidup sehingga melahirkan kebahagiaan hakiki.ketenangan yang 

diperolehmelalui perjalanan spiritual yang melibatkan dimensi batin menjadi sebuah 

pengalaman spiritual. Spiritual menjadi  solusi untuk segala bentuk penyakit sosial. Dengan 



 

Yudhistira: Vol. 10, No. 1 April 2022 (Lihat di home Jurnal) 
Bamala Institute, KraksaanProbolinggoJawaTimur 
https://ejournal.bamala.org/index.php/yudhistira/home 
Halaman: xx-xx 

 

pengalaman spiritual tersebut akan membentuk kesejahteraan dan stabilitas dirinya. Dalam 

perjalanan spiritual, individu membutuhkan tasawuf sebagai kontrol dan kritik yang mampu 

mewujudkan prinsip keislaman.  

Pengalaman spiritual individu pasti terikat dengan agama, agama menjadi faktor 

utama dalam pengalaman spiritual dengan praktik dan keimanan, hal tersebut menjadi 

penyebab individu mampu mengalami suatu pengalaman yang tidak dapat dijangkau oleh 

akal manusia,dengan berbagai pengalaman tersebut fenomenologi menjadi media yang 

menuangkan berbagai pengetahuan murni serta mampu menjabarkan hakikat ketuhanan 

dalam wujud transenden. Pendekatan fenomenologi juga mampu menganalisis persoalan 

yang bersifat umum, sehingga mampu memecahkan sebuah persoalan dan menjadi sumber 

pengetahuan dari sebuah esensi fenomena yang terjadi, seperti dalam kegiatan sholat, dzikir, 

do’a dan meditasi lainnya.  

Pengalaman yang dirasakan dalam dimensi batin mampu menjadisuatu fenomena 

deskriptif dalam pendekatan fenomenologi.Pemahaman individu terhadap fenomena yang 

terjadidi luar nalar mampu menimbulkan kesalahpahaman dalam mengartikannyayang 

berdampak pada keyakinan, sehingga untuk memahami fenomena tersebut membutuhkan 

individu lain yang telahberpengalaman dan mampu memberi pemahaman secara jelas. oleh 

sebab itu, fenomenologi seringkali dijadikan sebagai penghubung antara intelektual dan 

pengalaman spiritual.  

2. Esensi pendekatan fenomenologi dalam memahami pengalaman spiritual    

 Pendekatan fenomenologi sangat penting dalam memahami pengalaman spiritual 

yang sulit  dijelaskan oleh nalar, karena setiap pengalaman yang di alami oleh individu 

memiliki pengalaman yang unik artinya tidak dapat disamakan. Oleh karena itu, 

fenomenologi dapat membantu untuk memahami pengalaman yang benar benar terjadi dan di 

alami oleh individu tersebut, tanpa didasari oleh penafsiran teori pada umumnya termasuk 

doktrin, namun fenomenologi juga mengembangkan pengalaman tersebut melalui interaksi 

dan komunikasi dengan orang lain yang tentunya telah berpengalaman. Sebagaimana 

pendekatan yang dikembangkan oleh EdmundHusserl tentang pengalaman manusia secara 

langsung. Husserl berusaha untuk mempelajari fenomena manusia tanpa mengandalkan 

dugaan sebelumnya untuk mendapatkan pengetahuan yang murni berdasarkan deskripsi dari 

pengalaman yang telah dirasakan, individu harus melihat kembali fenomena tersebut sejujur 



dan semurni mungkin untuk memahaminya. Fenomena murni merupakan data asli yang dapat 

ditangkap oleh kesadaran manusia (Crotty, 1996).  

Fenomena murni meliputi semua hal yang dialami manusia baik yang bersifat fisik 

maupun non-fisik. Dalam teori Husserl untuk mencapai fenomena murni individu akan 

melalui proses penangguhan (epoche`) dan intuiting. Epoche merupakan penundaan 

keputusan atau dugaan yang dilakukan untuk memahami fenomena yang murni dari proses 

penelitian. Dengan epoche, peneliti dapat memperoleh wawasan yang lebih mendalam 

tentang suatu fenomena yang diteliti tanpa terhalang sebuah teori lain, namunbukan berarti 

harus mengabaikan semua pengetahuan dan pengalaman sebelumnya yang lebih relevantetapi 

epoche mendorong peneliti menyadari asumsinya secara terbuka. Selanjutnya, proses 

intuiting yang merujuk pada pemahaman esensi dari fenomena dalam kesadarandapat 

memberikan kepastian.  

Intuiting berjalan bersamaan dengan proses analisis, karenanya untuk sampai ditahap 

fenomenologi membutuhkan proses panjang dalam menelaah dan mengkaji fenomena yang 

terjadi meliputi proses eksplorasi dan deskripsi fenomena untuk memperoleh gambaran yang 

utuh dan mendalam,  sehingga mampu memberikan makna dari fenomena yang terjadi. 

Husserl menyarankan pengalaman yang dialami diri kita sendiri yang merupakan 

subjekuntuk dijadikan sebagai pengetahuan pengalaman dasar karena merupakan titik awal 

dalam memperoleh pengetahuan, artinya pengetahuan pertama tidak datang dari teori, doktrin 

atau penilaian orang lain, tetapi dari kesadaran diri kita sendirisaat mengalami sesuatu,namun 

perlu mempelajari dengan sangat cermat melalui proses refleksi dan deskripsi yang 

mendalam  untuk menghasilkan pengetahuan yang objektifdan dapat dipertanggung jawabkan 

secara ilmiahdari pengalaman tersebut.  

Disinilah peran fenomenologi menjadi penting, fenomenologi bukan sekedar 

merasakan, tetapi mengolah pengalaman dengan cara menangguhkan penilaian (epoche), 

mendeskripsikan pengalaman sebagaimana yang telah hadir dalam kesadaran dan mencari 

esensi dari pengalaman tersebut agar supaya subjek tidak langsung menilai secara langsung 

benar atau tidaknya suatu pengalaman, selain itu subjek dapat fokus pada bagaimana 

pengalaman itu dialami, bukan mengapa pengalaman itu dapat terjadi. Dengan cara ini, 

pengalaman yang awalnya bersifat subjektif dan personal dapat diolah menjadi pengetahuan 

yang objektifbukan karena dilepaskan dari subjek tetapi karena dianalisis dengan sistematis 

dan reflektif. 

Esensi dari pendekatan fenomenologi dalam pengalaman spiritual mengutamakan 

pengalaman batin bukan penilaian dari luar pengalaman yang bersifat personal. 



 

Yudhistira: Vol. 10, No. 1 April 2022 (Lihat di home Jurnal) 
Bamala Institute, KraksaanProbolinggoJawaTimur 
https://ejournal.bamala.org/index.php/yudhistira/home 
Halaman: xx-xx 

 

Fenomenologi menerima pengalaman itu apa adanya tanpa menghakimi, membandingkan 

ataupun mereduksi pada penjelasan psikologis atau medis. Dalam mencari makna yang 

terdalam, fenomenologi tidak terikat pada waktu dan tempat proses ritual, karena spiritualitas 

bukan sekadar ritualdo’a dan meditasi tetapi menelusuri bagaimana pengalaman tersebut 

dirasakan, disadari, dan memberikan makna tujuan hidup dengan yang transenden. 

Fenomenologi memandang pengalaman sebagai jalan pemaknaan hidup dan 

memandang manusia sebagai subjek yang sadar bukan hanya sebagai objek penelitian saja. 

Fenomenologi juga memberikan pandangan terhadap pengalaman spiritual yang terjadi pada 

era modern ini dengan memperhatikan perubahantingkah laku individu, yang pada akhirnya 

membantu menggambarkan lebih mendalam tentang bagaimana pengalaman spiritual dapat 

mengubah perilaku individu.Hal ini sejalan dengan kajian spiritualitas. Pengalaman 

spiritualitas dipahami sebagai peristiwa kesadaran yang dapat membentuk cara individu 

memandang diri, kehidupan, penderitaan dan relasinya dengan yang transenden.  

Dengan ini, fenomenologi dapat mengungkap bagaimana pengalaman spiritual 

berkontribusi terhadap pembentukan identitas, nilai dan arah hidup seseorang.Selain itu, 

pendekatan  ini memungkinkan untuk mengetahui keragaman tiap individu, agama dan 

budaya di dalam pengalaman spiritualitasnya, namun perlu diketahui bahwa fenomenologi ini 

tidak menjelaskan tentang fenomena yang terjadi di dalamnya tetapi hanya menjelaskan 

pengalaman yang dirasakan hingga perubahan hidup setelah pengalaman itu terjadi. 

Esensi spiritualitas  berpusat pada tauhid yang merupakan keyakinan akan keesaan 

Tuhan dan penyerahan diri sepenuhnya. Hal itu yang menjadi landasan utama bagi kehidupan 

seorang muslim termasuk ibadah, dzikir dan hubungan manusia dengan makhluk lain ciptaan-

Nya. Esensi spiritualitas juga mengajarkan pembersihan jiwa atau yang lebih dikenal dengan 

“tazkiyahannafs” dan pengendalian diri karena hal itu merupakan kunci untuk mencapai 

ketenangan batin dan kedekatan dengan Allah. Dengan itu, manusia tidak lagi menjadikan 

ibadah hanya sekedar ritual saja melainkan perantara untuk dekat dengan Tuhan-Nya hingga 

dapat meningkatkan kesadaran spiritualnya.Dapat disimpulkan bahwa inti dari spiritualitas 

adalah hubungannya dengan Tuhan atau sesuatu yang transenden. 

3. Aplikasi dan temuan utama pendekatan fenomenologi dalam pengalaman spiritual 

Spiritual individu akan melahirkan keterikatan perasaan dengan ilahi, usaha yang 

dilakukan setiap individu untuk mendekatkan diri kepada Allah menjadi kebutuhan, sehingga 

individu mampu mencapai kesempurnaan yang hakiki.Menurut Abraham Maslow 



kesempurnaan manusia yang sudah lepas dari realitas fisik dan menyatu dengan kekuatan 

transendental yang bersifat religius atau kondisi dimana manusia merasakan adanya 

pengalaman keagamaan yang sangat mendalam yang disebut dengan pengalaman puncak dari 

perjalanan spiritual. Kondisi ini dalam konteks tasawuf adalah kondisi dimana manusia telah 

mencapai tingkat insan kamil (manusia yang sempurna) Untuk sampai di tahap tersebut 

membutuhkan proses tasawuf. 

Alwi Shihab dalam bukunya menyatakan bahwa tasawuf adalah praktik pengamalan 

ajaran Islam yang sebenarnya yaitu dengan penyerahan total kepada Sang Khalik dalam 

menjalani kehidupan, tasawuf menurutnya memiliki peran sentral dalam tiga aspek dasar 

Islam yaitu; syariat, tauhid, dan akhlak. 

Pendidikan Islam saat ini hanya mengajarkan para siswa menghafal materi untuk 

meraih nilai akademik, sehingga tidak memberi perhatian pada pengalaman dan kesadaran 

batin yang dialami peserta didik. Padahal jika dilihat dari tujuan utama pendidikan Islam 

bukan hanya mengajarkan pengetahuan tetapi membentuk jiwa, akhlak dan kedekatan 

manusia dengan Tuhan. Hal itu tidak dapat tercapai jika hanya dengan metode menghafal 

tanpa memberi pemahaman dan perhatian lebih kepada para peserta didik. Selain itu, melalui 

pendekatan fenomenologi pengalaman keagamaan peserta didik dapat dipahami sebagai 

sesuatu yang bermakna karena berasal dari kesadaran dan niat pribadi, sementara tasawuf 

dapat membantu bahwa pengalaman spiritual yang dialami oleh para siswa tersebut 

merupakan bentuk penjumpaan batin dengan realitas ilahi. Jika kedua pendekatan tersebut 

dipadukan, pendidikan Islam dapat menjadi proses pembelajaran yang lebih baik karena 

peserta didik tidak hanya memahami ajaran agama secara teori tetapi juga dapat mendalami 

makna agama dalam kehidupan sehari hari,  sehingga dapat menjadikan peserta didik yang 

berakhlak mulia dan peduli terhadap agama. 

Pengalaman spiritual individu yang beragam dan bersifat subjektif tentunya akan 

mengalami proses dan pencapaian yang berbeda, dalam beragama bentuk spiritual yang 

dilakukan yakni ibadah yang dikerjakan hanya sebatas rutinitas dan penggugur kewajiban 

saja tidak dapat dijadikan dasar keimanan. 

Bukti keimanan seorang hamba bisa lihat dari kedekatannya dengan Allah, yang 

membedakan tingkatan iman setiap hamba adalah usahanya untuk selalu dekat dan menyatu 

dengan ilahi.Untuk mendekatkan diri dengan Allah setiap individu membutuhkan tasawuf, 

yakni ilmu yang fokus pada penyucian jiwa, yang bertujuan mendekatkan diri kepada Allah 

sehingga mencapai ke tahap kebahagiaan yang hakiki yakni makrifatullah, usaha tersebut 

membutuhkan tahapan proses yang panjang. Dalam proses bertasawuf seorang individu tidak 



 

Yudhistira: Vol. 10, No. 1 April 2022 (Lihat di home Jurnal) 
Bamala Institute, KraksaanProbolinggoJawaTimur 
https://ejournal.bamala.org/index.php/yudhistira/home 
Halaman: xx-xx 

 

dapat dipisahkan dari maqomat dan ahwal.Tingkatan fase maqomat harus melalui beberapa 

fase, yakni tazkiyahannafs(penyucian jiwa)sebagai titik awal pembuka kesadaran untuk 

menuju puncak kesadaran transenden.  

Penyucian jiwa dilakukan dengan membersihkan diri dari penyakit hati seperti iri, 

dengki, sombong dan lain-lain, serta senantiasa berusaha menghadirkan Allah dalam 

kehidupannya dengan beberapa tahapan diantaranya:Pertama, taubat yang merupakan 

tahapan awal individu dalam perjalanan spiritualnya dengan memohon ampunan untuk 

pembersihan diri dari dosa dan sebagai bentuk kesadaran bahwa manusia membutuhkan 

Allah yang maha pengampun dalam proses penyucian jiwa. Kedua, wara' atau menjaga diri 

dengan meninggalkan segala sesuatu yang belum jelas hukumnya. Ketiga, Zuhud yaitu 

pengalihan diri dalam menyukai duniawi sehingga dengan tahapan ini individu akan menekan 

nafsu dan menjadi individu yang qona’ah dan menjadikan dunia yang fana sebagai jembatan 

untuk bekal akhirat. Keempat, sabar artinya mampu mengendalikan diri terhadap segala 

sesuatu yang terjadi baik yang disukai maupun tidak. Kelima, tawakal sebagai bukti 

pemasrahan dan penyerahan kepada Allah yang maha kuasa sehingga menjadikan Allah 

sebagai sandaran hidup. Keenam, Ridha yaitu fase tertinggi dari tahapan maqamat berupa 

kerelaan hati yang sempurna dan ketenangan batin yang menerima segala ketetapannya, baik 

nikmat maupun ujian tanpa ada rasa benci di dalam batin 

Ridha sering di sebut sebagai pintu Allah yang terbesar (Baabu Al a'zham). Para 

ulama sufi mengatakan bahwa Ridha adalah "surga dunia" dengan hati yang Ridha akan 

melahirkan ketenangan jiwa dan batin bahkan Ridha akan mengantarkan individu pada 

kebahagiaan dan ketenangan sesungguhnya. Ibnu 'athaillah dalam kitab Al Hikam 

mengatakan bahwa Ridha adalah tanda seseorang telah mengenal Allah (ma'rifatullah) 

bahkan dalam kitab ihya' 'ulumuddin, imam al- ghazali mengatakan bahwa Ridha adalah buah 

dari rasa cinta kepada Allah. Sedangkan  ahwal itu sendiri merupakan istilah hal menurut sufi 

adalah makna, nilai atau rasa yang hadir dalam hati seorang hamba secara otomatis tanpa 

unsur kesengajaan, latihan dan pemaksaan. Hal ini merupakan anugerah dan hadiah dari 

Allah.Dalam tahapan ini terdiri atas; 

1. Muraqabah :menurut sufi bermakna adanya kesadaran diri bahwa ia selalu berhadapan 

dengan Allah dan diawasi. 



2. Khouf: Adanya rasa takut kepada Allah SWT, Perasaan takut inilah yang mendorong 

individu untuk taat kepada Allah, dan menjauhi semua larangannya. 

3. Al-raja': Sikap optimis dalam meraih karunia dan nikmat Allah Swt, dengan penuh 

harapan. 

4. Al syauq: Perasaan rindu yang disertai dengan mahabbah(cinta), sebagaimana 

dikatakan oleh Syekh Ahmad bahwa apabila hati telah dipenuhi oleh cinta maka 

tidak akan ada penghalang antara dirinya dengan Allah. 

5. Al-Uns: perasaan keakraban yang mendalam dengan Allah, di mana seorang salik 

(orang yang menempuh jalan sufi) merasa selaludekat dengan-Nya melalui zikir dan 

ketaatan. 

6. Al-Muthmainnah: Tahapan ini merupakan tahapan  tertinggi dari kebersihan jiwa, 

oleh karena itu individu yang telah sampai ditahap ini akan merasakan ketenangan 

dan kedamaian. 

7. Musyahadah: pengalaman batin di mana hati yang bersih dan tercerahkan (telah 

melalui tajalli) dapat menyaksikan kehadiran Allah SWT secara langsung melalui 

mata hati, sehingga mampu benar-benar menghadirkan ilahi dalam jiwanya. 

8. Al-Yaqin: puncak tertinggi kepastian batin dan ketenangan hati yang menghilangkan 

keraguan, merasakan kehadiran Allah (Haqa'iqulMa'rifah), sehingga dalam tahapan 

makrifah seorang hamba merasa terjawab dengan hubungan transenden. 

Perjalanan tasawuf individu juga bisa dengan menjalankan proses tarekat yakni jalan 

spiritual dalam Islam yang bertujuan mendekatkan diri kepada Allah SWT melalui bimbingan 

guru mursyid. Dengan perjalanan spiritual inilah individu mampu mengalami sebuah 

pengalaman atau fenomena yang membutuhkan pemaknaan mendalam, meliputi sebuah 

hubungan fenomena dengan yang transeden. 

Dalam konteks studi pendidikan, pendekatan fenomenologi memberikan perspektif 

yang berharga dalam memahami pengalaman belajar, mengajar, dan berinteraksi di 

lingkungan pendidikan. Fenomenologi mengajak kita untuk menjelajahi dunia subjektif siswa 

dan guru, memahami bagaimana mereka merasakan,berpikir, dan bertindak dalam konteks 

pembelajaran.  

Dengan memperhatikan pengalaman subjektif individu, pendekatan ini 

memungkinkan kita untuk mengeksplorasi berbagai faktor yang mempengaruhi keberhasilan 

belajar, termasuk motivasi, persepsi diri, dan gaya belajar.Selain itu, pendekatan 

fenomenologi juga dapat membantu mengeksplorasi dinamika interaksi di dalam kelas. 

Dengan memahami perspektif guru dan siswa, kita dapat mengidentifikasi pola-pola 



 

Yudhistira: Vol. 10, No. 1 April 2022 (Lihat di home Jurnal) 
Bamala Institute, KraksaanProbolinggoJawaTimur 
https://ejournal.bamala.org/index.php/yudhistira/home 
Halaman: xx-xx 

 

komunikasi dan dinamika kekuasaan yang mempengaruhi pengalaman belajar di dalam kelas. 

Hal ini penting dalam merancang lingkungan belajar yang inklusif dan mendukung 

pertumbuhan holistik siswa, di mana mereka merasa didengar, dihargai, dan termotivasi 

untuk belajar. 

Pendekatan fenomenologi ini juga dapat diterapkan dalam pengembangan kurikulum 

yang responsif terhadap kebutuhan dan pengalaman siswa. Dengan memahami cara siswa 

merasakan dan mengartikan materi pembelajaran, kita dapat merancang kurikulum yang lebih 

relevan dan menarik bagi mereka. Hal ini dapat mencakup penggunaan metode pengajaran 

yang beragam, penekanan pada pembelajaran berbasis pengalaman, dan integrasi nilai-nilai 

yang relevan dengan pengalaman siswa. Pendekatan fenomenologi juga dapat berkontribusi 

pada pemahaman tentang peran guru sebagai media pembelajaran. Dengan memahami 

perspektif subjektif guru, termasuk motivasi, kepercayaan, dan tantangan yang mereka hadapi 

dalam mengajar, kita dapat mengembangkan strategi pendukung dan program pengembangan 

profesional yang lebih efektif. Hal ini membantu memastikan bahwa guru memiliki 

pengetahuan, keterampilan, dan dukungan yang mereka butuhkan untuk menciptakan 

lingkungan belajar yang mendukung pertumbuhan dan perkembangan siswa secara holistik. 

 

IV. SIMPULAN 

Pendekatan fenomenologi sangat penting dalam memahami pengalaman spiritual 

karena mampu mengungkap makna pengalaman batin individu secara mendalam, subjektif, 

dan apa adanya. Pengalaman spiritual yang tidak selalu dapat dijelaskan secara rasional dapat 

dipahami melalui deskripsi kesadaran individu tanpa prasangka teori atau penilaian luar. 

Dalam perspektif Islam, pengalaman spiritual berlandaskan kesadaran tauhid dan 

diwujudkan melalui ibadah serta tasawuf sebagai proses penyucian jiwa. Tahapan maqamat 

dan ahwal membentuk transformasi batin yang mengantarkan individu pada ketenangan, 

kebahagiaan hakiki, dan kedekatan dengan Allah. Fenomenologi berperan sebagai jembatan 

atas pengalaman batin tersebut dengan pemahaman ilmiah yang reflektif dan sistematis. 

Dalam pendidikan Islam, pendekatan fenomenologi membantu memahami 

pengalaman keagamaan peserta didik secara lebih bermakna, sehingga pendidikan tidak 

hanya fokus pada hafalan, tetapi juga pada pembentukan kesadaran spiritual dan akhlak. 

Dengan demikian, fenomenologi menegaskan bahwa spiritualitas adalah proses pemaknaan 

hidup yang mendalam dalam hubungan manusia dengan Tuhan Yang Maha Esa. 



DAFTAR RUJUKAN 

Al-Ghazali, Abu Hamid. (2021). Ihya’ ‘Ulum al-Din (edisi revisi dan tahqiq). Beirut: Dar al-

Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Qusyairi. (2020). Al-Risalah al-Qusyairiyyah fi ‘Ilm al-Tasawwuf (edisi tahqiq terbaru). 

Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Batsal, Holid. (2023). Model Internalisasi Nilai Akhlak Tasawuf Integratif. Malang: Litnus. 

Bertens, K. (2020). Filsafat Barat Kontemporer. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama. 

Bruinessen, Martin van. (2021). Tarekat dan Spiritualitas Islam di Indonesia (edisi revisi). 

Bandung: Mizan. 

Cox, J. L. (2006). A Guide to the Phenomenology of Religion. London: Continuum. 

Crotty, Michael. (2020). The Foundations of Social Research: Meaning and Perspective in 

the Research Process (25th Anniversary Edition). London: Sage Publications. 

Husserl, E. (1970). The Crisis of European Sciences and Transcendental Phenomenology. 

Evanston: Northwestern University Press. 

Husserl, E. (1982). Ideas Pertaining to a Pure Phenomenology and to a Phenomenological 

Philosophy. Dordrecht: Kluwer Academic Publishers. 

Husserl, Edmund. (2020). Ideas Pertaining to a Pure Phenomenology and to a 

Phenomenological Philosophy, Volume I (New Revised Edition). Dordrecht: Springer. 

Husserl, Edmund. (2021). Cartesian Meditations: An Introduction to Phenomenology 

(Reprint Edition). Dordrecht: Springer. 

Ibn ‘Atha’illah al-Sakandari. (2022). Syarh al-Hikam (edisi kritis). Beirut: Dar al-Kutub al-

‘Ilmiyyah. 

Irawan, & Akhmad. (2019). Pendekatan fenomenologi dalam memahami pengalaman 

spiritual. Jurnal Studi Agama dan Masyarakat, 15(2), 123–138. 

(Sesuaikan nama jurnal, volume, dan halaman sesuai sumber asli) 

James, William. (2020). The Varieties of Religious Experience (Critical Edition). New York: 

Routledge. 

Mahbubi. (2012). Metodologi Penelitian Kualitatif: Paradigma, Teknik, dan Aplikasi. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

(Silakan sesuaikan tahun/edisi sesuai buku Mahbubi yang Anda rujuk) 

Maslow, Abraham H. (2021). Religions, Values, and Peak Experiences (Updated Edition). 

New York: Penguin Classics. 

Merleau-Ponty, M. (1962). Phenomenology of Perception. London: Routledge & Kegan Paul. 



 

Yudhistira: Vol. 10, No. 1 April 2022 (Lihat di home Jurnal) 
Bamala Institute, KraksaanProbolinggoJawaTimur 
https://ejournal.bamala.org/index.php/yudhistira/home 
Halaman: xx-xx 

 

Nasr, Seyyed Hossein. (2021). Islamic Spirituality: Foundations and Contemporary 

Perspectives. New York: SUNY Press. 

Nasr, Seyyed Hossein. (2022). Knowledge and the Sacred: Islamic Perspectives. Chicago: 

Kazi Publications. 

Rahman, F. (1982). Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. 

Chicago: University of Chicago Press. 

Shihab, Alwi. (2020). Islam Sufistik: Spiritualitas Islam dalam Tradisi Nusantara (edisi 

revisi). Bandung: Mizan. 

Smart, N. (1996). Dimensions of the Sacred: An Anatomy of the World’s Beliefs. Berkeley: 

University of California Press. 

Smart, Ninian. (2020). Dimensions of the Sacred: An Anatomy of the World’s Beliefs (Reprint 

Edition). Berkeley: University of California Press. 

Tafsir, Ahmad. (2021). Filsafat Pendidikan Islam: Integrasi Nilai Spiritual dan Pendidikan 

Modern. Bandung: Remaja Rosdakarya. 

 


