
      1  

SUKIJO CiRCLE  

SUKIJO CiRCLE : Journal of Contemporary Islamic Education 

StudiesVol. Vol. xx, No. xx (20xx)  
e-ISSN: xxxx-xxxx 
 

Integrasi Nilai Moderasi Beragama dalam Materi Fikih PAI:  
Studi Analisis Konten Kurikulum Merdeka 

 

Moh Nasrullah ihsan¹,Arul Maulana², M.Mahbubi³  
¹²³Universitas Nurul jadid Probolinggo 

 pai.2510700099@unuja.ac.id¹,pai.2510700130@unuja.ac.id², Mahbubi@unuja.ac.id³ 

Article Info  ABSTRACT  

Article history: 

Submission 12/12/2025 

Accepted 21/12/2025 

Published 31/12/2025 

 Penelitian ini menganalisis integrasi nilai moderasi beragama dalam 
materi fikih Pendidikan Agama Islam (PAI) pada Kurikulum Merdeka. 
Studi content analysis ini berfokus pada buku teks PAI kelas X-XII yang 
digunakan di sekolah menengah. Data dikumpulkan melalui 
dokumentasi dan dianalisis menggunakan framework moderasi 
beragama yang mencakup indikator toleransi, anti-kekerasan, 
keadilan, dan keseimbangan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 
integrasi nilai moderasi beragama dalam materi fikih masih 
terfragmentasi dan implisit. Nilai toleransi tercatat muncul dalam 
65% materi, anti-kekerasan 45%, sementara aspek keseimbangan 
hanya 30%. Temuan mengungkapkan bahwa pendekatan integrasi 
cenderung tekstual tanpa kontekstualisasi kekinian. Penelitian ini 
menyimpulkan perlunya pengembangan materi fikih yang secara 
eksplisit mengintegrasikan nilai moderasi beragama dengan 
pendekatan kontekstual. Rekomendasi mencakup penyusunan 
modul suplemen dan pelatihan guru untuk mengoptimalkan 
implementasi moderasi beragama melalui pembelajaran fikih. Studi 
ini memberikan kontribusi penting dalam pengembangan pendidikan 
Islam yang moderat dan relevan dengan tantangan global. 

Keywords: 

Moderasi Beragama; 

 Materi Fikih; 

 Kurikulum Merdeka; 

 Content Analysis; 

 Pendidikan Agama Islam. 

 

Corresponding Author: Coresponding Author Name,  

Affiliation, Address, City and Postcode, Country 

Email: xxxxxx@education.edu.my 

 

Introduction  
Pendidikan Agama Islam (PAI) memegang peran strategis dalam pembentukan karakter dan 

worldview peserta didik di Indonesia. Sebagai negara dengan populasi muslim terbesar di dunia, 

Indonesia memiliki tanggung jawab besar dalam memastikan bahwa pendidikan agama tidak hanya 

transfer pengetahuan keagamaan, tetapi juga mampu menanamkan nilai-nilai moderasi yang sejalan 

dengan karakter bangsa yang pluralistik. Fenomena globalisasi dan derasnya arus informasi di era 

digital telah menciptakan tantangan kompleks bagi dunia pendidikan, termasuk dalam penyampaian 

materi keagamaan yang rentan terhadap misinterpretasi. Dalam konteks inilah, Kurikulum Merdeka 

hadir sebagai respons terhadap kebutuhan pendidikan yang lebih adaptif dan relevan dengan tantangan 

zaman. 

Materi fikih sebagai komponen esencial dalam PAI memiliki posisi yang unik dan strategis. Fikih 

tidak hanya mengatur aspek ibadah mahdhah, tetapi juga menyentuh dimensi sosial-kemasyarakatan 

yang lebih luas. Namun, paradigma pembelajaran fikih yang selama ini berkembang seringkali terjebak 

pada pendekatan tekstual yang kaku, kurang menyentuh konteks kekinian, dan cenderung mengabaikan 

nilai-nilai moderasi. Padahal, esensi fikih seharusnya menjadi panduan yang membawa kemaslahatan 

universal, bukan sekadar kumpulan aturan legal-formal. Menurut penelitian yang dilakukan oleh Fata 



2  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. xx, No. xx, Bulan 20xx  

 

(2019), pendekatan pembelajaran fikih yang tekstualistik telah berkontribusi terhadap berkembangnya 

pemahaman keagamaan yang eksklusif di kalangan pelajar. 

Konsep moderasi beragama (wasathiyyah) telah menjadi wacana strategis dalam kebijakan 

pendidikan nasional. Kementerian Agama RI (2022) mendefinisikan moderasi beragama sebagai proses 

memahami dan mengamalkan ajaran agama secara adil dan seimbang, menjauhi ekstremitas, serta 

menghormati perbedaan. Dalam konteks pendidikan, moderasi beragama bukan berarti mengurangi 

esensi ajaran agama, melainkan menekankan pada cara beragama yang ramah, inklusif, dan kontekstual. 

Studi yang dilakukan oleh Azra (2018) menunjukkan bahwa integrasi nilai moderasi dalam pendidikan 

agama efektif dalam membentuk resilensi siswa terhadap paham radikal. 

Implementasi Kurikulum Merdeka dalam pembelajaran PAI membawa angin segar bagi 

penguatan moderasi beragama. Kurikulum ini menekankan pada pembelajaran yang berdiferensiasi, 

berpusat pada siswa, dan kontekstual dengan lingkungan sekitar. Karakteristik ini sejalan dengan 

prinsip moderasi beragama yang menekankan pada keseimbangan antara teks dan konteks, serta antara 

idealisme dan realitas. Penelitian Mastiyah (2023) mengungkapkan bahwa Kurikulum Merdeka 

memberikan ruang yang lebih luas bagi guru untuk mengembangkan materi pembelajaran yang lebih 

adaptif dengan nilai-nilai kebangsaan. 

Namun, gap antara kebijakan kurikulum dan implementasi nyata di lapangan masih menjadi 

tantangan serius. Studi pendahuluan yang penulis lakukan terhadap buku teks PAI Kurikulum Merdeka 

menunjukkan bahwa integrasi nilai moderasi beragama dalam materi fikih masih bersifat sporadis dan 

tidak sistematis. Temuan ini konsisten dengan penelitian Jamaluddin (2022) yang mengungkapkan 

bahwa meskipun kerangka kurikulum sudah mendukung moderasi beragama, implementasinya dalam 

bahan ajar masih lemah. Bahkan, dalam beberapa bagian tertentu, materi fikih justru mengandung 

potensi bias dan pemahaman yang sempit. 

Lebih lanjut, analisis terhadap praktik pembelajaran fikih di sekolah menengah 

mengungkapkan bahwa guru seringkali terjebak pada pendekatan yang legal-formalistik tanpa 

menyentuh dimensi etika dan sosial dari hukum Islam. Penelitian yang dilakukan oleh Ma'arif (2021) 

menunjukkan bahwa 67% guru PAI mengalami kesulitan dalam mengkontekstualisasikan materi fikih 

dengan isu-isu kontemporer seperti demokrasi, HAM, dan pluralitas. Kondisi ini diperparah oleh 

terbatasnya bahan ajar yang secara eksplisit mengintegrasikan nilai moderasi dalam pembahasan fikih. 

Urgensi penelitian ini didasarkan pada tiga pertimbangan utama. Pertama, meningkatnya 

kerentanan generasi muda terhadap paham radikalisme yang sebagian dimediasi melalui pemahaman 

keagamaan yang sempit. Data dari BNPT (2023) menunjukkan bahwa 18,5% pelajar SMA di Indonesia 

rentan terpapar paham radikal. Kedua, posisi strategis materi fikih sebagai gateway understanding 

terhadap hukum Islam yang jika tidak disampaikan dengan tepat dapat melahirkan pemahaman yang 

eksklusif. Ketiga, momentum implementasi Kurikulum Merdeka yang memberikan peluang bagi 

rekonstruksi materi pembelajaran yang lebih moderat dan inklusif. 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara komprehensif integrasi nilai moderasi 

beragama dalam materi fikih PAI pada Kurikulum Merdeka. Secara spesifik, penelitian ini akan 



3  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. xx, No. xx, Bulan 20xx  

 

memetakan sejauh mana nilai-nilai moderasi seperti toleransi, anti-kekerasan, keadilan, dan 

keseimbangan terintegrasi dalam materi fikih, menganalisis pola integrasi yang digunakan, serta 

mengidentifikasi gap dan peluang pengembangan lebih lanjut. Temuan penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi signifikan bagi pengembangan materi PAI yang lebih moderat dan kontekstual. 

Studi ini menggunakan pendekatan content analysis dengan fokus pada buku teks PAI 

Kurikulum Merdeka tingkat sekolah menengah. Pemilihan content analysis didasarkan pada 

pertimbangan bahwa buku teks masih menjadi sumber belajar utama bagi sebagian besar guru dan 

siswa di Indonesia. Melalui analisis yang sistematis terhadap konten buku teks, penelitian ini akan 

memberikan gambaran objektif tentang sejauh mana nilai moderasi beragama telah diintegrasikan 

dalam materi fikih. 

Signifikansi penelitian ini terletak pada kontribusinya yang tiga dimensi. Secara teoritis, 

penelitian ini akan memperkaya khazanah keilmuan tentang integrasi nilai dalam pendidikan agama, 

khususnya dalam perspektif fikih pendidikan. Secara praktis, temuan penelitian akan menjadi dasar bagi 

pengembangan materi pembelajaran fikih yang lebih moderat dan kontekstual. Secara kebijakan, 

penelitian ini akan memberikan rekomendasi strategis bagi penyempurnaan Kurikulum Merdeka 

khususnya dalam aspek materi PAI. 

Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya penting secara akademik, tetapi juga strategis 

dalam mendukung upaya nation building melalui pendidikan agama yang moderat dan berkemajuan. 

Dalam konteks yang lebih luas, penelitian ini diharapkan dapat menjadi kontribusi nyata Indonesia 

dalam mempromosikan wajah Islam yang rahmatan lil 'alamin di pentas global.  

 
Research Method 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode analisis isi (content analysis) 

untuk mengkaji secara komprehensif integrasi nilai moderasi beragama dalam materi fikih Pendidikan 

Agama Islam pada Kurikulum Merdeka. Pemilihan pendekatan kualitatif didasarkan pada pertimbangan 

bahwa penelitian ini berfokus pada pemahaman mendalam tentang makna, konteks, dan pola integrasi 

nilai-nilai moderasi dalam teks pembelajaran, yang memerlukan analisis interpretatif terhadap konten 

materi ajar. Content analysis dipilih sebagai metode utama karena kemampuannya dalam menganalisis 

data tekstual secara sistematis dan objektif, memungkinkan peneliti untuk mengidentifikasi pola, tema, 

dan kecenderungan yang mungkin tidak terlihat melalui pembacaan sekilas. Metode ini sangat sesuai 

untuk penelitian yang bertujuan memahami bagaimana nilai-nilai tertentu direpresentasikan dalam 

dokumen kurikuler, serta bagaimana konstruksi makna terbentuk melalui pilihan kata, struktur kalimat, 

dan organisasi materi. 

Desain penelitian ini bersifat deskriptif-analitik yang bertujuan tidak hanya mendeskripsikan 

secara sistematis dan objektif tentang kandungan nilai moderasi beragama dalam materi fikih, tetapi 

juga menganalisis pola integrasi yang terbentuk, hubungan antar elemen, dan implikasi pedagogis dari 

temuan tersebut. Desain deskriptif-analitik memungkinkan peneliti untuk melakukan eksplorasi 

mendalam terhadap fenomena yang diteliti tanpa intervensi terhadap subjek penelitian, sementara 

tetap menjaga objektivitas melalui prosedur analisis yang ketat. Penelitian dilaksanakan selama enam 



4  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. xx, No. xx, Bulan 20xx  

 

bulan, mulai dari tahap persiapan instrumen, pengumpulan data, analisis, hingga penyusunan laporan 

akhir. Rentang waktu ini dipandang memadai untuk melakukan analisis isi yang mendalam terhadap 

tiga buku teks dengan tetap menjaga kualitas analisis dan kedalaman interpretasi. 

Populasi dalam penelitian ini mencakup seluruh buku teks Pendidikan Agama Islam untuk 

jenjang sekolah menengah atas yang digunakan dalam implementasi Kurikulum Merdeka di Indonesia. 

Pemilihan jenjang sekolah menengah atas didasarkan pada pertimbangan bahwa pada tingkat ini, 

peserta didik telah memiliki kemampuan berpikir abstrak yang memadai untuk memahami konsep-

konsep fikih yang kompleks, sekaligus berada pada fase pembentukan identitas keagamaan yang kritis. 

Sampel penelitian dipilih menggunakan teknik purposive sampling dengan kriteria spesifik yang ketat, 

yaitu: (1) buku teks PAI resmi yang diterbitkan oleh Kementerian Agama RI; (2) diperuntukkan bagi 

kelas X, XI, dan XII; (3) telah mendapatkan sertifikasi layak pakai dari Pusat Kurikulum dan Perbukuan 

Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan Teknologi; (4) digunakan dalam implementasi 

Kurikulum Merdeka; dan (5) mencakup materi fikih secara komprehensif. Pemilihan sampel ini 

didasarkan pada pertimbangan bahwa buku teks resmi tersebut merupakan acuan utama yang 

digunakan di sebagian besar sekolah Indonesia, sehingga memiliki pengaruh yang signifikan dan luas 

terhadap pembentukan pemahaman keagamaan peserta didik. Selain itu, penggunaan buku teks resmi 

juga memastikan bahwa materi yang dianalisis telah melalui proses kurasi dan validasi institusional, 

sehingga mewakili kebijakan resmi pemerintah dalam pendidikan agama. 

Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi dengan fokus pada analisis dokumen 

tertulis, khususnya buku teks PAI Kurikulum Merdeka. Pendekatan dokumentasi dipilih karena 

memungkinkan akses terhadap data primer yang autentik tanpa intervensi peneliti terhadap proses 

pembelajaran. Instrumen utama penelitian adalah peneliti sendiri yang berfungsi sebagai human 

instrument, dibantu dengan pedoman analisis konten (coding sheet) yang telah dikembangkan secara 

khusus untuk penelitian ini. Coding sheet dirancang berdasarkan kerangka konseptual moderasi 

beragama yang dikembangkan oleh Kementerian Agama RI (2022), dengan penyesuaian dan 

pengembangan lebih lanjut untuk kebutuhan penelitian. Instrumen ini memuat kategori analisis, 

indikator operasional, skala pengukuran, dan panduan koding yang jelas untuk memastikan konsistensi 

dalam analisis. 

Validasi instrumen dilakukan melalui expert judgment yang melibatkan dua ahli yang kompeten 

di bidang pendidikan Islam dan analisis konten. Proses validasi ini tidak hanya mengevaluasi kesesuaian 

instrumen dengan tujuan penelitian, tetapi juga menilai kejelasan kategori, kelengkapan indikator, dan 

kemudahan penerapan dalam analisis data. Tingkat validitas diukur menggunakan indeks Aiken's V 

yang menghasilkan nilai 0,87, mengindikasikan tingkat validitas yang sangat tinggi dan dapat diterima 

untuk penelitian ilmiah. Nilai ini menunjukkan bahwa para ahli sepakat mengenai kesesuaian dan 

kecukupan instrumen untuk mengukur konstruk yang diteliti. Reliabilitas instrumen diuji melalui inter-

coder reliability dengan melibatkan dua koder independen yang memiliki latar belakang pendidikan 

serupa tetapi tidak terlibat dalam penelitian utama. Kedua koder ini diberikan pelatihan singkat tentang 

penggunaan coding sheet, kemudian menganalisis sampel yang sama secara terpisah. Hasil analisis 



5  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. xx, No. xx, Bulan 20xx  

 

mereka kemudian dibandingkan menggunakan formula Holsti, menghasilkan koefisien reliabilitas 

sebesar 0,92 yang menunjukkan tingkat kesepakatan yang sangat tinggi dan konsistensi analisis yang 

sangat baik. Koefisien ini jauh melampaui batas minimum 0,70 yang umumnya diterima dalam 

penelitian kualitatif, sehingga memberikan keyakinan yang kuat terhadap keandalan instrumen. 

Proses analisis data mengikuti model analisis isi tematik yang dikembangkan oleh Braun dan 

Clarke (2006) yang terdiri dari enam tahapan yang saling terkait. Tahap pertama adalah familiarisasi 

dengan data melalui pembacaan berulang-ulang dan mendalam terhadap seluruh materi fikih dalam 

ketiga buku teks sampel. Pada tahap ini, peneliti tidak hanya membaca teks secara linear tetapi juga 

membuat catatan refleksif tentang kesan awal, pola yang muncul, dan hal-hal yang menonjol terkait 

integrasi nilai moderasi. Tahap kedua melibatkan generating initial codes dengan mengidentifikasi unit-

unit analisis terkecil yang relevan dengan nilai moderasi beragama. Unit analisis dapat berupa kata, 

frasa, kalimat, paragraf, atau bahkan bagian bab tertentu yang memuat indikasi nilai moderasi. Setiap 

unit yang teridentifikasi diberi kode awal berdasarkan kategori yang telah ditetapkan dalam coding 

sheet. Tahap ketiga adalah searching for themes di mana kode-kode awal dikelompokkan menjadi tema-

tema potensial berdasarkan kesamaan makna, konteks, atau fungsi dalam materi pembelajaran. 

Pengelompokan ini dilakukan melalui proses komparasi konstan antara kode, kategori, dan data 

mentah. 

Tahap keempat meliputi reviewing themes untuk memastikan kesesuaian antara tema yang 

telah diidentifikasi dengan data keseluruhan. Pada tahap ini, peneliti melakukan pengecekan ulang 

terhadap setiap tema dengan membaca kembali data yang relevan, memastikan bahwa tema tersebut 

benar-benar merepresentasikan data dan tidak terpengaruh oleh bias peneliti. Tahap kelima adalah 

defining and naming themes di mana setiap tema didefinisikan secara jelas, diberi nama yang 

representatif, dan dijelaskan hubungannya dengan tema lain serta dengan pertanyaan penelitian secara 

keseluruhan. Tahap terakhir adalah producing the report berupa penyajian hasil analisis yang 

komprehensif, disertai dengan contoh-contoh konkret dari data untuk mendukung interpretasi yang 

dibuat. 

Analisis difokuskan pada empat dimensi moderasi beragama yang dikembangkan dari konsep 

Kementerian Agama RI (2022) yaitu toleransi, anti-kekerasan, keadilan, dan keseimbangan. Setiap 

dimensi dijabarkan menjadi indikator-operasional yang dapat diidentifikasi dalam materi fikih. Sebagai 

contoh, dimensi toleransi dioperasionalkan melalui indikator: (1) pengakuan terhadap perbedaan 

mazhab dalam fikih; (2) penghargaan terhadap keragaman pendapat ulama (ikhtilaf); (3) pengakuan 

terhadap non-muslim sebagai mitra sosial; dan (4) penyajian konsep yang inklusif. Dimensi anti-

kekerasan mencakup indikator: (1) penolakan terhadap ekstremisme; (2) penekanan pada penyelesaian 

konflik secara damai; (3) interpretasi jihad yang kontekstual; dan (4) penegasan prinsip rahmatan lil 

'alamin. Dimensi keadilan meliputi indikator: (1) penekanan pada keadilan sosial; (2) perhatian 

terhadap kelompok marginal; (3) prinsip keseimbangan hak dan kewajiban; dan (4) keadilan dalam 

hukum keluarga dan ekonomi. Dimensi keseimbangan mencakup indikator: (1) integrasi antara dimensi 



6  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. xx, No. xx, Bulan 20xx  

 

ritual dan sosial; (2) keseimbangan antara teks dan konteks; (3) harmonisasi antara individu dan 

masyarakat; dan (4) keseimbangan antara dunia dan akhirat. 

Teknik triangulasi dilakukan untuk meningkatkan keabsahan temuan penelitian dengan 

membandingkan hasil analisis dokumen dengan wawancara terbatas terhadap tiga guru PAI dan dua 

pengawas pendidikan agama. Triangulasi ini bertujuan untuk memastikan akurasi interpretasi data, 

mengkonfirmasi temuan, dan mendapatkan perspektif tambahan tentang implementasi materi dalam 

konteks pembelajaran nyata. Wawancara dilakukan secara semi-terstruktur dengan panduan 

pertanyaan yang telah disiapkan, berfokus pada pengalaman guru dalam menggunakan buku teks, 

tantangan dalam mengintegrasikan nilai moderasi, dan saran untuk perbaikan materi. 

Penelitian ini mematuhi prinsip-prinsip etika penelitian secara ketat, termasuk menjaga 

objektivitas analisis dengan mengakui dan mengelola bias potensial, menyebutkan sumber kutipan 

secara tepat untuk menghindari plagiarisme, serta menghormati hak kekayaan intelektual penerbit 

buku teks. Seluruh proses analisis dilakukan dengan transparan dan dapat dipertanggungjawabkan 

secara akademik, dengan dokumentasi yang lengkap mengenai setiap keputusan metodologis yang 

diambil. Analisis data didukung dengan penggunaan software NVivo 12 Plus untuk memastikan akurasi 

dan konsistensi dalam pengkodean data, khususnya dalam mengelola data teks yang cukup besar dari 

ketiga buku teks yang menjadi sampel penelitian. Penggunaan software ini memungkinkan peneliti 

untuk melakukan pengkodean yang sistematis, pencarian pola yang efisien, dan visualisasi hubungan 

antar tema yang kompleks, sehingga memperkaya kedalaman dan ketajaman analisis. 

Melalui metodologi yang komprehensif ini, penelitian ini berupaya memberikan kontribusi 

yang signifikan terhadap pemahaman tentang integrasi nilai moderasi beragama dalam materi fikih, 

sekaligus menawarkan kerangka metodologis yang dapat diadopsi atau diadaptasi untuk penelitian 

serupa di masa depan.  

 

Research Finding 
Hasil penelitian ini mengungkapkan kompleksitas yang signifikan dalam integrasi nilai 

moderasi beragama dalam materi fikih pada Kurikulum Merdeka, yang memerlukan analisis mendalam 

dari berbagai perspektif teoretis dan praktis. Temuan bahwa nilai toleransi muncul dalam 65% materi, 

sementara anti-kekerasan hanya 45%, dan keseimbangan mencapai 30%, mengindikasikan adanya 

ketimpangan struktural dalam penekanan aspek-aspek moderasi beragama. Dominasi nilai toleransi 

dalam materi fikih ini sejalan dengan penelitian Fata (2019) yang menyatakan bahwa aspek toleransi 

memang menjadi fokus utama dalam pengembangan materi PAI di Indonesia, mencerminkan prioritas 

kebijakan pendidikan nasional dalam membangun kerukunan antarumat beragama. Namun, rendahnya 

presentasi nilai keseimbangan secara kuantitatif mengkonfirmasi temuan Azra (2018) tentang masih 

kuatnya pendekatan dikotomis dalam pembelajaran fikih yang memisahkan secara tajam antara dimensi 

ibadah dan muamalah, serta antara domain privat dan publik. Pendekatan dikotomis ini, menurut 

analisis mendalam peneliti, tidak hanya tercermin dalam struktur materi tetapi juga dalam metodologi 

penyampaian yang cenderung memisahkan aspek ritual dari dimensi sosial-spiritualnya. 



7  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. xx, No. xx, Bulan 20xx  

 

Fenomena fragmentasi integrasi nilai moderasi yang teridentifikasi dalam penelitian ini dapat 

dipahami secara lebih komprehensif melalui kerangka teoritik Bernstein (1971) mengenai klasifikasi 

(classification) dan framing dalam kurikulum. Materi fikih dalam Kurikulum Merdeka masih 

menunjukkan klasifikasi yang kuat antara pengetahuan fikih murni dan nilai-nilai moderasi, di mana 

nilai moderasi seringkali hadir sebagai elemen tambahan yang terpisah daripada sebagai roh yang 

menyatu dalam pembahasan fikih secara organik. Hal ini terlihat jelas dalam penyajian materi tentang 

jihad yang, meskipun sudah mencantumkan nilai anti-kekerasan, penyajiannya masih terpisah dalam 

boks khusus sebagai “nilai tambahan” daripada terintegrasi dalam narasi utama pembahasan konsep 

jihad itu sendiri. Temuan ini konsisten dengan penelitian Jamaluddin (2022) yang mengungkapkan 

bahwa integrasi nilai dalam buku teks PAI seringkali bersifat mekanistis dan artifisial, bukan merupakan 

hasil dari proses kurikulum yang terintegrasi secara holistik. Konsekuensi dari pendekatan ini adalah 

terciptanya persepsi dikotomis di benak peserta didik bahwa nilai moderasi merupakan “tambahan” 

yang opsional, bukan bagian esensial dari pemahaman fikih itu sendiri. 

Pola integrasi yang implisit dan tidak sistematis sebagaimana terungkap dalam penelitian ini 

mengkonfirmasi teori hidden curriculum yang dikembangkan oleh Jackson (1968) dan kemudian 

diperluas oleh Apple (2004). Nilai-nilai moderasi beragama cenderung disampaikan secara tersembunyi 

melalui contoh-contoh dan ilustrasi yang tersebar, bukan melalui pernyataan eksplisit dalam konsep 

utama pembelajaran. Sebagai contoh, nilai toleransi terhadap perbedaan mazhab lebih banyak 

disampaikan melalui catatan kaki atau keterangan sampingan, bukan dalam body text utama yang 

menjadi fokus pembelajaran. Kondisi ini, menurut analisis Apple (2004), merefleksikan ketegangan 

mendasar antara tujuan pendidikan nasional yang inklusif dengan warisan tradisi keagamaan yang lebih 

eksklusif. Dalam konteks Indonesia, ketegangan ini tampak dalam upaya menerapkan konsep moderasi 

beragama sambil tetap mempertahankan otoritas tradisi keagamaan yang mapan. Hidden curriculum 

dalam hal ini berfungsi sebagai mekanisme kompromi antara tuntutan modernitas pendidikan dan 

konservatisme keagamaan, meskipun dengan efektivitas yang perlu dipertanyakan. 

Temuan mengenai pendekatan integrasi yang tekstual tanpa kontekstualisasi kekinian dalam 

materi fikih menguatkan kritik Ma’arif (2021) terhadap pendekatan pembelajaran fikih yang masih 

terjebak dalam paradigma skolastik tradisional. Materi fikih tentang keluarga, misalnya, masih berkutat 

pada pembahasan isu-isu fikih klasik seperti mahar dan iddah tanpa mengaitkannya dengan isu 

kontemporer seperti pencegahan pernikahan anak dan kekerasan dalam rumah tangga. Padahal, 

menurut Rahman (1982), kontekstualisasi adalah jiwa dari ijtihad kontemporer yang memungkinkan 

fikih tetap relevan dengan perkembangan zaman. Kegagalan dalam kontekstualisasi ini, menurut 

penelitian Mastiyah (2023), berkontribusi signifikan terhadap kesenjangan kognitif antara pengetahuan 

fikih yang dipelajari di sekolah dengan realitas sosial yang dihadapi siswa dalam kehidupan sehari-hari. 

Siswa mungkin mampu menghafal ketentuan fikih tentang mahar, tetapi tidak mampu mengaplikasikan 

prinsip keadilan dalam hubungan keluarga modern. Disjungsi antara teks dan konteks ini merupakan 

masalah mendasar dalam pendidikan fikih kontemporer yang perlu diatasi melalui reorientasi 

paradigmatik. 



8  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. xx, No. xx, Bulan 20xx  

 

Analisis mendalam terhadap materi fikih mengenai hubungan muslim-nonmuslim 

mengungkapkan kecenderungan yang menarik dan perlu dikaji secara kritis. Meskipun nilai toleransi 

cukup dominan dalam presentasi kuantitatif, namun penyajiannya masih dalam frame hubungan 

fungsional-instrumental daripada hubungan substantif-egaliter. Non-muslim lebih sering digambarkan 

sebagai objek dakwah yang perlu disadarkan daripada mitra setara dalam membangun peradaban 

bersama. Temuan ini sejalan dengan kritik Said (1978) tentang orientalisme dalam pendidikan, di mana 

“the other” seringkali direpresentasikan secara simplistis dan reduktif. Dalam konteks Indonesia yang 

plural, menurut Barton (2021), pendekatan substantif dalam hubungan antarumat beragama justru 

menjadi kunci terwujudnya moderasi beragama yang autentik dan berkelanjutan. Representasi yang 

reduktif terhadap non-muslim tidak hanya bertentangan dengan nilai-nilai Pancasila tetapi juga 

menghambat terwujudnya masyarakat inklusif yang menjadi tujuan pendidikan nasional. Perlu 

rekonstruksi mendasar dalam penyajian materi hubungan antaragama yang lebih mencerminkan 

semangat kesetaraan dan kemitraan sejati. 

Temuan mengenai lemahnya integrasi nilai keseimbangan (tawazun) dalam materi fikih 

memperkuat tesis Asy'arie (2003) tentang kecenderungan dikotomik dalam pendidikan Islam 

tradisional. Materi fikih ibadah, misalnya, disajikan terpisah dari dimensi spiritual dan sosialnya. 

Pembahasan shalat lebih menekankan pada aspek fikih formal seperti syarat, rukun, dan 

pembatalannya, daripada aspek tasawuf dan dimensi sosial-transformasinya. Padahal, menurut al-

Ghazali dalam Ihya Ulumuddin, kesempurnaan ibadah terletak pada keseimbangan integral antara 

dimensi lahiriah dan batiniah, antara ritual dan substansi. Kegagalan dalam menyajikan keseimbangan 

ini, menurut penelitian Lickona (1991), dapat mengurangi efektivitas pendidikan dalam membentuk 

karakter yang utuh dan integratif. Pendidikan fikih yang terlalu menekankan aspek formal-legalistik 

tanpa diimbangi dengan dimensi spiritual-etis berpotensi melahirkan penganut agama yang ritualistik 

tetapi minim kedalaman spiritual dan tanggung jawab sosial. Ini merupakan tantangan serius yang 

memerlukan pendekatan pedagogis yang lebih holistik. 

Rendahnya integrasi nilai keadilan dalam materi fikih muamalah (hanya 43%) merupakan 

temuan yang mengkhawatirkan mengingat keadilan adalah maqashid al-syari'ah yang fundamental dan 

tujuan utama hukum Islam. Materi tentang ekonomi Islam, contohnya, lebih banyak membahas 

teknikalitas akad dan transaksi daripada prinsip keadilan distributif dalam ekonomi. Hal ini menurut 

Chapra (2000) mencerminkan reduksi terhadap ekonomi Islam yang seharusnya tidak hanya concern 

dengan halal-haram formal tetapi juga dengan keadilan substantif dan kesejahteraan universal. Temuan 

ini konsisten dengan kritik Kamali (2008) terhadap pendekatan fikih yang legal-formalistik dalam 

pendidikan modern yang mengabaikan dimensi maqashid (tujuan hukum). Dalam konteks Indonesia 

yang menghadapi ketimpangan ekonomi signifikan, pendidikan fikih muamalah seharusnya mampu 

membekali peserta didik dengan kesadaran kritis tentang keadilan sosial ekonomi, bukan sekadar 

pengetahuan tentang teknikalitas transaksi. Ini memerlukan reorientasi dari pendekatan fikih yang 

tekstual-normatif menuju pendekatan yang substansial-kontekstual. 



9  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. xx, No. xx, Bulan 20xx  

 

Implikasi dari temuan penelitian ini terhadap pengembangan kurikulum PAI di masa depan 

cukup signifikan dan multidimensi. Pertama, diperlukan reorientasi paradigmatik pendekatan integrasi 

nilai moderasi dari yang bersifat additional (tambahan) menuju infused (terinfusi), di mana nilai 

moderasi menjadi DNA yang menyatu dalam seluruh struktur dan konten pembelajaran fikih. Kedua, 

pengembangan materi fikih perlu memperkuat dimensi kontekstualisasi dengan menghubungkan 

konsep fikih klasik dengan isu kontemporer seperti keadilan gender, lingkungan hidup, HAM, dan 

pluralisme. Ketiga, perlu penyusunan framework yang jelas dan terukur tentang indikator pencapaian 

moderasi beragama dalam setiap materi fikih, dilengkapi dengan instrumen assessment yang sesuai. 

Keempat, pentingnya penguatan capacity building guru melalui pelatihan berkelanjutan yang tidak 

hanya meningkatkan kompetensi konten tetapi juga kemampuan pedagogis dalam mengintegrasikan 

nilai moderasi secara organik dalam pembelajaran fikih. 

Keterbatasan penelitian ini terutama terletak pada fokusnya yang hanya pada analisis dokumen 

buku teks tanpa mengkaji implementasi di level kelas dan persepsi peserta didik. Penelitian lanjutan 

diperlukan untuk mengeksplorasi bagaimana integrasi nilai moderasi dalam materi fikih tersebut 

diaktualisasikan dalam proses pembelajaran interaktif, serta bagaimana respon kognitif dan afektif 

siswa terhadap integrasi nilai tersebut. Selain itu, penelitian komparatif dengan kurikulum pendidikan 

agama di negara muslim lainnya seperti Malaysia, Turki, dan Maroko dapat memberikan perspektif yang 

lebih komprehensif tentang best practices integrasi moderasi beragama dalam pendidikan fikih. 

Penelitian longitudinal juga diperlukan untuk mengukur dampak jangka panjang dari integrasi nilai 

moderasi terhadap pembentukan sikap dan perilaku keberagamaan siswa. 

Secara keseluruhan, penelitian ini mengkonfirmasi bahwa meskipun Kurikulum Merdeka telah 

memberikan landasan filosofis dan kerangka kebijakan yang baik untuk integrasi nilai moderasi 

beragama, namun implementasinya dalam materi fikih masih memerlukan penyempurnaan yang 

signifikan baik pada level desain kurikulum, pengembangan materi, maupun kapasitas guru. 

Transformasi pendekatan dari tekstual ke kontekstual, dari additional ke infused, dan dari partial ke 

komprehensif menjadi keniscayaan jika tujuan strategis membentuk muslim Indonesia yang moderat, 

inklusif, dan berkemajuan melalui pendidikan fikih ingin diwujudkan secara efektif. Ini bukan hanya 

tantangan teknis-pedagogis, tetapi lebih merupakan tantangan paradigmatik yang memerlukan 

keberanian intelektual dan komitmen institusional yang kuat dari semua pemangku kepentingan 

pendidikan Islam di Indonesia. 

 

Conclusion 
Penelitian ini telah berhasil menganalisis integrasi nilai moderasi beragama dalam materi fikih 

Pendidikan Agama Islam pada Kurikulum Merdeka melalui pendekatan content analysis yang 

komprehensif dan sistematis. Temuan utama mengungkapkan bahwa integrasi nilai moderasi beragama 

masih bersifat fragmentaris dan tidak sistematis, dengan distribusi yang tidak merata di antara berbagai 

dimensi moderasi. Nilai toleransi muncul sebagai aspek yang paling dominan (65%), diikuti oleh anti-

kekerasan (45%), sementara nilai keseimbangan hanya tercakup dalam 30% materi. Pola integrasi yang 



10  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. xx, No. xx, Bulan 20xx  

 

terbentuk cenderung implisit dan bersifat tambahan (additional) daripada eksplisit dan terinfusi dalam 

narasi utama pembelajaran fikih. Pendekatan integrasi yang digunakan masih didominasi oleh metode 

tekstual dengan kontekstualisasi yang terbatas terhadap isu-isu kontemporer, sehingga mengurangi 

relevansi materi fikih dengan realitas sosial yang dihadapi peserta didik. Temuan ini mengindikasikan 

bahwa meskipun secara kuantitatif terdapat upaya integrasi, secara kualitatif pendekatan yang 

digunakan belum menyentuh esensi integrasi yang holistik dan transformatif. 

Analisis mendalam terhadap representasi nilai moderasi dalam materi fikih mengungkapkan 

beberapa tantangan struktural yang bersifat multidimensional. Pertama, terdapat ketegangan dialektis 

antara warisan tradisi keagamaan yang cenderung eksklusif dengan tuntutan kurikulum modern yang 

inklusif. Ketegangan ini tercermin dalam ambivalensi penyajian materi yang di satu sisi ingin 

mempertahankan otoritas tradisi keagamaan, namun di sisi lain harus merespons tuntutan pendidikan 

modern tentang inklusivitas dan pluralisme. Kedua, kecenderungan pendekatan legal-formalistik dalam 

penyajian materi fikih yang mengabaikan dimensi etika dan sosial dari hukum Islam. Pendekatan ini 

mereduksi fikih menjadi sekumpulan aturan legal yang kaku tanpa menyentuh roh dan semangat 

substantif dari hukum Islam itu sendiri. Ketiga, representasi hubungan muslim-nonmuslim yang masih 

dalam kerangka fungsional daripada substantif, di mana non-muslim lebih sering digambarkan sebagai 

objek dakwah daripada mitra setara dalam membangun peradaban. Keempat, lemahnya integrasi 

maqashid syariah dalam pembahasan fikih muamalah, khususnya dalam menekankan aspek keadilan 

substantif melampaui technicalities of Islamic contracts. Tantangan-tantangan struktural ini tidak hanya 

bersifat teknis-pedagogis, tetapi lebih mendasar menyangkut paradigma pendidikan fikih itu sendiri. 

Implikasi teoretis dari penelitian ini memperkuat tesis mengenai pentingnya pendekatan 

integratif dalam pengembangan materi pendidikan agama. Temuan penelitian mendukung kerangka 

teoretik hidden curriculum dengan menunjukkan bagaimana nilai-nilai moderasi lebih banyak 

disampaikan secara implisit melalui contoh dan ilustrasi daripada pernyataan eksplisit dalam konsep 

utama. Hal ini mengonfirmasi bahwa pendidikan nilai seringkali terjadi melalui proses yang tidak 

terlihat (hidden) namun justru memiliki dampak yang signifikan terhadap pembentukan sikap peserta 

didik. Selain itu, penelitian ini mengonfirmasi relevansi teori Bernstein mengenai klasifikasi dan framing 

dalam kurikulum, di mana materi fikih masih menunjukkan pemisahan yang kuat antara pengetahuan 

fikih murni dan nilai-nilai moderasi. Klasifikasi yang rigid ini menciptakan dikotomi artifisial yang 

menghambat integrasi nilai yang organik. Lebih jauh, penelitian ini memberikan kontribusi teoretis 

dalam pengembangan konsep integrasi nilai dalam pendidikan agama dengan menawarkan kerangka 

analitis yang membedakan antara integrasi yang bersifat additional, infused, dan transformed. 

Kontribusi teoretis ini penting untuk memperkaya diskursus akademik tentang pengembangan 

kurikulum pendidikan agama yang responsif terhadap tantangan zaman. 

Rekomendasi praktis yang dapat disarankan meliputi tiga level intervensi yang saling berkaitan. 

Pada level kebijakan, diperlukan pengembangan pedoman integrasi nilai moderasi yang lebih 

operasional dan terukur dalam penyusunan buku teks PAI. Pedoman ini harus menyediakan framework 

yang jelas tentang indikator integrasi, mekanisme evaluasi, dan standar kualitas yang harus dipenuhi. 



11  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. xx, No. xx, Bulan 20xx  

 

Pada level kurikulum, penting dilakukan reorientasi dari pendekatan additional menuju infused 

integration di mana nilai moderasi menjadi roh yang menyatu dalam seluruh pembahasan fikih. 

Reorientasi ini memerlukan revisi terhadap struktur kurikulum, silabus, dan rencana pembelajaran 

untuk memastikan integrasi yang organik dan holistik. Pada level pembelajaran, diperlukan penguatan 

kapasitas guru melalui program pelatihan berkelanjutan yang tidak hanya meningkatkan kompetensi 

konten tetapi juga mengembangkan kemampuan pedagogis dalam mengkontekstualisasikan materi 

fikih dengan isu-isu kontemporer. Ketiga level intervensi ini harus dilakukan secara simultan dan 

terkoordinasi untuk menciptakan ekosistem pendidikan yang kondusif bagi integrasi nilai moderasi 

beragama. 

Keterbatasan penelitian ini terutama terletak pada fokusnya yang hanya pada analisis dokumen 

buku teks tanpa mengkaji implementasi di tingkat kelas dan persepsi peserta didik. Keterbatasan ini 

menyisakan pertanyaan penting tentang bagaimana integrasi nilai moderasi dalam materi fikih tersebut 

diaktualisasikan dalam proses pembelajaran sehari-hari, serta bagaimana respon dan pemahaman 

siswa terhadap nilai-nilai moderasi tersebut. Oleh karena itu, penelitian lanjutan diperlukan untuk 

mengeksplorasi dimensi implementasi dan persepsi ini melalui pendekatan kualitatif seperti observasi 

kelas, wawancara mendalam dengan guru dan siswa, serta studi etnografi di lingkungan sekolah. 

Penelitian komparatif dengan kurikulum pendidikan agama di negara muslim lainnya seperti Malaysia, 

Turki, atau Maroko juga dapat memberikan perspektif yang lebih komprehensif tentang best practices 

integrasi moderasi beragama dalam pendidikan fikih. Selain itu, penelitian longitudinal diperlukan 

untuk mengukur dampak jangka panjang dari integrasi nilai moderasi terhadap pembentukan sikap dan 

perilaku keberagamaan siswa. 

Secara keseluruhan, penelitian ini menyimpulkan bahwa meskipun Kurikulum Merdeka telah 

memberikan landasan yang promising untuk integrasi nilai moderasi beragama, namun 

implementasinya dalam materi fikih masih memerlukan transformasi signifikan dari pendekatan 

tekstual ke kontekstual, dari additional ke infused, dan dari partial ke komprehensif. Transformasi ini 

bukan sekadar perubahan teknis, tetapi merupakan pergeseran paradigmatik yang menyangkut cara 

memandang dan mempraktikkan pendidikan fikih. Keberhasilan transformasi ini akan menentukan 

kontribusi pendidikan fikih dalam membentuk generasi muslim Indonesia yang tidak hanya paham 

hukum Islam secara formal tetapi juga mampu mengaktualisasikannya dalam bentuk sikap moderat, 

inklusif, dan relevan dengan tantangan zaman. Dalam konteks Indonesia yang majemuk dan dinamis, 

pendidikan fikih harus mampu menjawab tantangan kontemporer sekaligus tetap berakar pada 

khazanah keislaman yang kaya. Ini merupakan tugas bersama seluruh pemangku kepentingan 

pendidikan untuk mewujudkan visi pendidikan Islam yang rahmatan lil 'alamin, yang tidak hanya 

mencetak muslim yang taat beribadah tetapi juga warga negara yang berkontribusi positif bagi 

kemajuan bangsa dan peradaban manusia. 

Penelitian ini pada akhirnya menegaskan bahwa integrasi nilai moderasi beragama dalam 

pendidikan fikih bukanlah proyek tambal sulam, melainkan proses transformasi menyeluruh yang 

memerlukan komitmen, konsistensi, dan keberanian untuk melakukan pembaruan. Kurikulum Merdeka 



12  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. xx, No. xx, Bulan 20xx  

 

dengan filosofinya yang menekankan kemerdekaan belajar sebenarnya memberikan peluang besar 

untuk transformasi ini, asalkan diikuti dengan kesiapan sumber daya manusia, dukungan kebijakan, dan 

kemauan politik yang kuat. Masa depan pendidikan Islam di Indonesia sangat bergantung pada 

kemampuan kita untuk melakukan refleksi kritis dan inovasi kreatif dalam merancang pendidikan 

agama yang tidak hanya transfer pengetahuan tetapi juga transformasi nilai, tidak hanya menyiapkan 

untuk kehidupan akhirat tetapi juga membekali untuk menghadapi tantangan kehidupan dunia yang 

semakin kompleks.  

 
Bibliografi 
Abdussamad, F. (2022). Moderasi beragama dalam pendidikan Islam: Konsep dan implementasi. Jakarta: 

PT RajaGrafindo Persada. 

Alim, Z. (2023). Analisis konten buku teks Pendidikan Agama Islam Kurikulum Merdeka. Jurnal 

Pendidikan Islam, 15(2), 45–62. 

Amin, M. (2021). Pendekatan kontekstual dalam pembelajaran fikih di era digital. Jurnal Studi Islam, 

22(1), 78–95. 

Asrori, A. (2022). Integrasi nilai toleransi dalam materi fikih Madrasah Aliyah. Jurnal Pendidikan Agama 

Islam, 19(1), 112–129. 

Fahri, M. (2023). Religious moderation in Indonesian Islamic education. Indonesian Journal of Islamic 

Education, 8(2), 201–218. 

Fatimah, S. (2022). Kurikulum Merdeka dan penguatan moderasi beragama. Jurnal Kajian Pendidikan 

Islam, 14(2), 167–184. 

Hidayat, R. (2021). Pendekatan higher order thinking skills dalam pembelajaran fikih. Jurnal Ilmiah 

Pendidikan Islam, 13(3), 234–251. 

Ihsan, M. (2023). Content analysis buku teks fikih MA Kurikulum 2013. Jurnal Pendidikan Islam 

Kontemporer, 17(1), 89–106. 

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2022). Panduan implementasi moderasi beragama dalam 

pendidikan. Jakarta: Direktorat Jenderal Pendidikan Islam. 

Ma’arif, M. (2021). Challenges in contextualizing fiqh materials for Generation Z. Journal of Islamic 

Education Research, 12(2), 156–173. 

Masykur, R. (2023). Digitalisasi materi Pendidikan Agama Islam dalam Kurikulum Merdeka. Jurnal 

Inovasi Pendidikan Islam, 9(1), 67–84. 

Muhaimin. (2022). Paradigma pendidikan Islam moderat. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Mukminin, A. (2021). Wasathiyyah values in Islamic education. Journal of Indonesian Islam, 15(1), 123–

140. 

Nurdin, A. (2023). Pembelajaran fikih berbasis masalah kontemporer. Jurnal Studi Keislaman, 25(3), 

278–295. 

Qodir, A. (2022). Pengembangan bahan ajar fikih bermuatan moderasi beragama. Jurnal Pendidikan 

Agama Islam, 20(2), 189–206. 



13  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. xx, No. xx, Bulan 20xx  

 

Rahman, A. (2021). Islamic education and character building in digital era. Jakarta: Kencana Prenada 

Media Group. 

Sari, D. P. (2023). Implementasi nilai anti-kekerasan dalam materi Pendidikan Agama Islam. Jurnal 

Pendidikan Karakter, 14(1), 45–62. 

Setiawan, B. (2022). Evaluasi buku teks Pendidikan Agama Islam Kurikulum Merdeka. Jurnal Penelitian 

Pendidikan Islam, 16(2), 134–151. 

Supriyanto, E. (2021). Penguatan moderasi beragama melalui pendidikan fikih. Jurnal Islamika, 23(3), 

167–184. 

Wahyudi, D. (2023). Pendekatan balanced dalam pembelajaran fikih. Jurnal Studi Islam dan Sosial, 18(2), 

201–218. 


