
      141  

SUKIJO CiRCLE  

SUKIJO CiRCLE : Journal of Contemporary Islamic Education Studies 

Vol. 01, No. 02. 2025 
e-ISSN: xxxx-xxxx 
 

KONSEP DASAR FILSAFAT MANAJEMEN PENDIDIKAN ISLAM 
 

Nur Annisa Almaidah 1, Ainur Rofiq 2 

1 Universitas Mukhtar Syafaat, Banyuwangi, Indonesia. nurannisaalmaidah@gmail.com  
2Universitas Mukhtar Syafaat, Banyuwangi, Indonesia. ainurrofiq@iaida.ac.id 

 

Article Info  ABSTRACT  

Article History: 
Submission 27 Desember 2025 

Accepted 29 Desember 2025 

Published 31 Desember 2025 
 

 
This research aims to reconstruct and deeply examine the 
philosophical foundations of Islamic education management, which 
are often overlooked amidst the current of modern educational 
technocracy. This study employs a qualitative method with a library 
research approach to dissect the roots of educational management 
through three pillars of philosophy: ontology, epistemology, and 
axiology. The findings indicate that ontologically, Islamic education 
management is based on the nature of education as a divine mandate 
and humans as managing subjects (khalifah). Epistemologically, the 
integration of revelation (bayani), reason (burhani), and intuition 
(irfani) serves as the primary methodology in managerial decision-
making. Axiologically, the ultimate goal of Islamic education 
management is not merely administrative efficiency but the 
attainment of benefit for the perfect human (insan kamil). The main 
discovery of this article confirms that prophetic leadership based on 
the qualities of siddiq, amanah, tabligh, and fathanah is a vital 
instrument in transforming philosophical values into superior 
managerial practices. This research implies the importance of 
reorienting the policies of Islamic educational institutions to avoid 
falling into managerial secularism. 

Keywords:  
Filsafat Manajemen; 
Kepemimpinan Profetik; 
Pendidikan Islam.  

 
 
 
  
 

 

Corresponding Author: Nur Annisa Almaidah 
Universitas Mukhtar Syafaat, Banyuwangi, Indonesia  
nurannisaalmaidah@gmail.com 

 

PENDAHULUAN  

Manajemen Pendidikan Islam (MPI) sering kali disalahpahami sebagai sekadar penerapan 

teori-teori manajemen yang berasal dari Barat, seperti Scientific Management atau Total Quality 

Management (TQM), yang kemudian diberi label "Islam" hanya dengan menambahkan ayat-ayat 

Al-Qur'an secara parsial. Fenomena ini, yang sering disebut sebagai "islamisasi kulit", telah 

menyebabkan MPI kehilangan akar filosofisnya yang mendalam. Dengan pendekatan ini, MPI justru 

kehilangan kekuatan aslinya yang seharusnya menjadi pondasi bagi pembentukan sistem 

manajerial yang sesuai dengan nilai-nilai Islam yang komprehensif. Dalam praktiknya, hal ini 

menyebabkan MPI terjebak dalam kerangka pemikiran yang lebih sekuler dan teknis daripada 

sebuah disiplin ilmu yang seharusnya memiliki dimensi spiritual dan etika yang kuat (Adriansyah 

dkk., 2022). 

Secara mendasar, MPI adalah sebuah disiplin ilmu mandiri yang tidak sekadar mengadopsi 

konsep-konsep manajerial yang ada di Barat, melainkan dibangun atas dasar Islamic worldview 

mailto:nurannisaalmaidah@gmail.com


142  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025 

  

 

(ru’yatul Islam lil wujud). Ini berarti bahwa setiap aktivitas manajerial dalam konteks pendidikan 

Islam bukan hanya sekadar untuk mencapai tujuan administratif atau ekonomis, tetapi juga 

merupakan manifestasi dari ketundukan kepada Allah SWT. Dalam pandangan ini, semua tindakan 

dalam manajemen pendidikan harus mengacu pada prinsip-prinsip Islam yang tidak hanya 

mencakup aspek administratif, tetapi juga moral dan spiritual. Oleh karena itu, MPI seharusnya 

lebih dari sekadar teknik untuk menjalankan sistem pendidikan, tetapi juga menjadi sarana untuk 

membentuk individu yang taat kepada Allah dan memiliki integritas moral yang tinggi (Mahbubi, 

2024). 

Namun, kenyataannya, banyak institusi pendidikan Islam yang menghadapi dikotomi tajam 

antara profesionalisme manajerial dan spirit religius. Di satu sisi, banyak lembaga pendidikan Islam 

yang dikelola dengan sangat profesional, mengikuti standar manajemen yang ketat, namun 

seringkali kehilangan nilai-nilai spiritual yang menjadi ciri khas pendidikan Islam. Mereka mungkin 

sangat sukses dalam hal pengelolaan sumber daya manusia, anggaran, dan infrastruktur, tetapi 

pendidikan yang diberikan tidak menciptakan karakter yang kuat dan tidak memperhatikan aspek 

keagamaan yang mendalam. Di sisi lain, ada lembaga pendidikan Islam yang sangat kental dengan 

suasana religius, dengan penekanan yang kuat pada aspek spiritual, namun seringkali lemah dalam 

tata kelola organisasi. Sistem manajemen yang diterapkan mungkin tidak terstruktur dengan baik, 

dan kualitas administrasi serta efisiensi lembaga menjadi sangat rendah. Hal ini menyebabkan 

lemahnya daya saing lembaga tersebut dalam menghadapi tantangan zaman (Abdullah, 1992; 

Mahbubi, 2025a). 

Fragmentasi ini mengarah pada pergeseran orientasi lembaga pendidikan Islam. Sebagian 

besar lembaga pendidikan Islam kini lebih fokus pada pencapaian hasil yang berbasis pada 

kebutuhan pasar ekonomi, atau lebih dikenal dengan istilah "industri pendidikan". Dalam 

paradigma ini, pendidikan dianggap sebagai alat untuk menghasilkan tenaga kerja yang siap pakai 

untuk memenuhi kebutuhan dunia kerja. Sebagai akibatnya, banyak lembaga pendidikan Islam yang 

kehilangan orientasi utamanya, yaitu untuk membentuk individu yang memiliki pemahaman agama 

yang mendalam dan dapat memberikan kontribusi positif terhadap masyarakat, bangsa, dan umat 

manusia. 

Pengalihan fokus ini sangat berbahaya, karena pendidikan Islam yang seharusnya berfungsi 

untuk membentuk peradaban yang bermoral dan berkarakter justru terjebak dalam logika 

pragmatisme ekonomi. Oleh karena itu, perlu dilakukan upaya untuk mendekonstruksi praktik-

praktik pendidikan yang sekularistik ini. Dalam hal ini, filsafat manajemen pendidikan Islam sangat 

penting untuk memberikan arahan yang jelas tentang tujuan dan orientasi lembaga pendidikan 



143  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025 

  

 

Islam, serta untuk mengembalikan institusi pendidikan Islam pada tujuan utamanya, yaitu menjadi 

"pembentuk peradaban" (civilization builder). 

Filsafat MPI bukan hanya berkaitan dengan teori-teori manajerial yang bersifat teknis, 

tetapi juga melibatkan pemahaman yang mendalam tentang nilai-nilai moral dan spiritual yang 

harus ada dalam pendidikan Islam. Filsafat ini mengajarkan bahwa manajemen pendidikan harus 

dipandang sebagai sebuah proses yang sacred (suci) untuk mengembangkan potensi fitrah manusia 

secara utuh. Dalam konteks pendidikan Islam, manajemen tidak hanya bertujuan untuk memenuhi 

tujuan administratif atau ekonomi, tetapi juga untuk membentuk manusia yang memiliki 

kepribadian mulia dan mampu memberikan kontribusi positif kepada umat manusia, sesuai dengan 

prinsip-prinsip Islam. 

Pemahaman ini mengarah pada pentingnya kajian MPI melalui pendekatan filosofis yang 

mencakup tiga aspek utama, yaitu ontologi, epistemologi, dan aksiologi. Ontologi MPI berkaitan 

dengan hakikat pendidikan Islam itu sendiri, yaitu apa yang seharusnya dipelajari dan bagaimana 

pendidikan Islam membentuk karakter dan moralitas peserta didik. Epistemologi MPI berfokus 

pada sumber pengetahuan yang digunakan dalam pendidikan Islam, yang mencakup wahyu (Al-

Qur'an dan Hadits) serta akal manusia, dan bagaimana cara pengetahuan tersebut diperoleh dan 

diterapkan dalam kehidupan sehari-hari. Aksiologi MPI, di sisi lain, berkaitan dengan nilai-nilai yang 

diterapkan dalam pendidikan Islam, yaitu nilai moral dan spiritual yang harus dijunjung tinggi oleh 

setiap individu yang terlibat dalam pendidikan, baik sebagai pendidik maupun peserta didik 

(Fauzan;, 2011). 

Dalam kajian ini, penting untuk memahami bahwa MPI seharusnya bukan sekadar sebuah 

alat untuk mengelola pendidikan, tetapi juga harus menjadi wahana untuk menanamkan nilai-nilai 

keagamaan, moral, dan etika dalam kehidupan peserta didik. Manajemen pendidikan Islam, dengan 

demikian, harus memiliki orientasi yang jelas dalam mencetak generasi yang tidak hanya cerdas 

secara akademis, tetapi juga memiliki karakter yang kuat, berakhlak mulia, dan mampu 

memberikan kontribusi positif terhadap masyarakat. Oleh karena itu, pemahaman terhadap filsafat 

MPI sangat penting dalam rangka mewujudkan pendidikan Islam yang berkualitas dan dapat 

berperan dalam pembangunan peradaban yang lebih baik (Mahbubi, 2025b). 

Dalam konteks ini, penelitian tentang MPI melalui pendekatan filosofis menjadi sangat 

krusial, karena hal ini dapat membantu mengidentifikasi dan mengatasi tantangan-tantangan yang 

dihadapi oleh lembaga pendidikan Islam saat ini. Penelitian ini bertujuan untuk menggali lebih 

dalam tentang bagaimana filsafat MPI dapat mengarahkan pengelolaan pendidikan Islam agar tetap 

relevan dengan perkembangan zaman tanpa kehilangan esensi spiritual dan moral yang menjadi 



144  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025 

  

 

ciri khas pendidikan Islam. Selain itu, penelitian ini juga bertujuan untuk mengembangkan kerangka 

kerja yang dapat membantu lembaga pendidikan Islam dalam menjalankan manajemennya dengan 

lebih baik, dengan tetap mempertahankan nilai-nilai agama yang mendalam (Gharawiyan, 2012). 

 

METODOLOGI PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian studi 

kepustakaan (library research), yang berfokus pada penelusuran literatur terkait fondasi filosofis 

manajemen pendidikan Islam (MPI). Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini bertujuan 

untuk menggali secara mendalam nilai-nilai filosofis yang mendasari manajemen pendidikan Islam, 

serta untuk memahami bagaimana prinsip-prinsip tersebut dapat diterapkan dalam konteks 

pendidikan modern. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya berfokus pada aspek teknis atau 

praktis manajemen, tetapi juga pada dimensi filosofis yang menjadi dasar dari sistem manajerial 

dalam pendidikan Islam (Gharawiyan, 2012; Mahbubi, 2025b). 

Data yang digunakan dalam penelitian ini berasal dari dua sumber utama: data primer dan 

data sekunder. Data primer terdiri dari teks-teks otoritatif yang sangat mendalam dan mendasar, 

yaitu Al-Qur'an dan Hadis, yang menjadi sumber utama ajaran Islam dan dasar dari setiap praktik 

manajerial dalam Islam. Selain itu, pemikiran tokoh-tokoh fundamental dalam manajemen 

pendidikan Islam juga menjadi sumber utama data, karena kontribusi mereka sangat signifikan 

dalam mengembangkan kerangka kerja manajerial yang sesuai dengan nilai-nilai Islam. Teks-teks 

ini memberikan wawasan yang sangat penting tentang nilai-nilai dasar dalam pendidikan Islam, 

seperti akhlak, keadilan, dan kesetaraan, yang harus dijunjung tinggi dalam setiap praktik 

manajerial pendidikan Islam (Iskandar, 2022). 

Data sekunder yang digunakan dalam penelitian ini terdiri dari artikel-artikel jurnal ilmiah 

dan buku teks manajemen pendidikan kontemporer yang relevan dengan topik yang dibahas. 

Artikel-artikel ini membantu untuk memberikan perspektif yang lebih luas mengenai 

perkembangan manajemen pendidikan secara umum, baik dalam konteks pendidikan Islam 

maupun pendidikan secara lebih umum. Buku-buku teks manajemen pendidikan modern juga 

memberikan kerangka teori yang dapat digunakan untuk membandingkan dan mengintegrasikan 

prinsip-prinsip manajerial modern dengan nilai-nilai Islam yang telah ada (Iskandar, 2022). 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi, dengan menyeleksi literatur 

secara kritis. Peneliti menggunakan metode note-taking untuk mencatat hal-hal yang penting dan 

relevan dari setiap literatur yang dibaca, dan kemudian melakukan sintesis literatur untuk 

menggabungkan ide-ide yang muncul dari berbagai sumber. Proses seleksi ini bertujuan untuk 



145  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025 

  

 

memastikan bahwa data yang dikumpulkan benar-benar relevan dan kredibel, serta dapat 

memberikan gambaran yang utuh tentang prinsip-prinsip manajemen pendidikan Islam. 

Analisis data dilakukan menggunakan teknik analisis isi (content analysis) dan deskriptif-

filosofis, di mana peneliti bertindak sebagai instrumen utama dalam mereduksi, menyajikan, dan 

menginterpretasikan data. Analisis isi bertujuan untuk mengidentifikasi tema-tema utama yang 

muncul dari literatur, seperti prinsip-prinsip manajerial dalam pendidikan Islam, serta cara-cara 

nilai-nilai transendental Islam diterjemahkan ke dalam praktik manajerial. Pendekatan deskriptif-

filosofis digunakan untuk menggali makna-makna yang lebih dalam dari setiap konsep yang 

ditemukan dalam literatur, serta untuk memberikan interpretasi filosofis terhadap setiap konsep 

yang relevan dengan manajemen pendidikan Islam (Mahbubi, 2025b; Malahati dkk., 2023). 

Dalam melakukan analisis, peneliti menggunakan pola pikir deduktif-induktif. Pola pikir 

deduktif digunakan untuk menguji dan memverifikasi teori-teori yang sudah ada mengenai 

manajemen pendidikan Islam, dengan memanfaatkan data yang dikumpulkan untuk mendukung 

atau menentang teori-teori tersebut. Sementara itu, pola pikir induktif digunakan untuk 

mengembangkan teori-teori baru berdasarkan temuan-temuan yang ada dalam literatur yang 

dianalisis. Proses ini memungkinkan peneliti untuk menyusun pemahaman yang lebih utuh dan 

komprehensif mengenai manajemen pendidikan Islam, serta untuk merumuskan konsep dasar 

filsafat manajemen pendidikan Islam yang dapat diintegrasikan dengan praktik-praktik manajerial 

modern. 

Tujuan utama dari penelitian ini adalah untuk mengintegrasikan prinsip-prinsip manajerial 

modern dengan nilai-nilai transendental Islam. Hal ini bertujuan untuk merumuskan sebuah konsep 

dasar filsafat manajemen pendidikan Islam yang utuh dan komprehensif, yang tidak hanya relevan 

dengan kebutuhan manajerial dalam pendidikan, tetapi juga sesuai dengan tuntutan moral dan 

spiritual yang diemban oleh pendidikan Islam. Konsep ini diharapkan dapat menjadi dasar bagi 

pengembangan sistem manajerial dalam pendidikan Islam yang lebih adaptif terhadap 

perkembangan zaman, namun tetap berpegang pada nilai-nilai Islam yang luhur (Dini, 2024; 

Malahati dkk., 2023). 

Dengan pendekatan yang terstruktur dan metodologi yang mendalam ini, penelitian ini 

diharapkan dapat memberikan kontribusi signifikan dalam pengembangan teori dan praktik 

manajemen pendidikan Islam, serta memberikan gambaran yang lebih jelas tentang bagaimana 

MPI dapat diterapkan dengan tetap menjaga keseimbangan antara prinsip-prinsip modern dan 

nilai-nilai agama yang fundamental. 

 



146  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025 

  

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Dekonstruksi Fungsi Manajerial Berbasis Nilai Islam 

Manajemen Pendidikan Islam (MPI) memiliki kekuatan utama dalam kemampuannya untuk 

mengintegrasikan dimensi material dan spiritual, yang membedakannya dari model manajemen 

pendidikan lainnya. Berdasarkan analisis filosofis, ditemukan bahwa fungsi manajerial klasik yang 

meliputi Perencanaan, Pengorganisasian, Penggerakan, dan Pengawasan mengalami transformasi 

yang signifikan ketika ditempatkan dalam bingkai filsafat Islam. 

Fungsi manajerial pertama yang mengalami perubahan makna adalah perencanaan 

(planning atau Al-Takhtit). Dalam manajemen pendidikan Islam, perencanaan bukan hanya sekadar 

upaya untuk menetapkan target-target angka atau pencapaian jangka pendek. Sebaliknya, 

perencanaan dalam MPI memiliki makna yang jauh lebih mendalam, yaitu sebagai manifestasi dari 

niat yang tulus untuk mencapai Mardhatillah, atau keridaan Allah SWT. Dalam hal ini, perencanaan 

tidak hanya mempertimbangkan keberhasilan material, tetapi juga mencakup aspek keberlanjutan 

(sustainability) yang mencakup lingkungan hidup dan moralitas umat. Oleh karena itu, tujuan akhir 

dari setiap perencanaan dalam MPI adalah untuk memastikan bahwa lembaga pendidikan tidak 

hanya sukses secara ekonomi, tetapi juga memiliki dampak positif terhadap peradaban Islam dan 

umat manusia secara keseluruhan. 

Pengorganisasian (organizing atau Al-Tanzim) dalam MPI juga mengalami pergeseran 

makna. Dalam konteks manajemen pendidikan Islam, pengorganisasian tidak hanya tentang 

pembagian tugas dan pengaturan sumber daya manusia, tetapi juga berlandaskan pada nilai 

amanah atau kepercayaan yang diberikan oleh Allah kepada setiap individu. Konsep The Right Man 

on The Right Place, yang mendasarkan pembagian kerja pada kompetensi masing-masing individu, 

menjadi sangat penting. Dengan demikian, meskipun ada kesamaan dalam pembagian kerja antara 

manajemen Islam dan manajemen konvensional, MPI menekankan bahwa pembagian kerja harus 

dilakukan dengan keadilan (Adil), tanpa diskriminasi dan dengan memperhatikan kompetensi 

masing-masing individu. Hal ini sejalan dengan prinsip itqan dalam Islam, yang menuntut agar 

setiap pekerjaan dilakukan dengan sempurna dan penuh tanggung jawab. 

Penggerakan (actuating atau Al-Tawjih), sebagai bagian dari manajemen, tidak hanya 

berfokus pada aspek pengendalian atau supervisi dari atasan kepada bawahan, tetapi juga 

memandang hubungan antara pimpinan dan bawahan sebagai sebuah hubungan ukhuwah 

(persaudaraan). Dalam MPI, pimpinan berfungsi sebagai uswah hasanah atau teladan yang baik. 

Kepemimpinan yang ideal tidak hanya memerintah, tetapi juga menginspirasi dan memberikan 

motivasi kepada para bawahannya. Konsep ini sangat berbeda dengan pendekatan manajerial yang 



147  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025 

  

 

hanya menekankan hubungan formal antara atasan dan bawahan. Dalam MPI, kepemimpinan yang 

efektif adalah kepemimpinan yang membangun hubungan yang kuat, berbasis pada rasa saling 

menghargai dan persaudaraan yang dibangun atas dasar nilai-nilai spiritual Islam. 

Terakhir, pengawasan (controlling atau Al-Riqabah) dalam MPI menggabungkan 

pengawasan administratif dengan pengawasan spiritual. Di dalam pengawasan tradisional, 

biasanya hanya digunakan audit administratif dan evaluasi berbasis angka. Namun dalam MPI, 

pengawasan dilaksanakan dengan kesadaran bahwa setiap tindakan yang dilakukan oleh individu 

dalam lembaga pendidikan adalah bentuk pengabdian kepada Allah SWT. Pengawasan ini bukan 

hanya berbentuk evaluasi kinerja administratif, tetapi juga mencakup evaluasi spiritual, dengan 

prinsip Muraqabah atau kesadaran akan kehadiran Allah. Hal ini secara langsung berfungsi untuk 

meminimalkan penyimpangan moral, korupsi, dan ketidakjujuran di dalam lembaga pendidikan. 

Integrasi Bayani, Burhani, dan Irfani dalam Pengambilan Keputusan 

Dari perspektif epistemologi, pengambilan keputusan dalam manajemen pendidikan Islam 

tidak dapat hanya mengandalkan satu pendekatan atau sumber pengetahuan saja. Berdasarkan 

kajian ini, ditemukan bahwa pengambilan keputusan dalam MPI seharusnya mengintegrasikan tiga 

pendekatan epistemologis yang sangat penting, yaitu Bayani, Burhani, dan Irfani. 

Bayani merujuk pada pendekatan berbasis teks atau wahyu, yakni sumber pengetahuan 

yang berasal dari Al-Qur'an dan Hadis. Menggunakan pendekatan ini, manajer pendidikan Islam 

akan mendapatkan pedoman yang jelas dan pasti mengenai nilai-nilai dan prinsip-prinsip yang 

harus diterapkan dalam pengelolaan pendidikan. Namun, jika hanya bergantung pada pendekatan 

ini, manajemen pendidikan Islam dapat menjadi kaku, tidak fleksibel, dan sulit beradaptasi dengan 

perkembangan teknologi yang pesat. 

Di sisi lain, Burhani mengacu pada pendekatan rasional atau ilmu pengetahuan, yang 

didasarkan pada logika, observasi, dan eksperimen. Pendekatan ini penting untuk memastikan 

bahwa keputusan yang diambil berdasarkan data dan bukti yang valid. Namun, apabila hanya 

menggunakan pendekatan ini, manajemen pendidikan Islam akan menjadi sekuler dan kehilangan 

ruh religius yang seharusnya menjadi inti dari sistem pendidikan Islam. 

Irfani, atau pendekatan berbasis intuisi, menekankan pentingnya pengetahuan yang 

datang dari pengalaman spiritual dan penghayatan pribadi. Pendekatan ini memungkinkan para 

pengambil keputusan untuk lebih sensitif terhadap kebutuhan spiritual dan moral dari peserta 

didik, serta memungkinkan keputusan yang lebih bijak dan penuh empati. Namun, jika terlalu 

mengandalkan pendekatan ini, keputusan yang diambil bisa menjadi sangat subjektif dan tidak 

terukur dengan jelas. 



148  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025 

  

 

Integrasi ketiga pendekatan ini — Bayani, Burhani, dan Irfani — menghasilkan keputusan 

yang "Cerdas secara Intelektual, Sah secara Syariat, dan Bijak secara Emosional." Inilah yang 

membedakan manajer pendidikan Islam dengan manajer pendidikan pada umumnya. Dengan 

menggunakan ketiga pendekatan ini, manajer pendidikan Islam dapat membuat keputusan yang 

tidak hanya rasional dan berdasar pada teks-teks agama, tetapi juga berlandaskan pada 

pengalaman spiritual dan nilai-nilai moral yang mendalam. 

Implementasi Etika Aksiologis dalam Budaya Organisasi 

Aksiologi dalam manajemen pendidikan Islam menciptakan budaya organisasi yang sangat 

unik, di mana nilai-nilai Adil dan Shura (musyawarah) menjadi kunci dalam menciptakan stabilitas 

di dalam lembaga pendidikan. Temuan penelitian menunjukkan bahwa etika dalam MPI memiliki 

dampak yang besar terhadap budaya sekolah, yang melibatkan semua pihak, baik guru, santri, 

maupun pengelola lembaga pendidikan. 

Prinsip transparansi dalam manajemen pendidikan Islam meningkatkan kepercayaan dari 

orang tua santri dan stakeholders lainnya. Hal ini penting untuk menciptakan hubungan yang sehat 

dan saling percaya antara lembaga pendidikan dan masyarakat. Selain itu, prinsip kesejahteraan 

memastikan bahwa upah guru diberikan dengan prinsip kemanusiaan dan martabat, yang 

mencerminkan penghargaan terhadap pengabdian mereka dalam mendidik generasi penerus. 

Prinsip inovasi, yang didorong oleh semangat Ijtihad, memungkinkan lembaga pendidikan untuk 

terus beradaptasi dengan tantangan zaman dan kemajuan teknologi, tanpa meninggalkan nilai-nilai 

dasar Islam. 

Kepemimpinan Profetik sebagai Model Solutif 

Filsafat manajemen pendidikan Islam menuntut keberadaan pemimpin yang memiliki 

karakter profetik. Kepemimpinan profetik ini merupakan jawaban terhadap krisis moral yang 

seringkali terjadi di lembaga pendidikan. Pemimpin yang memiliki karakter Fathanah (cerdas) 

mampu membuat lembaga menjadi kompetitif secara global, sementara sifat Siddiq (jujur) dan 

Amanah (dapat dipercaya) memastikan lembaga tetap berada pada jalur moralitas Islam. 

Kepemimpinan profetik ini bukan hanya sekadar memimpin secara administratif, tetapi 

juga menginspirasi dan memberi teladan dalam setiap aspek kehidupan. Ini menciptakan 

lingkungan pendidikan yang sehat, produktif, dan penuh dengan nilai-nilai luhur yang sejalan 

dengan ajaran Islam. 

Sintesis: Menuju Pendidikan Islam yang Unggul dan Beradab 

Secara keseluruhan, pembahasan ini menunjukkan bahwa manajemen pendidikan Islam 

yang sukses adalah manajemen yang mampu menyeimbangkan antara efisiensi sistem dan 



149  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025 

  

 

kemanusiaan subjeknya. Pendidikan Islam tidak boleh hanya mengejar akreditasi formal atau 

pencapaian nilai yang bersifat materialistis. Sebaliknya, pendidikan Islam harus memastikan bahwa 

setiap proses manajerial yang dilakukan bernilai ibadah, yang tidak hanya menghasilkan lulusan 

yang siap bekerja, tetapi juga lulusan yang siap membangun peradaban yang berakhlak mulia. 

Pendidikan Islam yang unggul adalah pendidikan yang tidak hanya kompeten secara akademis, 

tetapi juga berbudi pekerti dan mampu memberikan kontribusi bagi kemaslahatan umat manusia. 

 

SIMPULAN 

Berdasarkan analisis yang telah dipaparkan, dapat disimpulkan bahwa filsafat manajemen 

pendidikan Islam bukan sekadar instrumen teknis administratif, melainkan sebuah sistem tata kelola 

yang integral yang menyatukan dimensi material dan spiritual. Secara filosofis, manajemen pendidikan 

Islam berpijak pada landasan ontologis yang memandang organisasi sebagai amanah ketuhanan, 

landasan epistemologis yang mengintegrasikan wahyu dengan rasio, serta landasan aksiologis yang 

berorientasi pada kemaslahatan insan kamil. Keberhasilan model manajemen ini sangat bergantung 

pada kepemimpinan profetik yang mampu mentransformasikan nilai-nilai al-Asma al-Husna ke dalam 

budaya organisasi yang profesional dan akuntabel. Sebagai saran, para praktisi pendidikan Islam 

diharapkan tidak terjebak dalam pragmatisme manajerial yang sekularistik dan mulai melakukan 

reorientasi kebijakan yang berbasis pada penguatan identitas filosofis Islam. Selain itu, penelitian 

selanjutnya disarankan untuk mengeksplorasi model pengukuran kinerja berbasis nilai-nilai Islam agar 

konsep filosofis ini dapat diaplikasikan secara lebih terukur pada berbagai level institusi pendidikan. 

 

ACKNOWLEDGMENT 

Penulis mengucapkan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada pengelola perpustakaan 

dan penyedia basis data akademik digital yang telah memberikan akses luas terhadap sumber-

sumber literatur yang menjadi basis utama penelitian ini. Apresiasi juga disampaikan kepada 

Universitas KH. Mukhtar Syafaat, Blokagung, Bnayuwangi yang telah memberikan dukungan 

administratif dan lingkungan akademik yang kondusif selama proses penyusunan artikel. Meskipun 

penelitian ini dilakukan secara mandiri melalui metode studi pustaka, arahan dan diskusi bersama 

rekan-rekan sejawat telah memberikan kontribusi penting dalam mempertajam analisis komparatif 

mengenai manajemen jasa pendidikan ini. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdurrahman, N. H. (2015). Manajemen Strategik Pendidikan Islam. Bandung: Pustaka Setia. 

Al-Attas, S. M. N. (1991). The Concept of Education in Islam. Kuala Lumpur: ISTAC. 

Barnadib, I. (1994). Filsafat Pendidikan: Sistem dan Metode. Yogyakarta: Andi Offset. 



150  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025 

  

 

Daft, R. L. (2010). Management. (9th ed.). Mason, OH: South-Western Cengage Learning. (Sebagai 

referensi pembanding manajemen Barat). 

Hafidhuddin, D., & Tanjung, H. (2003). Manajemen Syariah dalam Praktik. Jakarta: Gema Insani Press. 

Kartanegara, M. (2006). Integrasi Ilmu: Sebuah Rekonstruksi Holistik. Jakarta: Arasy. (Penting untuk 

landasan Epistemologi). 

Abdullah, M. A. (1992). Aspek Epistemologis Filsafat Islam. Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies, 

12(50), 9–22. https://doi.org/10.14421/ajis.1992.050.9-22 

Adriansyah, H., Handayani, I. F., & Maftuhah, M. (2022). Peran pemimpin visioner dalam 

mewujudkan budaya sekolah berkarakter. Journal of Islamic Education and Innovation, 23–

35. https://doi.org/10.26555/jiei.v3i1.6162 

Dini, P. A. U. (2024, Desember). Metodologi Penelitian Kualitatif: Pengertian, Jenis, Contoh, dan 

Sistematikanya. Pendidikan Anak Usia Dini. https://paud.fip.unesa.ac.id/post/metodologi-

penelitian-kualitatif-pengertian-jenis-contoh-dan-sistematikanya 

Fauzan;, J. R. U. (2011). A theory of justice teori keadilan: Dasar-dasar filsafat poliik untuk 

mewujudkan kesejahteraan sosial dalam negara (Yogyakarta). Pustaka Pelajar. 

//lib.litbang.kemendagri.go.id%2Findex.php%3Fp%3Dshow_detail%26id%3D328 

Gharawiyan, M. (2012). Pengantar Memahami Buku Daras Filsafat Islam: Penjelasan untuk 

Mendekati Analisis Teori Filsafat Islam. sadra press. 

https://books.google.com/books?hl=en&lr=&id=seZ1DwAAQBAJ&oi=fnd&pg=PR7&dq=filsa

fat+islam&ots=I-0dOYGdoD&sig=w4vuz-ILQcJGX9slu13mnSU7Dek 

Iskandar, D. (2022). Metodologi Penelitian Kualitatif. Maghza Pustaka. https://katalog-

pustaka.uinbukittinggi.ac.id/pustaka/main/item/101054 

Mahbubi, M. (2024). Filsafat Ilmu; Sebuah Catatan Ringkas. Global Aksara. 

Mahbubi, M. (2025a). Filsafat Pendidikan Islam di Era AI: Integrasi Epistemologi dan Aksiologi Islam. 

An-Nuha, 5(1), Article 1. https://doi.org/10.24036/annuha.v5i1.591 

Mahbubi, M. (2025b). METOPEN FOR DUMMIES: Panduan Riset Buat Kaum Rebahan, Tugas Akhir 

Lancar, Rebahan Tetap Jalan!, (1 ed.). Global Aksara Pers. 

Malahati, F., B, A. U., Jannati, P., Qathrunnada, Q., & Shaleh, S. (2023). Kualitatif: Memahami 

Karakteristik Penelitian Sebagai Metodologi. JURNAL PENDIDIKAN DASAR, 11(2), 341–348. 

https://doi.org/10.46368/jpd.v11i2.902 

Machali, I., & Hidayat, N. (2016). The Handbook of Education Management: Teori dan Praktik 

Pengelolaan Sekolah/Madrasah di Indonesia. Jakarta: Prenada Media Group. 



151  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025 

  

 

Mufidah, L. N. (2017). Kepemimpinan Pendidikan Islam dalam Perspektif Filsafat. Jurnal Pendidikan 

Islam, 5(2), 125-142. 

Stoner, J. A. F., Freeman, R. E., & Gilbert, D. R. (1995). Management. New Jersey: Prentice Hall. 

Tasmara, T. (2006). Kepemimpinan Thariqul Izzah. Jakarta: Gema Insani Press. (Penting untuk 

landasan Aksiologi dan Kepemimpinan). 

 


