
      69  

SUKIJO CiRCLE  

SUKIJO CiRCLE : Journal of Contemporary Islamic Education Studies 

Vol. 01, No. 02. 2025 
e-ISSN: xxxx-xxxx 

 

PEMBENTUKAN KEPRIBADIAN MUSLIM DALAM PERSPEKTIF 
FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM 

 
Lesna Tarida 1, Saihul Atho’ Alaul Huda 2, Muhammad Royyan Faqih Azhary 3 , Advan 

Navis Zubaidi 4 
1 Universitas KH. Abdul Wahab Hasbullah, Jombang, Indonesia (lesnatarida520@gmail.com) 

2 Universitas KH. Abdul Wahab Hasbullah, Jombang, Indonesia (saihulatho@gmail.com) 
3 Ma’had Aly Hasyim Asy’ari, Jombang, Indonesia (royyanfaqihlamongan@gmail.com) 

4 Vrije University, Amsterdam, Netherlands (a.n.zubaidi@vu.nl) 
 

Article Info  ABSTRACT  

Article history: 

Submission 27 Desember 2025 

Accepted 29 Desember 2025 

Published 30 Desember 2025 

 
Kajian ini bertujuan untuk mendeskripsikan makna, unsur, 
karakteristik, dan implikasi konsep kepribadian Muslim (syakhsiyah 
Islamiyah) terhadap pendidikan Islam. Penelitian ini menggunakan 
metode studi pustaka (library research) dengan pendekatan 
kualitatif. Data dikumpulkan dari sumber primer (Al-Qur'an, Hadis, 
dan karya pemikir Muslim) dan sumber sekunder (literatur terkait), 
kemudian dianalisis menggunakan teknik analisis isi dan 
hermeneutika. Hasil penelitian menunjukkan bahwa kepribadian 
Muslim merupakan konstruksi holistik yang menyatukan unsur 
jasmani dan ruhani, serta terwujud dalam sepuluh pilar fundamental: 
akidah, ibadah, akhlak, wawasan, kesehatan fisik, pengendalian 
nafsu, disiplin waktu, keteraturan, kemandirian ekonomi, dan 
kontribusi sosial. Karakteristik utamanya berpusat pada tauhid, 
diwujudkan dalam akhlak mulia, komitmen ilmu, sikap moderat 
(wasathiyah), tanggung jawab, kemandirian, kepedulian sosial, serta 
konsistensi. Implikasi konsep ini terhadap pendidikan Islam adalah 
perlunya reorientasi sistem pendidikan menuju pendekatan holistik-
integratif yang bertujuan membentuk insan kamil. Hal ini menuntut 
rekonstruksi kurikulum, penerapan metode berbasis keteladanan 
dan pembiasaan, serta penciptaan lingkungan pendidikan yang 
kondusif untuk internalisasi nilai, agar pendidikan Islam dapat efektif 
membentuk generasi Muslim yang cerdas, berakhlak, dan 
berkepribadian utuh sesuai dengan tuntunan Islam. 

Keywords: 

Kepribadian Muslim; 

Pendidikan Islam; 

Insan Kamil; 

Syakhsiyah Islamiyah; 

Filsafat Pendidikan Islam. 

 

Corresponding Author: Lesna Tarida,  

Universitas KH. Abdul Wahab Hasbullah, Tambak Beras, Jombang 61451, Indonesia 

Email: lesnatarida520@gmail.com 

 

Introduction  

Pembahasan mengenai kepribadian (syakhsiyah) dalam perspektif Islam merupakan kajian 

yang memiliki peranan penting dalam memahami manusia secara utuh, baik sebagai individu 

maupun sebagai bagian dari masyarakat. Menurut Langgulung (2004), pembentukan kepribadian 

dalam Islam tidak hanya mengarah pada pengembangan karakter individu, tetapi juga berfungsi 

sebagai dasar bagi terciptanya tatanan sosial yang lebih baik, di mana setiap individu berperan aktif 

dalam membangun masyarakat yang bermoral dan beradab. Kepribadian Muslim, dalam 

pandangan ini, tidak hanya dipahami sebagai kumpulan ciri-ciri psikologis yang melekat pada diri 

seseorang, melainkan sebagai suatu integrasi yang harmonis antara berbagai aspek: spiritual, 

intelektual, emosional, moral, dan sosial. Semua aspek ini dibentuk secara sadar, berlandaskan 

mailto:lesnatarida520@gmail.com
mailto:saihulatho@gmail.com
mailto:royyanfaqihlamongan@gmail.com
mailto:a.n.zubaidi@vu.nl
mailto:lesnatarida520@gmail.com


70  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025 

 

pada ajaran al-Qur’an dan Hadis, yang memberikan arahan yang jelas tentang bagaimana manusia 

harus menjalani kehidupannya sesuai dengan kehendak Allah SWT (Al-Attas, 1993). 

Dalam perspektif Islam, manusia diciptakan dengan membawa potensi fitrah yang dapat 

dikembangkan melalui akal, ruh, dan fisik. Potensi ini diarahkan untuk mengabdi kepada Allah SWT, 

sekaligus menjalankan fungsi kekhalifahan di bumi yang mengandung tanggung jawab moral 

terhadap sesama makhluk ciptaan-Nya (Qardhawi, 1998). Oleh karena itu, kepribadian Muslim 

bukan hanya merupakan upaya untuk membentuk individu yang saleh, tetapi juga individu yang 

mampu memberikan kontribusi positif dalam tatanan sosial dan peradaban yang berlandaskan 

nilai-nilai ketuhanan dan kemanusiaan (Nata, 2010). Dalam hal ini, pendidikan Islam memandang 

pembentukan kepribadian sebagai salah satu tujuan utama yang harus dicapai. Pendidikan tidak 

hanya mengajarkan ilmu pengetahuan, tetapi juga membentuk akhlak dan karakter peserta didik, 

yang kesemuanya harus seimbang antara dunia dan akhirat. 

Pendidikan Islam memandang manusia sebagai makhluk multidimensional yang terdiri dari 

unsur jasmani, akal, dan ruh. Setiap unsur ini harus dikembangkan secara seimbang dan harmonis 

agar tercapai kesempurnaan hidup (Arifin, 2012). Dalam konteks pendidikan, pembentukan 

kepribadian menjadi salah satu tujuan utama yang harus dicapai. Kepribadian yang terbentuk 

melalui proses pendidikan yang baik akan melahirkan insan kamil, yaitu manusia paripurna yang 

memiliki keselarasan antara iman, ilmu, dan amal (Al-Ghazali, 2000). Dengan demikian, pendidikan 

Islam bukan hanya memfokuskan pada pencapaian pengetahuan, tetapi juga menanamkan nilai-

nilai akhlak yang baik yang tercermin dalam sikap dan perilaku sehari-hari. 

Kepribadian yang terbentuk melalui pendidikan yang berlandaskan pada prinsip-prinsip 

Islam tidak hanya akan menghasilkan individu yang saleh, tetapi juga individu yang berkontribusi 

dalam menciptakan masyarakat yang kuat, beretika, dan bermartabat (Ibn Miskawaih, 1994). 

Dalam perspektif filsafat pendidikan Islam, pembentukan kepribadian Muslim didasarkan pada 

sistem nilai yang komprehensif dan terpadu (Achmad, 1982; Mahbubi, 2016, 2024). Tauhid menjadi 

pusat orientasi hidup yang mengarahkan seluruh aktivitas manusia, akhlak berfungsi sebagai 

pondasi moral dalam bertindak, sementara kemampuan berpikir kritis dan etis menjadi sarana 

untuk merespons berbagai persoalan kehidupan secara arif dan bertanggung jawab (Al-Attas, 

1995). Dalam sistem pendidikan Islam, nilai-nilai tersebut harus diwujudkan dalam praktik 

kehidupan sehari-hari, baik di lingkungan pendidikan formal maupun sosial. Pembiasaan perilaku, 

keteladanan, dan penguatan karakter harus dilakukan secara berkesinambungan, sehingga nilai-

nilai ini tidak hanya diterima sebagai konsep teoritis, tetapi menjadi bagian dari praktik hidup 

sehari-hari (Zuhairini, 2011). 



71  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025 

 

Namun demikian, dalam realitas pendidikan Islam masa kini, pembentukan kepribadian 

Muslim menghadapi berbagai tantangan serius. Arus globalisasi yang semakin kuat, perkembangan 

ilmu pengetahuan dan teknologi yang begitu pesat, serta perubahan sosial-budaya yang terjadi 

secara cepat, sering kali memengaruhi orientasi nilai dan pola perilaku individu. Seiring dengan 

meningkatnya akses informasi melalui media sosial dan teknologi, banyak generasi muda yang 

mulai terpengaruh oleh pola hidup yang jauh dari nilai-nilai Islam. Kondisi ini menuntut adanya 

pemahaman yang lebih mendalam dan sistematis mengenai konsep kepribadian dalam Islam. Oleh 

karena itu, penting bagi pendidikan Islam untuk memiliki landasan konseptual yang kuat agar dapat 

menghadapi tantangan-tantangan tersebut dengan bijaksana. Tanpa pemahaman yang mendalam 

tentang kepribadian Muslim dan nilai-nilai yang melandasinya, pendidikan Islam berpotensi 

kehilangan arah dalam membentuk karakter peserta didik sesuai dengan ajaran al-Qur’an dan Hadis 

(Tilaar, 2015). 

Kajian mengenai kepribadian Muslim menekankan bahwa pembentukan karakter bukanlah 

sesuatu yang terjadi secara instan, tetapi merupakan hasil dari proses pendidikan yang 

berkelanjutan. Pengalaman hidup, pembiasaan perilaku, dan internalisasi nilai-nilai keislaman 

secara konsisten menjadi kunci dalam membentuk kepribadian seorang Muslim. Pendidikan Islam 

mengajarkan bahwa kepribadian Muslim dibangun dari proses yang melibatkan pemahaman diri, 

kesadaran spiritual, serta kemampuan untuk beradaptasi dengan tuntutan zaman tanpa kehilangan 

jati diri dan nilai-nilai agama. Sejalan dengan pandangan ini, Langgulung (2002) berpendapat bahwa 

pembentukan kepribadian Muslim harus dilakukan secara berkesinambungan dan tidak hanya 

mengandalkan teori semata, tetapi juga praktek langsung dalam kehidupan sehari-hari. 

Dalam konteks ini, kajian ini difokuskan pada upaya menjawab beberapa persoalan pokok 

yang sangat penting dalam konteks pendidikan Islam, yaitu: bagaimana makna dan unsur dasar 

kepribadian dalam perspektif Islam, bagaimana karakteristik kepribadian Muslim yang sejalan 

dengan ajaran al-Qur’an dan Hadis, serta bagaimana implikasi konsep kepribadian Muslim tersebut 

terhadap praktik pendidikan Islam di masyarakat. Pembahasan ini tidak hanya memberikan 

pemahaman konseptual mengenai kepribadian dalam Islam, tetapi juga mengidentifikasi ciri-ciri 

utama yang harus dimiliki oleh setiap individu Muslim, serta implikasinya dalam perumusan dan 

pelaksanaan pendidikan Islam yang lebih efektif dan relevan dengan tuntutan zaman. 

Hasil dari kajian ini diharapkan dapat memberikan manfaat teoretis bagi pengembangan 

khazanah keilmuan Islam, khususnya dalam bidang filsafat dan pendidikan Islam. Selain itu, kajian 

ini juga diharapkan dapat memberikan kontribusi praktis, sebagai rujukan konseptual bagi pendidik, 

akademisi, dan lembaga pendidikan Islam dalam merancang dan mengimplementasikan pendidikan 



72  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025 

 

yang berorientasi pada pembentukan kepribadian Muslim yang utuh, seimbang, dan berkarakter 

sesuai dengan nilai-nilai Islam. Pendidikan yang berbasis pada nilai-nilai tersebut akan menciptakan 

individu yang tidak hanya saleh secara pribadi, tetapi juga berkontribusi dalam menciptakan 

masyarakat yang kuat, etis, dan bermartabat, sebagaimana yang dikehendaki oleh ajaran Islam 

(Langgulung, 2004). 

Dengan demikian, pendidikan Islam memiliki peran yang sangat strategis dalam 

membentuk kepribadian Muslim yang seimbang dan harmonis, yang tidak hanya berfokus pada 

aspek spiritual, tetapi juga mencakup aspek sosial, moral, dan intelektual. Dalam menghadapi 

tantangan globalisasi dan perubahan zaman yang cepat, pendidikan Islam harus mampu 

memberikan arah yang jelas bagi pembentukan karakter peserta didik, agar mereka tetap dapat 

menjaga nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari dan berkontribusi dalam membangun 

peradaban yang berkeadaban dan bermoral. Oleh karena itu, penting untuk mengintegrasikan nilai-

nilai keislaman dalam setiap aspek pendidikan, baik dalam kurikulum, pengajaran, maupun dalam 

pembentukan lingkungan pendidikan yang mendukung tercapainya tujuan tersebut. 

 
RESEARCH METHOD 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka (library 

research), yang memungkinkan peneliti untuk menggali dan menganalisis berbagai sumber pustaka 

terkait konsep kepribadian Muslim dalam perspektif filsafat pendidikan Islam. Pendekatan ini dipilih 

karena penelitian ini berfokus pada pemahaman dan interpretasi mendalam terhadap teks-teks 

yang relevan dengan topik kepribadian (syakhsiyah), pendidikan akhlak, dan filsafat pendidikan 

Islam. Dalam konteks ini, data yang digunakan merupakan data kualitatif yang bersumber dari 

bahan-bahan kepustakaan primer dan sekunder, yang dipilih berdasarkan relevansinya dengan 

fokus kajian (Dini, 2024; Mahbubi, 2025). 

Data primer yang digunakan dalam penelitian ini diperoleh dari sumber-sumber otoritatif 

dalam keislaman, yaitu Al-Qur’an, Hadis Nabi, dan karya-karya klasik serta kontemporer dari para 

pemikir Muslim yang banyak membahas konsep kepribadian, pendidikan akhlak, dan filsafat 

pendidikan Islam. Beberapa sumber utama yang digunakan antara lain karya-karya Al-Ghazali 

(1989) yang membahas pendidikan akhlak dan pemikiran tentang kesempurnaan manusia (insan 

kamil), Ibn Miskawaih (1994) yang mengembangkan konsep etika dan pembentukan kepribadian, 

serta Hasan al-Banna (1992) yang memberikan kontribusi besar dalam mengembangkan pemikiran 

tentang pendidikan karakter dalam Islam. Selain itu, sumber-sumber lain yang lebih kontemporer 

juga digunakan untuk melengkapi pemahaman terhadap perkembangan pemikiran dalam bidang 



73  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025 

 

pendidikan Islam, terutama yang berfokus pada pembentukan kepribadian Muslim yang sesuai 

dengan tuntutan zaman. 

Data sekunder diperoleh dari berbagai sumber pustaka lainnya, seperti buku, artikel jurnal, 

disertasi, dan publikasi ilmiah lainnya yang relevan dengan fokus penelitian ini. Buku-buku dan 

artikel-artikel ilmiah ini menyediakan perspektif yang lebih luas tentang penerapan konsep-konsep 

filsafat pendidikan Islam dalam pembentukan kepribadian, serta bagaimana teori-teori ini 

diterapkan dalam konteks pendidikan modern (Mahbubi, 2025). Publikasi ilmiah ini memberikan 

kontribusi penting untuk memperkaya pembahasan dan memberikan pandangan lebih kritis 

mengenai tantangan yang dihadapi pendidikan Islam dalam membentuk kepribadian yang sesuai 

dengan ajaran Islam di era globalisasi. 

Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan melalui dokumentasi, yang 

melibatkan penelaahan, pencatatan, dan pengkritisan secara mendalam terhadap seluruh sumber 

data tertulis yang terkait dengan topik yang dibahas. Dokumentasi menjadi metode yang sangat 

efektif dalam studi pustaka karena memungkinkan peneliti untuk menggali ide-ide dan pemikiran 

yang dikemukakan oleh para pemikir Muslim, baik yang bersifat klasik maupun kontemporer. 

Proses dokumentasi ini tidak hanya mencakup pencatatan teks, tetapi juga analisis mendalam 

terhadap konteks, argumen, dan kontribusi setiap sumber terhadap pembahasan tentang 

kepribadian dalam perspektif filsafat pendidikan Islam. 

Untuk menganalisis data yang terkumpul, penelitian ini menggunakan teknik analisis isi 

(content analysis) dan analisis hermeneutika. Teknik analisis isi digunakan untuk mengidentifikasi, 

mengelompokkan, dan memahami makna yang terkandung dalam berbagai teks yang dianalisis, 

baik itu Al-Qur’an, Hadis, atau karya-karya ilmiah dari para pemikir Muslim. Analisis hermeneutika 

digunakan untuk menggali lebih dalam makna teks-teks tersebut, menginterpretasi dan memahami 

pesan yang ingin disampaikan oleh penulis atau pembicara dalam konteks sosial, budaya, dan 

religius yang lebih luas. Kedua teknik ini memungkinkan peneliti untuk menemukan hubungan 

konseptual antara berbagai pemikiran yang ada dalam teks-teks yang dianalisis dan menyusun 

sintesis yang lebih komprehensif tentang kepribadian dalam perspektif filsafat pendidikan Islam. 

Proses analisis data mencakup beberapa tahap, yaitu reduksi data, penyajian data, dan 

penarikan kesimpulan yang verifikatif. Pada tahap reduksi data, peneliti akan mengidentifikasi 

bagian-bagian teks yang relevan dengan pembahasan, mengelompokkan informasi yang berkaitan 

dengan konsep-konsep tertentu, dan mengurangi data yang tidak relevan. Selanjutnya, data yang 

telah dipilih akan disajikan dalam bentuk tematik, dengan mengorganisirnya berdasarkan tema-

tema utama yang muncul dalam teks. Pada tahap penarikan kesimpulan, peneliti akan 



74  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025 

 

mengidentifikasi pola-pola konseptual yang muncul dari analisis data, dan merumuskan temuan-

temuan yang dapat diandalkan untuk membangun pemahaman lebih lanjut mengenai kepribadian 

Muslim dalam pendidikan Islam. 

Keabsahan data dan temuan penelitian diuji melalui triangulasi sumber, yaitu dengan 

membandingkan dan mengecek kebenaran informasi dari berbagai sumber pustaka yang 

digunakan. Triangulasi sumber ini bertujuan untuk memastikan kredibilitas dan validitas analisis 

yang dilakukan, dengan cara membandingkan hasil analisis dari berbagai sumber yang relevan dan 

memastikan bahwa temuan yang diperoleh dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah. Untuk 

meningkatkan kualitas penelitian ini, peneliti juga akan memastikan bahwa seluruh sumber yang 

digunakan memiliki otoritas dan relevansi tinggi dalam bidang kajian filsafat pendidikan Islam, serta 

memberikan kontribusi yang berarti bagi pemahaman mengenai pembentukan kepribadian Muslim 

(Mahbubi, 2025). 

Dengan menggunakan metode studi pustaka ini, penelitian ini bertujuan untuk 

memberikan kontribusi penting dalam mengembangkan pemahaman mengenai konsep 

kepribadian dalam perspektif filsafat pendidikan Islam, serta implikasinya terhadap praktik 

pendidikan Islam di masa kini. Pendekatan kualitatif ini memungkinkan peneliti untuk menggali 

lebih dalam makna filosofis dan praktis yang terkandung dalam teks-teks keislaman, serta 

menyarikan nilai-nilai yang relevan dengan kebutuhan pendidikan karakter di era modern. 

 
Research Finding 
Makna dan Unsur dasar Kepribadian 

Kepribadian Muslim dapat dipahami dari dua perspektif, yaitu secara individu dan secara 

kelompok (ummah). Pada tingkat individu, kepribadian mencakup ciri khas seseorang dalam 

tingkah laku dan kemampuan intelektual yang dimilikinya. Setiap muslim memiliki unsur 

kepribadian yang berbeda-beda, sehingga masing-masing menampilkan ciri khas tertentu. Hal ini 

karena manusia diciptakan sebagai pribadi yang unik dan memiliki kesempurnaan dalam 

kapasitasnya (Jalaluddin, 2003). 

Dalam kajian keislaman, al-Qur’an tidak menyebutkan istilah khusus yang secara langsung 

bermakna kepribadian. Namun, terdapat term seperti al-syakhshiyah yang mengacu pada makna 

yang membedakan satu individu dari individu lainnya. Istilah yang lebih sering digunakan dalam 

psikologi adalah syakhsiyyat, karena maknanya mencakup kepribadian lahir dan batin (Mujib, 

1999). 

Menurut Achmad Mubarok, seseorang dikatakan memiliki kepribadian Muslim jika setiap 

tindakannya—baik dalam menyusun sesuatu, bersikap, maupun bertindak—dikendalikan oleh 



75  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025 

 

pandangan hidup Islam. Kepribadian tersebut terbentuk bukan hanya dari faktor genetis atau 

bawaan lahir, tetapi juga melalui pendidikan, pengalaman hidup, dan proses internalisasi nilai-nilai 

agama yang dialami seseorang (Mubarok, 2005). 

Kepribadian Muslim juga terlihat dari internalisasi nilai Islam dalam diri seseorang, baik 

melalui pengetahuan maupun pengalaman rohaniah. Penguasaan ilmu agama tidak otomatis 

menjadikan seseorang berkepribadian mulia, sebab kepribadian bukan hanya aspek pengetahuan. 

Kepribadian terbentuk melalui kesatuan proses kejiwaan dan pembiasaan yang konsisten. 

Dalam kerangka syakhsiyah Islamiyah, seseorang disebut memiliki kepribadian Islami 

apabila ia mempunyai ‘aqliyah Islamiyah dan nafsiyah Islamiyah. Artinya, ia berpikir dan berperilaku 

berdasarkan pola pikir dan pola sikap Islam, bukan mengikuti hawa nafsu. Setiap Muslim memiliki 

potensi untuk memiliki kepribadian Islami, tetapi Islam mendorong umatnya untuk membentuk 

kepribadian yang kuat, kokoh akidahnya, dan teguh menjalankan ajaran Islam (Tarida dkk., 2025). 

Dalam perspektif lain, kepribadian juga dapat dipahami sebagai bagaimana seorang 

individu tampil dan memberikan kesan tertentu kepada orang lain. Kepribadian dalam konteks ini 

dilihat melalui perilaku nyata, pola berpikir, dan ekspresi diri individu dalam interaksi sosial 

(Rohendi 2009). 

Selain itu, kepribadian bersifat sebagai inti kejiwaan seseorang yang terbentuk melalui 

interaksi antara faktor biologis dan budaya. Interaksi ini kemudian memberikan corak terhadap 

perilaku, sikap, dan cara berpikir seorang individu, sehingga kepribadian tampak melalui aktivitas 

kejiwaan dan cara seseorang menyesuaikan diri (Saifurrahman, 2016). 

Allah menciptakan manusia melalui dua tahapan, yaitu penciptaan jasad terlebih dahulu, 

kemudian meniupkan ruh ke dalam jasad tersebut sebagaimana dijelaskan dalam QS. Shaad 38:72: 

“Maka apabila Aku telah menyempurnakan penciptaannya, lalu Kutiupkan ruh-Ku ke dalamnya, 

maka bersujudlah kamu sekalian kepadanya.” Berdasarkan ayat ini, menjelaskan bahwa manusia 

terdiri dari “segenggam tanah dan setiup ruh,” yang menjadi dua unsur utama dalam struktur 

kepribadian manusia. Unsur materi berupa fisik manusia, sedangkan unsur ruh mencakup hati dan 

jiwa. Melalui kedua unsur tersebut, Allah SWT menanamkan kecenderungan-kecenderungan dasar 

yang kemudian menjadi fondasi pembentukan kepribadian manusia. Dari unsur ruh terdapat fitrah 

untuk beribadah, yaitu dorongan untuk bertuhan dan menyembah Allah. Sementara itu, dari unsur 

fisik muncul dorongan dan kecenderungan bertindak serta bersikap dalam kehidupan sehari-hari 

(Shodiq dkk., 2025). 

Al-Banna menempatkan pembentukan kepribadian Muslim sebagai langkah utama dalam 

dakwah, karena menurutnya, pribadi yang kokoh akan melahirkan umat yang kuat. Dalam 



76  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025 

 

pandangannya, kepribadian ini terdiri dari sepuluh unsur penting yang saling terkait, yang 

mencakup aspek spiritual, moral, intelektual, fisik, dan sosial, serta merupakan fondasi bagi 

terwujudnya individu Muslim yang ideal. Setiap unsur memiliki peranan strategis dalam 

membentuk seorang Muslim yang mampu menjalankan ajaran Islam dengan baik dan memberikan 

kontribusi positif bagi masyarakat. 

Pertama, aqidah yang lurus (salimul aqidah) menjadi unsur yang paling mendasar. Aqidah 

yang kokoh, yang bersandar pada tauhid yang murni, akan menjaga seseorang dari penyimpangan 

dan menjadikannya taat sepenuhnya pada ketentuan-Nya. Keimanan yang benar adalah landasan 

utama yang akan mengarahkan setiap aspek kehidupan seorang Muslim, memastikan bahwa segala 

ucapan dan tindakan selalu sesuai dengan prinsip-prinsip agama. Tanpa aqidah yang kuat, 

seseorang dapat mudah terpengaruh oleh pemikiran yang salah dan kehilangan arah dalam 

hidupnya. 

Kedua, ibadah yang benar (shahihul ibadah), yaitu ibadah yang dilakukan sesuai dengan 

tuntunan Rasulullah SAW, merupakan unsur yang tidak kalah penting. Ibadah yang dilakukan sesuai 

sunnah akan memastikan bahwa kualitas ibadah seorang Muslim terjaga dan bernilai di sisi Allah. 

Dalam hal ini, tidak hanya tindakan ibadah yang dilakukan dengan benar, tetapi juga penghayatan 

dan pemahaman yang mendalam tentang tujuan ibadah tersebut sebagai bentuk pengabdian 

kepada Allah. 

Ketiga, akhlak yang kokoh (matinul khuluq) adalah unsur yang mendasar dalam 

pembentukan kepribadian Muslim. Akhlak mulia bukan hanya terkait dengan hubungan seseorang 

dengan Allah, tetapi juga mencakup hubungan sosial dengan sesama manusia dan alam sekitar. 

Akhlak yang baik menjadi pondasi kebahagiaan manusia, baik di dunia maupun akhirat, karena 

interaksi yang baik dengan orang lain dan lingkungan akan menciptakan kedamaian dan 

keharmonisan dalam kehidupan sosial. 

Keempat, wawasan yang luas (mutsaqqoful fikri) juga menjadi unsur penting dalam 

kepribadian Muslim. Seorang Muslim harus memiliki pemahaman yang komprehensif tentang 

keislaman dan ilmu pengetahuan secara umum. Wawasan yang luas tidak hanya membantu 

seseorang dalam menyelesaikan persoalan kehidupan, tetapi juga memberikan kedalaman berpikir 

dan kebijaksanaan dalam bertindak. Dengan wawasan yang baik, seorang Muslim tidak akan mudah 

terpengaruh oleh ideologi atau pemikiran yang menyesatkan, dan dapat membedakan mana yang 

benar dan mana yang salah. 

Kelima, jasmani yang kuat (qowiyyul jismi) adalah unsur yang tidak bisa diabaikan dalam 

pembentukan kepribadian Muslim. Fisik yang sehat sangat diperlukan agar seseorang dapat 



77  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025 

 

menjalankan ibadah dan aktivitas Islam dengan optimal. Kekuatan fisik mendukung seorang Muslim 

untuk melaksanakan shalat, puasa, dan haji, yang semuanya memerlukan kondisi fisik yang baik. 

Selain itu, tubuh yang sehat juga penting dalam mendukung perjuangan dan dakwah, karena untuk 

menjalankan tugas-tugas Islam yang luas, seorang Muslim perlu memiliki stamina dan daya tahan 

yang cukup. 

Keenam, kesungguhan melawan hawa nafsu (mujahadatul linafsihi), yang menekankan 

pentingnya pengendalian diri, merupakan unsur yang sangat krusial. Setiap manusia memiliki 

kecenderungan untuk berbuat baik maupun buruk. Oleh karena itu, seorang Muslim perlu berusaha 

keras untuk menundukkan hawa nafsu dan menyesuaikan tindakan dengan tuntunan Islam. 

Pengendalian diri ini merupakan penentu utama kualitas moral seseorang, karena tanpa 

kesungguhan dalam mengendalikan diri, seseorang akan terjerumus dalam perilaku yang 

bertentangan dengan ajaran agama. 

Ketujuh, disiplin menggunakan waktu (harishun ‘ala waqtihi) menjadi aspek yang sangat 

penting dalam kehidupan seorang Muslim. Islam sangat menekankan penghargaan terhadap 

waktu, karena setiap detik yang berlalu akan dimintai pertanggungjawaban. Oleh karena itu, disiplin 

dalam memanfaatkan waktu tidak hanya membantu seseorang menjadi produktif, tetapi juga 

memastikan bahwa waktu digunakan untuk hal-hal yang bermanfaat, baik untuk diri sendiri 

maupun untuk umat. 

Kedelapan, teratur dalam urusan (munazhzhamun fi syuunihi) mencerminkan sikap 

profesional dan tanggung jawab yang tinggi dalam setiap aspek kehidupan. Seorang Muslim 

dituntut untuk bekerja dengan serius dan tertib, baik dalam pekerjaan sehari-hari, menjalankan 

amanah, maupun dalam melaksanakan tugas-tugas lain yang menjadi tanggung jawabnya. 

Keteraturan ini menunjukkan kedewasaan dan keseriusan seorang Muslim dalam menjalankan 

perannya sebagai individu dan sebagai bagian dari masyarakat. 

Kesembilan, memiliki kemampuan usaha atau kemandirian ekonomi (qodirun ‘alal kasbi) 

juga menjadi unsur penting dalam pembentukan kepribadian Muslim. Kemandirian ekonomi 

mengajarkan seorang Muslim untuk tidak bergantung pada orang lain, tetapi mampu memenuhi 

kebutuhan hidupnya dengan cara yang halal. Kemandirian ini juga memungkinkan seorang Muslim 

untuk mempertahankan prinsip-prinsip Islam tanpa harus mengorbankan nilai-nilai tersebut hanya 

karena tuntutan materi. Dengan kemandirian ekonomi, seorang Muslim dapat lebih berperan aktif 

dalam perjuangan dakwah dan memberikan kontribusi positif kepada masyarakat. 

Kesepuluh, bermanfaat bagi orang lain (lighoirihi) adalah unsur terakhir yang 

menyempurnakan kepribadian Muslim. Seorang Muslim yang ideal adalah mereka yang 



78  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025 

 

keberadaannya memberikan manfaat bagi orang lain dan masyarakat sekitarnya. Manfaat yang 

diberikan bukan hanya dalam bentuk materi, tetapi juga dalam bentuk ilmu, bimbingan, dukungan 

moral, dan perilaku yang menenangkan. Dengan memberi manfaat kepada orang lain, seorang 

Muslim dapat menciptakan kedamaian dan kebaikan di sekitar dirinya, serta menjalankan 

peranannya dalam dakwah secara lebih efektif. 

Dari uraian ini, dapat dipahami bahwa kepribadian Muslim yang ideal mencakup sepuluh 

unsur yang saling berhubungan—aqidah, ibadah, akhlak, wawasan, jasmani, pengendalian nafsu, 

disiplin waktu, keteraturan, kemandirian ekonomi, dan manfaat bagi orang lain. Semua unsur 

tersebut harus sejalan dengan nilai-nilai Islam, sehingga menciptakan seorang Muslim yang utuh, 

seimbang, dan siap menghadapi tantangan zaman, baik dalam kehidupan pribadi, sosial, maupun 

dalam tugas dakwahnya. 

Karakteristik Kepribadian Muslim 

Pendidikan dalam pandangan islam tidak hanya mengajarkan pengetahuan, tetapi juga 

membenetuk  kepribadian yang utuh (Insan Kamil). dalam filsafat pendidikan memandang manusia 

sebagai makhluk yang memiliki potensi jasmani, akal, ruh, dan moral yang harus dikembangkan 

secara harmonis.  Kepribadian (syakhsiyyah) dalam islam merupakan integrasi antara iman, ilmu, 

dan amal. Kepribadian muslim bukan hanya ciri psikologis seseorang, tetapi mencakup akhlak, pola 

pikir, pola sikap, dan pola prilaku yang sejalan dengan ajaran Al-Qur’an dan Hadits. Kepribadian 

muslim bertumpu ada tauhid sebagai pusat orientasi hidup.  

Tearm kepribadian merupakan objek kajian psikologi (Gumiandari, 2011) Kepribadian seri 

dinamakan dengan personality adaun beberapa kata sinonim atau yang berdekatan dengannya 

dalam makna seperti: character, dispodition, tempramen, trais, type attribute, habit, mentality, 

individuality atau identity (Alwisol, 2007) yaitu jiwa yang membangun keberadaan manusia menjadi 

satu kesatuan, tidak terpecah belah dalam fungsi-fungsi. Kepribadian dapat juga berarti aku, diri, 

self, atau memahami manusia secara utuh (Alwisol, 2007). Dalam Literatur islam, kepribadian 

diterjemahkan sebagai syakhsiyah. Namun kata terakhir itu baru populer diwacanakan dalam 

psikologi islam khususnya setelah terjadi sentuhan antara psikologi kontemporer dengan 

kebutuhan pengembangan wacana keislaman. Bukan berarti karena kurangnya perhatian para 

ulama atau sarjana muslim (Al-Ghazali, 1989). 

Karakteristik kepribadian muslim dalam pandangan Al-Qur’an dan Hadits telah ada sejak 

zaman Rasulullah. Beliau menjadi teladan utama dalam proses pembelajaran, karena seluruh sifat 

dan sikap yang melekat pada diri Rasulullah SAW merupakan wujud karakter yang sangat mulia, 

tidak hanya bagi umat Islam tetapi juga bagi seluruh umat manusia. Oleh sebab itu, jelas bahwa 



79  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025 

 

metode pendidikan ala Rasulullah SAW adalah cara yang paling tepat dalam menanamkan nilai-nilai 

karakter kepada peserta didik, terdapat dalam hadis : 

  الأخلاق مكارم لأتمم بعثت إنما

Artinya: “Aku (Muhammad) diutus ke muka bumi ini semata-mata untuk menyempurnakan 

Akhlak” (HR. Ahmad) 

Hadis ini menjadi tujuan akhir dari pendidikan karakter adalah membentuk pribadi anak 

yang memiliki  Akhlak mulia sebagai mana Akhlak Rasulullah SAW (Azhary, Mashur, dkk., 2025). 

Salah satu tokoh filsafat yang berpengaruh adalah Al-Ghazali. Beliau menekankan 

pentingnya pendidikan yang berorientasi pada pembentukan akhlak dan upaya mendekatkan diri 

kepada Allah. Melalui ilmu, seseorang dapat semakin dekat kepada-Nya. Dalam karya 

terkenalnya,Dalam karya terkenalnya Ihya’ Ulumuddin, Imam Al-Ghazali menguraikan secara 

mendalam berbagai karakter mulia, antara lain: tobat, sabar, syukur, rasa takut kepada Allah, penuh 

harap, zuhud, ikhlas, evaluasi diri (muhasabah), merasa diawasi Allah (muraqabah), merenung 

(tafakkur), serta mengingat kematian. Selain itu, beliau juga menjelaskan sejumlah sifat buruk yang 

harus dihindari, seperti bahaya ucapan—meliputi sumpah palsu, ingkar janji, dusta, ucapan kotor, 

adu domba, berlebihan dalam memuji atau mencela, dan lainnya. Ia juga menyoroti keburukan sifat 

marah, dendam, iri hati, cinta dunia, kikir, riya, sombong, serta merasa diri lebih unggul, termasuk 

pula bahaya tertipunya seorang guru. Pada hakikatnya, karakter adalah kondisi atau bentuk dalam 

jiwa yang telah tertanam kuat sehingga melahirkan berbagai tindakan secara spontan dan mudah, 

tanpa dibuat-buat dan tanpa membutuhkan banyak pertimbangan atau bayangan sebelumnya. Jika 

kondisi jiwa yang telah tertanam itu melahirkan perilaku-perilaku yang baik dan terpuji menurut 

syariat serta akal sehat, maka kondisi tersebut disebut akhlak yang baik. Sebaliknya, apabila yang 

muncul dari kondisi jiwa itu adalah tindakan-tindakan yang buruk, maka keadaan tersebut 

dinamakan akhlak yang buruk (Al-Ghazali, 1989)  

Karakteristik kepribadian muslim tidak hanya bersifat empiris dan berwujud, melainkan 

juga abstrak dan metafisik. Kepribadian (nafs) tidak hanya terdiri dari jasad dan organ tubuh yang 

kasat mata, tetapi juga mencakup unsur-unsur seperti ruh, qalb (hati nurani), dan 'aql (akal) yang 

sarat akan nilai dan fungsi (Tarida dkk., 2005). 

Pandangan ini berbeda dengan beberapa teori psikologi Barat. Dalam Psikoanalisis 

Sigmund Freud, perilaku dan kepribadian manusia hanya didasarkan pada komponen biologis-

hewani (das Id), psikologis-rasional (das Ego), dan sosial-moral (das Superego). Sementara itu, 

Behaviorisme John B. Watson hanya berfokus pada hal-hal yang dapat diamati dan diukur, 

mengabaikan proses internal seperti persepsi, pikiran, citra mental, maupun perasaan. Demikian 



80  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025 

 

pula, pendekatan Humanistik-Eksistensial-Fenomenologis dari Abraham Maslow dan Carl Rogers 

cenderung menilai manusia dalam dikotomi seperti positif-negatif, sehat-sakit, atau bahagia-tidak 

bahagia (Azhary, Hakim, dkk., 2025). 

Dalam aspek filosofis pendidikan karakter tertuang dalam filsafat pendidikan essensialisme 

telah merumuskan pola pendidikan karakter yang terletak pada pondasi epistemologi. 

Pembentukan manusia yang siap diberbagai kondisi dan tantangan menjadi tujuan dari penguatan 

Value dari pendidikan. Institusi pendidikan disetiap jenjang memiliki peranan urgent agar 

terbentuknya output didikan yang berakhlak. Hakikat nilai filsafat pendidikan karakter diadopsi dari 

nilai islam pada pendidikan akhlak sehingga berfungsi sebagai pembentuk kepribadian muslim. 

Adapun pembentukan kepribadian muslim terwujud melalui : Moral acting (Tindakan yang baik) 

dengan pembiasaan, Moral Knowing membelajarkan pengetahuan akan nilai-nilai baik, Moral 

feeling dan loving (merasakan dan mencintaidengan yang baik, keteladanan (moral modelling), dan 

pertaubatan dari dosa-dosa serta kegiatan yang tidak bermanfaat. Jika hal tersebut 

ikontekstualisasikan dengan pendidikan islam, dalam hal ini pendidikan islam masih membutuhkan 

integrase nilai-nilai islam, pendidikan moral dan etika, serta kemampuan dalam berpikir kritis dan 

mampu mempertimbangkan mana perilaku yang harus dilakukan dan mana perilaku yang harus 

dihindari (Darmawan, 2024).  

Filsafat pendidikan islam menekankan bahwa kepribadian muslim ideal mencerminkan 

keseimbangan antara unsur spiritual, intelektual, emosional, dan sosial. Berikut karakteristik utama 

diantaranya : a. Beroientasi pada tauhid, b. Berakhlak mulia. c. Berilmu dan cinta kebenaran. d. 

Tanggung jawab dan mandiri, e. Moderat (wasathiyah, f. Memiliki kepedulian sosial, g. Disiplin dan 

konsisten (Azra, 1999) 

Filsafat pendidikan islam merupakan ranah asmilasi akal dan wahyu. akan tetapi, sebuah 

sistem filsafat pada umumnya sangat menetangkan antara wahyu dan akal, tetapi tidak dengan 

filsafat islam, karena akal dan wahyu selalu berjalan beriringan walaupun terkadang porsinya yang 

berbeda (Mughni  dan Abu Bakar, 2022). 

Implikasi Terhadap Pendidikan Islam 

Istilah “implikasi” umumnya digunakan untuk menggambarkan sesuatu yang memengaruhi 

atau menentukan suatu keadaan (Echols dan Shadily, 2003). Dalam penggunaan sehari-hari, kata 

ini sering merujuk pada dampak atau konsekuensi yang muncul dari suatu tindakan atau keputusan. 

Dengan demikian, istilah implikasi biasanya dipakai untuk menunjukkan hasil atau pengaruh yang 

ditimbulkan oleh situasi yang dibahas (Shihab, 2007). Setelah peran-perannya sebagai manusia, 

pendidik, peserta didik, hamba, dan khalifah Allah, serta berbagai potensi lain yang dimiliki, dapat 



81  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025 

 

dipadukan secara seimbang dalam satu kesatuan yang utuh, maka identitas seorang manusia 

muslim dapat terbentuk secara sempurna. Identitas manusia menjadi Identitas manusia tidak akan 

utuh apabila hanya menekankan satu aspek dan mengabaikan aspek lainnya (Arifin, 2014). 

Jika dilihat dari tujuan pendidikan dalam pandangan islam menurut Ibnu Sina, maka kita 

dapat mengetahui pemikiran dan sudu pandangnya. Akal menurut pemikiran Ibnu Sina merupakan 

pusat dari segala aktivitas yang mana akal merupakan satu-satunya keistimewaan yang dimiliki 

manusia, menurut Ibnu Sina, akal harus dikembangkan secara optimal, sehingga nantinya tujuan 

pendidikan akan tercapai. Beliau menyatakan bahwa pendidikan bertjuan untuk mengembangkan 

potensi yang dimiliki individu sehingga mencapai perkembangan yang maksimal. Dalam hal ini Ibnu 

Sina menyarankan agar tujuan pendidikan harus didasarkan pada visi manusia (complete man), 

yaitu terwujudnya manusia yang memiliki keseimbangan yang menyeluruh dan utuh (Ibnu Sina, 

1985). 

Menurut KH. Ahmad Dahlan, pendidikan memiliki peran yang sangat penting dalam 

membentuk sikap kritis, merdeka, toleran, serta mendorong kemampuan umat Islam untuk bekerja 

sama dengan pemeluk agama lain dalam menyelesaikan persoalan-persoalan kemanusiaan secara 

menyeluruh. Beliau menegaskan bahwa pendidikan Islam memberikan ruang kebebasan bagi setiap 

peserta didik dan individu untuk mengembangkan kecerdasan serta kemandiriannya sebagai dasar 

dalam memahami nilai-nilai ajaran Islam. Hal ini dikarenakan pendidikan Islam memiliki peranan 

besar, baik pada masa lalu maupun masa yang akan datang, terutama terkait kecenderungan 

munculnya persoalan antar-aliran dalam Islam maupun antara agama yang kerap berujung pada 

konflik fisik sehingga memengaruhi kondisi politik, sosial, dan ekonomi suatu daerah (Nashir, 2010).  

Berdasarkan penjelasan sebelumnya mengenai hakikat manusia dalam pandangan Islam, 

dapat dipahami bahwa konsep ini memiliki implikasi yang sangat penting terhadap pendidikan 

Islam. Dalam pandangan ini, manusia terdiri dari dua unsur utama, yaitu unsur materi dan 

nonmateri, yang mencakup jasmani dan rohani. Oleh karena itu, pendidikan Islam harus melibatkan 

pembinaan terhadap kedua unsur tersebut secara seimbang. Pembinaan jasmani berfokus pada 

kesehatan fisik, sementara pembinaan rohani berkaitan dengan perkembangan spiritual, akhlak, 

dan pemahaman keagamaan. Kedua aspek ini harus diberdayakan secara simultan agar manusia 

dapat berkembang secara utuh, sejalan dengan tujuan penciptaannya. 

Al-Qur’an dengan tegas mengungkapkan bahwa manusia diciptakan untuk menjalankan 

peran sebagai khalifah di bumi serta sebagai hamba Allah SWT. Sebagai khalifah, manusia diberi 

tanggung jawab untuk menjaga, mengelola, dan memakmurkan bumi. Sebagai hamba, manusia 

harus senantiasa mengabdi kepada Allah dengan penuh kepatuhan. Untuk menjalankan kedua 



82  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025 

 

peran ini, Allah SWT telah membekali manusia dengan berbagai kemampuan, baik yang bersifat 

fisik maupun spiritual, agar mereka dapat memenuhi tugas-tugas tersebut dengan baik. 

Pemahaman ini menjadi dasar penting dalam pendidikan Islam, di mana pembentukan karakter, 

pemahaman agama, dan pengembangan intelektual sangat diperlukan untuk menjalankan tugas 

sebagai khalifah dan hamba Allah dengan sempurna. 

Keberhasilan pendidikan Islam dalam mencapai tujuannya sangat bergantung pada sejauh 

mana masyarakat Muslim dapat memahami, menerjemahkan, dan mengimplementasikan konsep 

hakikat manusia dan perannya di alam semesta. Pemahaman yang mendalam mengenai tujuan 

penciptaan manusia sebagai khalifah dan hamba Allah akan mengarahkan umat Islam untuk 

menciptakan masyarakat yang berlandaskan nilai-nilai Islam, serta memperhatikan keseimbangan 

antara kepentingan duniawi dan ukhrawi. Jika masyarakat mampu memahami konsep ini dengan 

baik, maka mereka akan dapat membentuk individu yang memiliki kesadaran spiritual yang tinggi, 

serta mampu memberikan kontribusi positif bagi kesejahteraan umat manusia. 

Untuk mewujudkan keberhasilan pendidikan Islam, pemahaman tentang hakikat manusia 

dan fungsinya di alam semesta harus menjadi dasar dalam merumuskan teori-teori pendidikan 

Islam. Proses ini membutuhkan pendekatan yang menyeluruh, yang menggabungkan wahyu 

sebagai sumber utama, kajian empiris ilmiah untuk memahami realitas kehidupan, serta pemikiran 

rasional filosofis untuk merumuskan pedoman-pedoman praktis dalam pendidikan. Dengan 

memadukan ketiga pendekatan ini, pendidikan Islam dapat menjadi lebih relevan dan aplikatif 

dalam menghadapi tantangan zaman, serta memberikan kontribusi yang signifikan terhadap 

pembentukan kepribadian Muslim yang utuh dan berdaya. 

Proses penanaman nilai-nilai Islam dalam diri seorang individu harus melibatkan perpaduan 

antara peran individu itu sendiri dan peran orang lain, terutama guru. Guru memegang peran yang 

sangat penting dalam pendidikan, karena mereka bertugas membimbing, memberikan teladan, dan 

membantu siswa dalam mengembangkan potensi diri sesuai dengan ajaran Islam. Namun, proses 

ini juga memerlukan kesadaran individu untuk terus memperbaiki diri, berusaha memahami ajaran 

agama, dan mengaplikasikannya dalam kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, tujuan dan pola 

pendidikan Islam yang sejalan dengan ajaran Islam dapat semakin diperkuat melalui kerja sama 

yang harmonis antara peran individu dan peran guru, untuk menciptakan individu Muslim yang 

seimbang dalam aspek jasmani dan rohani. 

Gagasan bahwa pendidikan berfungsi sebagai sarana untuk mentransfer, melestarikan, dan 

mengembangkan budaya berangkat dari dorongan manusia untuk terus maju dalam kehidupannya. 

Sepanjang sejarah, pendidikan ditempatkan sebagai prioritas utama untuk meningkatkan kualitas 



83  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025 

 

hidup dari satu generasi ke generasi berikutnya. Karena itu, pendidikan Islam perlu dijalankan 

secara ilmiah dan bernilai, sebab Islam sebagai agama wahyu memuat seperangkat nilai yang 

menjadi pedoman hidup manusia (Rachman, 2011). 

Diturunkannya agama Islam kepada umat manusia melalui Nabi Muhammad SAW 

bertujuan membawa rahmat bagi seluruh alam. Hal ini menegaskan bahwa sebagai wahyu, Islam 

menyediakan tuntunan dan aturan yang lengkap untuk memberikan rahmat bagi seluruh dimensi 

kehidupan, baik dunia maupun akhirat, aspek lahir maupun batin, serta kebutuhan jasmani maupun 

rohani. 

 

Conclusion 

Kajian ini berhasil menjawab tujuan penelitian dengan merumuskan makna, karakteristik, 

dan implikasi kepribadian Muslim dalam perspektif Islam. Pertama, kepribadian Muslim 

didefinisikan sebagai konstruksi integral yang menyatukan unsur jasmani dan ruhani, serta 

termanifestasi dalam sepuluh pilar dasar yang meliputi akidah, ibadah, akhlak, wawasan, kesehatan 

fisik, pengendalian hawa nafsu, disiplin waktu, keteraturan urusan, kemandirian ekonomi, dan 

kontribusi sosial—semuanya berorientasi pada nilai-nilai Islam. 

Kedua, karakteristik kepribadian Muslim bersumber dari Al-Qur’an dan Hadis, dengan 

tauhid sebagai poros utamanya. Karakteristik tersebut mencakup pola pikir (‘aqliyah) dan pola sikap 

(nafsiyah) yang islami, yang ditunjukkan melalui akhlak mulia, komitmen terhadap ilmu, sikap 

moderat (wasathiyah), tanggung jawab, kemandirian, kepedulian sosial, serta konsistensi dalam 

beramal saleh. 

Ketiga, konsep kepribadian Muslim ini memiliki implikasi yang mendalam dan sistemik 

terhadap pendidikan Islam. Implikasi tersebut meniscayakan pendekatan pendidikan yang holistik-

integratif, di mana tujuan pendidikan tidak hanya terbatas pada penguasaan ilmu, tetapi lebih pada 

pembentukan manusia seutuhnya (insan kamil). Dalam praktiknya, hal ini memerlukan rekonstruksi 

kurikulum yang menyelaraskan dimensi spiritual, intelektual, emosional, dan sosial; penggunaan 

metode pendidikan yang menekankan keteladanan, pembiasaan, dan internalisasi nilai; serta 

penciptaan lingkungan pendidikan yang kondusif bagi tumbuhnya kepribadian Islami. Dengan 

demikian, pendidikan Islam dapat berperan secara efektif dalam melahirkan generasi Muslim yang 

tidak hanya cerdas secara akademik, tetapi juga kuat secara moral dan spiritual sesuai dengan 

tuntunan Islam. 

 
 
 
 



84  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025 

 

Bibliography 

Al-Attas, S. M. N. (1993). Islam and Secularism. Kuala Lumpur: International Institute of Islamic 

Thought and Civilization (ISTAC). 

Al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the Metaphysics of Islam: An Exposition of the 

Fundamental Elements of the Worldview of Islam. Kuala Lumpur: ISTAC. 

Al-Banna, Hasan. (1992). Majmu'ah al-Rasail. Kairo: Dar al-Taujih wa al-Nasyr al-Islamiyah. 

Al-Ghazali, Abu Hamid. (1989). Ihya' Ulumuddin. Jilid 3. Beirut: Darul Fikr. 

Al-Ghazali. (2000). Ihya’ ‘Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Fikr. 

Alwisol. (2007). Psikologi Kepribadian. Malang: UMM Press. 

Arifin, M. (2012). Ilmu Pendidikan Islam: Tinjauan Teoretis dan Praktis Berdasarkan 

Pendekatan Interdisipliner. Jakarta: Bumi Aksara. 

Arifin, M. (2014). Hakikat Manusia dalam Perspektif Pendidikan Islam. Jurnal Filsafat 

Pendidikan Islam. 3(1): 55–68. 

Assegaf, Rachman. (2011). Pendekatan Wahyu dan Rasional dalam Pendidikan. Filsafat dan 

Pendidikan Islam. 9(2): 75–90. 

Achmad, G. (1982). Filsafat Islam. Faza Media. 

https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/bitstream/123456789/32750/1/FILSAFAT%2

0ISLAM%20BUKU.pdf 

Azhary, M. R. F., Hakim, L., Firdaus, A., bin Asis, J., & Hasbillah, A. U. (2025). Meninjau Validitas 

Hadis Perpecahan Umat Islam: Pendekatan Kritik ‘Ilal Matan. Innovative: Journal Of Social 

Science Research, 5(3), 4865–4883. http://j-

innovative.org/index.php/Innovative/article/view/19519 

Azhary, M. R. F., Mashur, M., & Falah, F. (2025). UNDERSTANDING OF THE AYNA ALLAH 

HADITH: AN INTERDISCIPLINARY TA? L? L? STUDY. Nabawi: Journal of Hadith Studies, 

5(2). http://journal.tebuireng.ac.id/index.php/nabawi/article/view/156 

Dini, P. A. U. (2024, Desember). Metodologi Penelitian Kualitatif: Pengertian, Jenis, Contoh, dan 

Sistematikanya. Pendidikan Anak Usia Dini. 

https://paud.fip.unesa.ac.id/post/metodologi-penelitian-kualitatif-pengertian-jenis-

contoh-dan-sistematikanya 

Mahbubi, M. (2016). Implementasi Aliran-aliran Filsafat Barat Terhadap Pendidikan. al-

di’ayah, 5(1), 91–116. 

Mahbubi, M. (2024). Filsafat Ilmu; Sebuah Catatan Ringkas. Global Aksara. 

Mahbubi, M. (2025). METOPEN FOR DUMMIES: Panduan Riset Buat Kaum Rebahan, Tugas Akhir 

Lancar, Rebahan Tetap Jalan!, (1 ed.). Global Aksara Pers. 



85  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025 

 

Shodiq, M., Azhary, M. R. F., & Muflich, M. N. (2025). Analisis Kritis Metode Kritik Matan Al-

Idlibi: Kontradiksi Hadis terhadap Al-Qur’an. Qolamuna: Jurnal Studi Islam, 11(01), 138–

149. https://www.ejournal.stismu.ac.id/index.php/qolamuna/article/view/2280 

Tarida, L., Fatchullah, M., Azhary, M. R. F., & Zubaidi, A. N. (2025). Conceptual Distinctions in 

Hadith Studies: Understanding the Differences Between Hadith, Sunnah, Khabar, and 

AtsarConceptual Distinctions in Hadith Studies: Understanding the Differences Between 

Hadith, Sunnah, Khabar, and Atsar. ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research, 

2(2), 206–220. https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/article/view/597 

Tarida, L., Hamid, A., Azhary, M. R. F., & Zubaidi, A. N. (2005). Pendidikan Agama Islam dalam 

Bingkai Nasional: Kajian Konseptual atas Hakikat, Tujuan, dan Landasan Pembentuk 

Karakter. SUKIJO CiRCLE: Journal of Contemporary Islamic Education Studies, 1(2), 48–57. 

https://ejournal.bamala.org/index.php/sukijo/article/view/599 

Tilaar, H. A. R. (2015). Pendidikan, Kebudayaan, dan Masyarakat Madani Indonesia. Bandung: 

Remaja Rosdakarya. 

Zuhairini. (2011). Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara. 


