SUKIJO CiRCLE : Journal of Contemporary Islamic Education Studies

Vol. 01, No. 02. 2025
€-1SSN: XXXX-XXXX

69

PEMBENTUKAN KEPRIBADIAN MUSLIM DALAM PERSPEKTIF
FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM

Lesna Tarida ', Saihul Atho’ Alaul Huda *>, Muhammad Royyan Faqih Azhary *, Advan

Navis Zubaidi *

! Universitas KH. Abdul Wahab Hasbullah, Jombang, Indonesia (lesnatarida520(@gmail.com)
2 Universitas KH. Abdul Wahab Hasbullah, Jombang, Indonesia (saihulatho@gmail.com)
3 Ma’had Aly Hasyim Asy’ari, Jombang, Indonesia (toyvanfagihlamongan(@gmail.com)

4 Vrije University, Amsterdam, Netherlands (a.n.zubaidi@vu.nl)

Article Info

ABSTRACT

Article history:

Submission 27 Desember 2025
Accepted 29 Desember 2025
Published 30 Desember 2025

Keywords:

Kepribadian Muslim;
Pendidikan Islam;

Insan Kamil;

Syakhsiyah Islamiyah;
Filsafat Pendidikan Islam.

Kajian ini bertujuan untuk mendeskripsikan makna, unsur,
karakteristik, dan implikasi konsep kepribadian Muslim (syakhsiyah
Islamiyah) terhadap pendidikan Islam. Penelitian ini menggunakan
metode studi pustaka (library research) dengan pendekatan
kualitatif. Data dikumpulkan dari sumber primer (Al-Qur'an, Hadis,
dan karya pemikir Muslim) dan sumber sekunder (literatur terkait),
kemudian dianalisis menggunakan teknik analisis isi dan
hermeneutika. Hasil penelitian menunjukkan bahwa kepribadian
Muslim merupakan konstruksi holistik yang menyatukan unsur
jasmani dan ruhani, serta terwujud dalam sepuluh pilar fundamental:
akidah, ibadah, akhlak, wawasan, kesehatan fisik, pengendalian
nafsu, disiplin waktu, keteraturan, kemandirian ekonomi, dan
kontribusi sosial. Karakteristik utamanya berpusat pada tauhid,
diwujudkan dalam akhlak mulia, komitmen ilmu, sikap moderat
(wasathiyah), tanggung jawab, kemandirian, kepedulian sosial, serta
konsistensi. Implikasi konsep ini terhadap pendidikan Islam adalah
perlunya reorientasi sistem pendidikan menuju pendekatan holistik-
integratif yang bertujuan membentuk insan kamil. Hal ini menuntut
rekonstruksi kurikulum, penerapan metode berbasis keteladanan
dan pembiasaan, serta penciptaan lingkungan pendidikan yang
kondusif untuk internalisasi nilai, agar pendidikan Islam dapat efektif
membentuk generasi Muslim yang cerdas, berakhlak, dan
berkepribadian utuh sesuai dengan tuntunan Islam.

Corresponding Author: Lesna Tarida,
Universitas KH. Abdul Wahab Hasbullah, Tambak Beras, Jombang 61451, Indonesia

Email: lesnatarida520@gmail.com

Introduction

Pembahasan mengenai kepribadian (syakhsiyah) dalam perspektif Islam merupakan kajian

yang memiliki peranan penting dalam memahami manusia secara utuh, baik sebagai individu

maupun sebagai bagian dari masyarakat. Menurut Langgulung (2004), pembentukan kepribadian

dalam Islam tidak hanya mengarah pada pengembangan karakter individu, tetapi juga berfungsi

sebagai dasar bagi terciptanya tatanan sosial yang lebih baik, di mana setiap individu berperan aktif

dalam membangun masyarakat yang bermoral dan beradab. Kepribadian Muslim, dalam

pandangan ini, tidak hanya dipahami sebagai kumpulan ciri-ciri psikologis yang melekat pada diri

seseorang, melainkan sebagai suatu integrasi yang harmonis antara berbagai aspek: spiritual,

intelektual, emosional, moral, dan sosial. Semua aspek ini dibentuk secara sadar, berlandaskan

SUKIJO CiRCLE


mailto:lesnatarida520@gmail.com
mailto:saihulatho@gmail.com
mailto:royyanfaqihlamongan@gmail.com
mailto:a.n.zubaidi@vu.nl
mailto:lesnatarida520@gmail.com

70
SUKIJO CiRCLE

pada ajaran al-Qur’an dan Hadis, yang memberikan arahan yang jelas tentang bagaimana manusia
harus menjalani kehidupannya sesuai dengan kehendak Allah SWT (Al-Attas, 1993).

Dalam perspektif Islam, manusia diciptakan dengan membawa potensi fitrah yang dapat
dikembangkan melalui akal, ruh, dan fisik. Potensi ini diarahkan untuk mengabdi kepada Allah SWT,
sekaligus menjalankan fungsi kekhalifahan di bumi yang mengandung tanggung jawab moral
terhadap sesama makhluk ciptaan-Nya (Qardhawi, 1998). Oleh karena itu, kepribadian Muslim
bukan hanya merupakan upaya untuk membentuk individu yang saleh, tetapi juga individu yang
mampu memberikan kontribusi positif dalam tatanan sosial dan peradaban yang berlandaskan
nilai-nilai ketuhanan dan kemanusiaan (Nata, 2010). Dalam hal ini, pendidikan Islam memandang
pembentukan kepribadian sebagai salah satu tujuan utama yang harus dicapai. Pendidikan tidak
hanya mengajarkan ilmu pengetahuan, tetapi juga membentuk akhlak dan karakter peserta didik,
yang kesemuanya harus seimbang antara dunia dan akhirat.

Pendidikan Islam memandang manusia sebagai makhluk multidimensional yang terdiri dari
unsur jasmani, akal, dan ruh. Setiap unsur ini harus dikembangkan secara seimbang dan harmonis
agar tercapai kesempurnaan hidup (Arifin, 2012). Dalam konteks pendidikan, pembentukan
kepribadian menjadi salah satu tujuan utama yang harus dicapai. Kepribadian yang terbentuk
melalui proses pendidikan yang baik akan melahirkan insan kamil, yaitu manusia paripurna yang
memiliki keselarasan antara iman, ilmu, dan amal (Al-Ghazali, 2000). Dengan demikian, pendidikan
Islam bukan hanya memfokuskan pada pencapaian pengetahuan, tetapi juga menanamkan nilai-
nilai akhlak yang baik yang tercermin dalam sikap dan perilaku sehari-hari.

Kepribadian yang terbentuk melalui pendidikan yang berlandaskan pada prinsip-prinsip
Islam tidak hanya akan menghasilkan individu yang saleh, tetapi juga individu yang berkontribusi
dalam menciptakan masyarakat yang kuat, beretika, dan bermartabat (lbn Miskawaih, 1994).
Dalam perspektif filsafat pendidikan Islam, pembentukan kepribadian Muslim didasarkan pada
sistem nilai yang komprehensif dan terpadu (Achmad, 1982; Mahbubi, 2016, 2024). Tauhid menjadi
pusat orientasi hidup yang mengarahkan seluruh aktivitas manusia, akhlak berfungsi sebagai
pondasi moral dalam bertindak, sementara kemampuan berpikir kritis dan etis menjadi sarana
untuk merespons berbagai persoalan kehidupan secara arif dan bertanggung jawab (Al-Attas,
1995). Dalam sistem pendidikan Islam, nilai-nilai tersebut harus diwujudkan dalam praktik
kehidupan sehari-hari, baik di lingkungan pendidikan formal maupun sosial. Pembiasaan perilaku,
keteladanan, dan penguatan karakter harus dilakukan secara berkesinambungan, sehingga nilai-
nilai ini tidak hanya diterima sebagai konsep teoritis, tetapi menjadi bagian dari praktik hidup

sehari-hari (Zuhairini, 2011).

SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025



71
SUKIJO CiRCLE

Namun demikian, dalam realitas pendidikan Islam masa kini, pembentukan kepribadian
Muslim menghadapi berbagai tantangan serius. Arus globalisasi yang semakin kuat, perkembangan
ilmu pengetahuan dan teknologi yang begitu pesat, serta perubahan sosial-budaya yang terjadi
secara cepat, sering kali memengaruhi orientasi nilai dan pola perilaku individu. Seiring dengan
meningkatnya akses informasi melalui media sosial dan teknologi, banyak generasi muda yang
mulai terpengaruh oleh pola hidup yang jauh dari nilai-nilai Islam. Kondisi ini menuntut adanya
pemahaman yang lebih mendalam dan sistematis mengenai konsep kepribadian dalam Islam. Oleh
karena itu, penting bagi pendidikan Islam untuk memiliki landasan konseptual yang kuat agar dapat
menghadapi tantangan-tantangan tersebut dengan bijaksana. Tanpa pemahaman yang mendalam
tentang kepribadian Muslim dan nilai-nilai yang melandasinya, pendidikan Islam berpotensi
kehilangan arah dalam membentuk karakter peserta didik sesuai dengan ajaran al-Qur’an dan Hadis
(Tilaar, 2015).

Kajian mengenai kepribadian Muslim menekankan bahwa pembentukan karakter bukanlah
sesuatu yang terjadi secara instan, tetapi merupakan hasil dari proses pendidikan yang
berkelanjutan. Pengalaman hidup, pembiasaan perilaku, dan internalisasi nilai-nilai keislaman
secara konsisten menjadi kunci dalam membentuk kepribadian seorang Muslim. Pendidikan Islam
mengajarkan bahwa kepribadian Muslim dibangun dari proses yang melibatkan pemahaman diri,
kesadaran spiritual, serta kemampuan untuk beradaptasi dengan tuntutan zaman tanpa kehilangan
jati diri dan nilai-nilai agama. Sejalan dengan pandangan ini, Langgulung (2002) berpendapat bahwa
pembentukan kepribadian Muslim harus dilakukan secara berkesinambungan dan tidak hanya
mengandalkan teori semata, tetapi juga praktek langsung dalam kehidupan sehari-hari.

Dalam konteks ini, kajian ini difokuskan pada upaya menjawab beberapa persoalan pokok
yang sangat penting dalam konteks pendidikan Islam, yaitu: bagaimana makna dan unsur dasar
kepribadian dalam perspektif Islam, bagaimana karakteristik kepribadian Muslim yang sejalan
dengan ajaran al-Qur’an dan Hadis, serta bagaimana implikasi konsep kepribadian Muslim tersebut
terhadap praktik pendidikan Islam di masyarakat. Pembahasan ini tidak hanya memberikan
pemahaman konseptual mengenai kepribadian dalam Islam, tetapi juga mengidentifikasi ciri-ciri
utama yang harus dimiliki oleh setiap individu Muslim, serta implikasinya dalam perumusan dan
pelaksanaan pendidikan Islam yang lebih efektif dan relevan dengan tuntutan zaman.

Hasil dari kajian ini diharapkan dapat memberikan manfaat teoretis bagi pengembangan
khazanah keilmuan Islam, khususnya dalam bidang filsafat dan pendidikan Islam. Selain itu, kajian
ini juga diharapkan dapat memberikan kontribusi praktis, sebagai rujukan konseptual bagi pendidik,

akademisi, dan lembaga pendidikan Islam dalam merancang dan mengimplementasikan pendidikan

SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025



72
SUKIJO CiRCLE

yang berorientasi pada pembentukan kepribadian Muslim yang utuh, seimbang, dan berkarakter
sesuai dengan nilai-nilai Islam. Pendidikan yang berbasis pada nilai-nilai tersebut akan menciptakan
individu yang tidak hanya saleh secara pribadi, tetapi juga berkontribusi dalam menciptakan
masyarakat yang kuat, etis, dan bermartabat, sebagaimana yang dikehendaki oleh ajaran Islam
(Langgulung, 2004).

Dengan demikian, pendidikan Islam memiliki peran yang sangat strategis dalam
membentuk kepribadian Muslim yang seimbang dan harmonis, yang tidak hanya berfokus pada
aspek spiritual, tetapi juga mencakup aspek sosial, moral, dan intelektual. Dalam menghadapi
tantangan globalisasi dan perubahan zaman yang cepat, pendidikan Islam harus mampu
memberikan arah yang jelas bagi pembentukan karakter peserta didik, agar mereka tetap dapat
menjaga nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari dan berkontribusi dalam membangun
peradaban yang berkeadaban dan bermoral. Oleh karena itu, penting untuk mengintegrasikan nilai-
nilai keislaman dalam setiap aspek pendidikan, baik dalam kurikulum, pengajaran, maupun dalam

pembentukan lingkungan pendidikan yang mendukung tercapainya tujuan tersebut.

RESEARCH METHOD
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka (library

research), yang memungkinkan peneliti untuk menggali dan menganalisis berbagai sumber pustaka
terkait konsep kepribadian Muslim dalam perspektif filsafat pendidikan Islam. Pendekatan ini dipilih
karena penelitian ini berfokus pada pemahaman dan interpretasi mendalam terhadap teks-teks
yang relevan dengan topik kepribadian (syakhsiyah), pendidikan akhlak, dan filsafat pendidikan
Islam. Dalam konteks ini, data yang digunakan merupakan data kualitatif yang bersumber dari
bahan-bahan kepustakaan primer dan sekunder, yang dipilih berdasarkan relevansinya dengan
fokus kajian (Dini, 2024; Mahbubi, 2025).

Data primer yang digunakan dalam penelitian ini diperoleh dari sumber-sumber otoritatif
dalam keislaman, yaitu Al-Qur’an, Hadis Nabi, dan karya-karya klasik serta kontemporer dari para
pemikir Muslim yang banyak membahas konsep kepribadian, pendidikan akhlak, dan filsafat
pendidikan Islam. Beberapa sumber utama yang digunakan antara lain karya-karya Al-Ghazali
(1989) yang membahas pendidikan akhlak dan pemikiran tentang kesempurnaan manusia (insan
kamil), Ibn Miskawaih (1994) yang mengembangkan konsep etika dan pembentukan kepribadian,
serta Hasan al-Banna (1992) yang memberikan kontribusi besar dalam mengembangkan pemikiran
tentang pendidikan karakter dalam Islam. Selain itu, sumber-sumber lain yang lebih kontemporer

juga digunakan untuk melengkapi pemahaman terhadap perkembangan pemikiran dalam bidang

SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025



73
SUKIJO CiRCLE

pendidikan Islam, terutama yang berfokus pada pembentukan kepribadian Muslim yang sesuai
dengan tuntutan zaman.

Data sekunder diperoleh dari berbagai sumber pustaka lainnya, seperti buku, artikel jurnal,
disertasi, dan publikasi ilmiah lainnya yang relevan dengan fokus penelitian ini. Buku-buku dan
artikel-artikel ilmiah ini menyediakan perspektif yang lebih luas tentang penerapan konsep-konsep
filsafat pendidikan Islam dalam pembentukan kepribadian, serta bagaimana teori-teori ini
diterapkan dalam konteks pendidikan modern (Mahbubi, 2025). Publikasi ilmiah ini memberikan
kontribusi penting untuk memperkaya pembahasan dan memberikan pandangan lebih kritis
mengenai tantangan yang dihadapi pendidikan Islam dalam membentuk kepribadian yang sesuai
dengan ajaran Islam di era globalisasi.

Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan melalui dokumentasi, yang
melibatkan penelaahan, pencatatan, dan pengkritisan secara mendalam terhadap seluruh sumber
data tertulis yang terkait dengan topik yang dibahas. Dokumentasi menjadi metode yang sangat
efektif dalam studi pustaka karena memungkinkan peneliti untuk menggali ide-ide dan pemikiran
yang dikemukakan oleh para pemikir Muslim, baik yang bersifat klasik maupun kontemporer.
Proses dokumentasi ini tidak hanya mencakup pencatatan teks, tetapi juga analisis mendalam
terhadap konteks, argumen, dan kontribusi setiap sumber terhadap pembahasan tentang
kepribadian dalam perspektif filsafat pendidikan Islam.

Untuk menganalisis data yang terkumpul, penelitian ini menggunakan teknik analisis isi
(content analysis) dan analisis hermeneutika. Teknik analisis isi digunakan untuk mengidentifikasi,
mengelompokkan, dan memahami makna yang terkandung dalam berbagai teks yang dianalisis,
baik itu Al-Qur’an, Hadis, atau karya-karya ilmiah dari para pemikir Muslim. Analisis hermeneutika
digunakan untuk menggali lebih dalam makna teks-teks tersebut, menginterpretasi dan memahami
pesan yang ingin disampaikan oleh penulis atau pembicara dalam konteks sosial, budaya, dan
religius yang lebih luas. Kedua teknik ini memungkinkan peneliti untuk menemukan hubungan
konseptual antara berbagai pemikiran yang ada dalam teks-teks yang dianalisis dan menyusun
sintesis yang lebih komprehensif tentang kepribadian dalam perspektif filsafat pendidikan Islam.

Proses analisis data mencakup beberapa tahap, yaitu reduksi data, penyajian data, dan
penarikan kesimpulan yang verifikatif. Pada tahap reduksi data, peneliti akan mengidentifikasi
bagian-bagian teks yang relevan dengan pembahasan, mengelompokkan informasi yang berkaitan
dengan konsep-konsep tertentu, dan mengurangi data yang tidak relevan. Selanjutnya, data yang
telah dipilih akan disajikan dalam bentuk tematik, dengan mengorganisirnya berdasarkan tema-

tema utama yang muncul dalam teks. Pada tahap penarikan kesimpulan, peneliti akan

SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025



74
SUKIJO CiRCLE

mengidentifikasi pola-pola konseptual yang muncul dari analisis data, dan merumuskan temuan-
temuan yang dapat diandalkan untuk membangun pemahaman lebih lanjut mengenai kepribadian
Muslim dalam pendidikan Islam.

Keabsahan data dan temuan penelitian diuji melalui triangulasi sumber, yaitu dengan
membandingkan dan mengecek kebenaran informasi dari berbagai sumber pustaka yang
digunakan. Triangulasi sumber ini bertujuan untuk memastikan kredibilitas dan validitas analisis
yang dilakukan, dengan cara membandingkan hasil analisis dari berbagai sumber yang relevan dan
memastikan bahwa temuan yang diperoleh dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah. Untuk
meningkatkan kualitas penelitian ini, peneliti juga akan memastikan bahwa seluruh sumber yang
digunakan memiliki otoritas dan relevansi tinggi dalam bidang kajian filsafat pendidikan Islam, serta
memberikan kontribusi yang berarti bagi pemahaman mengenai pembentukan kepribadian Muslim
(Mahbubi, 2025).

Dengan menggunakan metode studi pustaka ini, penelitian ini bertujuan untuk
memberikan kontribusi penting dalam mengembangkan pemahaman mengenai konsep
kepribadian dalam perspektif filsafat pendidikan Islam, serta implikasinya terhadap praktik
pendidikan Islam di masa kini. Pendekatan kualitatif ini memungkinkan peneliti untuk menggali
lebih dalam makna filosofis dan praktis yang terkandung dalam teks-teks keislaman, serta

menyarikan nilai-nilai yang relevan dengan kebutuhan pendidikan karakter di era modern.

Research Finding
Makna dan Unsur dasar Kepribadian

Kepribadian Muslim dapat dipahami dari dua perspektif, yaitu secara individu dan secara
kelompok (ummah). Pada tingkat individu, kepribadian mencakup ciri khas seseorang dalam
tingkah laku dan kemampuan intelektual yang dimilikinya. Setiap muslim memiliki unsur
kepribadian yang berbeda-beda, sehingga masing-masing menampilkan ciri khas tertentu. Hal ini
karena manusia diciptakan sebagai pribadi yang unik dan memiliki kesempurnaan dalam
kapasitasnya (Jalaluddin, 2003).

Dalam kajian keislaman, al-Qur’an tidak menyebutkan istilah khusus yang secara langsung
bermakna kepribadian. Namun, terdapat term seperti al-syakhshiyah yang mengacu pada makna
yang membedakan satu individu dari individu lainnya. Istilah yang lebih sering digunakan dalam
psikologi adalah syakhsiyyat, karena maknanya mencakup kepribadian lahir dan batin (Mujib,
1999).

Menurut Achmad Mubarok, seseorang dikatakan memiliki kepribadian Muslim jika setiap

tindakannya—baik dalam menyusun sesuatu, bersikap, maupun bertindak—dikendalikan oleh

SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025



75
SUKIJO CiRCLE

pandangan hidup Islam. Kepribadian tersebut terbentuk bukan hanya dari faktor genetis atau
bawaan lahir, tetapi juga melalui pendidikan, pengalaman hidup, dan proses internalisasi nilai-nilai
agama yang dialami seseorang (Mubarok, 2005).

Kepribadian Muslim juga terlihat dari internalisasi nilai Islam dalam diri seseorang, baik
melalui pengetahuan maupun pengalaman rohaniah. Penguasaan ilmu agama tidak otomatis
menjadikan seseorang berkepribadian mulia, sebab kepribadian bukan hanya aspek pengetahuan.
Kepribadian terbentuk melalui kesatuan proses kejiwaan dan pembiasaan yang konsisten.

Dalam kerangka syakhsiyah Islamiyah, seseorang disebut memiliki kepribadian Islami
apabila ia mempunyai ‘agliyah Islamiyah dan nafsiyah Islamiyah. Artinya, ia berpikir dan berperilaku
berdasarkan pola pikir dan pola sikap Islam, bukan mengikuti hawa nafsu. Setiap Muslim memiliki
potensi untuk memiliki kepribadian Islami, tetapi Islam mendorong umatnya untuk membentuk
kepribadian yang kuat, kokoh akidahnya, dan teguh menjalankan ajaran Islam (Tarida dkk., 2025).

Dalam perspektif lain, kepribadian juga dapat dipahami sebagai bagaimana seorang
individu tampil dan memberikan kesan tertentu kepada orang lain. Kepribadian dalam konteks ini
dilihat melalui perilaku nyata, pola berpikir, dan ekspresi diri individu dalam interaksi sosial
(Rohendi 2009).

Selain itu, kepribadian bersifat sebagai inti kejiwaan seseorang yang terbentuk melalui
interaksi antara faktor biologis dan budaya. Interaksi ini kemudian memberikan corak terhadap
perilaku, sikap, dan cara berpikir seorang individu, sehingga kepribadian tampak melalui aktivitas
kejiwaan dan cara seseorang menyesuaikan diri (Saifurrahman, 2016).

Allah menciptakan manusia melalui dua tahapan, yaitu penciptaan jasad terlebih dahulu,
kemudian meniupkan ruh ke dalam jasad tersebut sebagaimana dijelaskan dalam QS. Shaad 38:72:
“Maka apabila Aku telah menyempurnakan penciptaannya, lalu Kutiupkan ruh-Ku ke dalamnya,
maka bersujudlah kamu sekalian kepadanya.” Berdasarkan ayat ini, menjelaskan bahwa manusia
terdiri dari “segenggam tanah dan setiup ruh,” yang menjadi dua unsur utama dalam struktur
kepribadian manusia. Unsur materi berupa fisik manusia, sedangkan unsur ruh mencakup hati dan
jiwa. Melalui kedua unsur tersebut, Allah SWT menanamkan kecenderungan-kecenderungan dasar
yang kemudian menjadi fondasi pembentukan kepribadian manusia. Dari unsur ruh terdapat fitrah
untuk beribadah, yaitu dorongan untuk bertuhan dan menyembah Allah. Sementara itu, dari unsur
fisik muncul dorongan dan kecenderungan bertindak serta bersikap dalam kehidupan sehari-hari
(Shodiq dkk., 2025).

Al-Banna menempatkan pembentukan kepribadian Muslim sebagai langkah utama dalam

dakwah, karena menurutnya, pribadi yang kokoh akan melahirkan umat yang kuat. Dalam

SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025



76
SUKIJO CiRCLE

pandangannya, kepribadian ini terdiri dari sepuluh unsur penting yang saling terkait, yang
mencakup aspek spiritual, moral, intelektual, fisik, dan sosial, serta merupakan fondasi bagi
terwujudnya individu Muslim yang ideal. Setiap unsur memiliki peranan strategis dalam
membentuk seorang Muslim yang mampu menjalankan ajaran Islam dengan baik dan memberikan
kontribusi positif bagi masyarakat.

Pertama, aqgidah yang lurus (salimul agidah) menjadi unsur yang paling mendasar. Agidah
yang kokoh, yang bersandar pada tauhid yang murni, akan menjaga seseorang dari penyimpangan
dan menjadikannya taat sepenuhnya pada ketentuan-Nya. Keimanan yang benar adalah landasan
utama yang akan mengarahkan setiap aspek kehidupan seorang Muslim, memastikan bahwa segala
ucapan dan tindakan selalu sesuai dengan prinsip-prinsip agama. Tanpa agidah yang kuat,
seseorang dapat mudah terpengaruh oleh pemikiran yang salah dan kehilangan arah dalam
hidupnya.

Kedua, ibadah yang benar (shahihul ibadah), yaitu ibadah yang dilakukan sesuai dengan
tuntunan Rasulullah SAW, merupakan unsur yang tidak kalah penting. Ibadah yang dilakukan sesuai
sunnah akan memastikan bahwa kualitas ibadah seorang Muslim terjaga dan bernilai di sisi Allah.
Dalam hal ini, tidak hanya tindakan ibadah yang dilakukan dengan benar, tetapi juga penghayatan
dan pemahaman yang mendalam tentang tujuan ibadah tersebut sebagai bentuk pengabdian
kepada Allah.

Ketiga, akhlak yang kokoh (matinul khuluq) adalah unsur yang mendasar dalam
pembentukan kepribadian Muslim. Akhlak mulia bukan hanya terkait dengan hubungan seseorang
dengan Allah, tetapi juga mencakup hubungan sosial dengan sesama manusia dan alam sekitar.
Akhlak yang baik menjadi pondasi kebahagiaan manusia, baik di dunia maupun akhirat, karena
interaksi yang baik dengan orang lain dan lingkungan akan menciptakan kedamaian dan
keharmonisan dalam kehidupan sosial.

Keempat, wawasan yang luas (mutsaqqoful fikri) juga menjadi unsur penting dalam
kepribadian Muslim. Seorang Muslim harus memiliki pemahaman yang komprehensif tentang
keislaman dan ilmu pengetahuan secara umum. Wawasan yang luas tidak hanya membantu
seseorang dalam menyelesaikan persoalan kehidupan, tetapi juga memberikan kedalaman berpikir
dan kebijaksanaan dalam bertindak. Dengan wawasan yang baik, seorang Muslim tidak akan mudah
terpengaruh oleh ideologi atau pemikiran yang menyesatkan, dan dapat membedakan mana yang
benar dan mana yang salah.

Kelima, jasmani yang kuat (qowiyyul jismi) adalah unsur yang tidak bisa diabaikan dalam

pembentukan kepribadian Muslim. Fisik yang sehat sangat diperlukan agar seseorang dapat

SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025



77
SUKIJO CiRCLE

menjalankan ibadah dan aktivitas Islam dengan optimal. Kekuatan fisik mendukung seorang Muslim
untuk melaksanakan shalat, puasa, dan haji, yang semuanya memerlukan kondisi fisik yang baik.
Selain itu, tubuh yang sehat juga penting dalam mendukung perjuangan dan dakwah, karena untuk
menjalankan tugas-tugas Islam yang luas, seorang Muslim perlu memiliki stamina dan daya tahan
yang cukup.

Keenam, kesungguhan melawan hawa nafsu (mujahadatul linafsihi), yang menekankan
pentingnya pengendalian diri, merupakan unsur yang sangat krusial. Setiap manusia memiliki
kecenderungan untuk berbuat baik maupun buruk. Oleh karena itu, seorang Muslim perlu berusaha
keras untuk menundukkan hawa nafsu dan menyesuaikan tindakan dengan tuntunan Islam.
Pengendalian diri ini merupakan penentu utama kualitas moral seseorang, karena tanpa
kesungguhan dalam mengendalikan diri, seseorang akan terjerumus dalam perilaku yang
bertentangan dengan ajaran agama.

Ketujuh, disiplin menggunakan waktu (harishun ‘ala waqtihi) menjadi aspek yang sangat
penting dalam kehidupan seorang Muslim. Islam sangat menekankan penghargaan terhadap
waktu, karena setiap detik yang berlalu akan dimintai pertanggungjawaban. Oleh karena itu, disiplin
dalam memanfaatkan waktu tidak hanya membantu seseorang menjadi produktif, tetapi juga
memastikan bahwa waktu digunakan untuk hal-hal yang bermanfaat, baik untuk diri sendiri
maupun untuk umat.

Kedelapan, teratur dalam urusan (munazhzhamun fi syuunihi) mencerminkan sikap
profesional dan tanggung jawab yang tinggi dalam setiap aspek kehidupan. Seorang Muslim
dituntut untuk bekerja dengan serius dan tertib, baik dalam pekerjaan sehari-hari, menjalankan
amanah, maupun dalam melaksanakan tugas-tugas lain yang menjadi tanggung jawabnya.
Keteraturan ini menunjukkan kedewasaan dan keseriusan seorang Muslim dalam menjalankan
perannya sebagai individu dan sebagai bagian dari masyarakat.

Kesembilan, memiliki kemampuan usaha atau kemandirian ekonomi (qodirun ‘alal kasbi)
juga menjadi unsur penting dalam pembentukan kepribadian Muslim. Kemandirian ekonomi
mengajarkan seorang Muslim untuk tidak bergantung pada orang lain, tetapi mampu memenuhi
kebutuhan hidupnya dengan cara yang halal. Kemandirian ini juga memungkinkan seorang Muslim
untuk mempertahankan prinsip-prinsip Islam tanpa harus mengorbankan nilai-nilai tersebut hanya
karena tuntutan materi. Dengan kemandirian ekonomi, seorang Muslim dapat lebih berperan aktif
dalam perjuangan dakwah dan memberikan kontribusi positif kepada masyarakat.

Kesepuluh, bermanfaat bagi orang lain (lighoirihi) adalah unsur terakhir yang

menyempurnakan kepribadian Muslim. Seorang Muslim yang ideal adalah mereka yang

SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025



78
SUKIJO CiRCLE

keberadaannya memberikan manfaat bagi orang lain dan masyarakat sekitarnya. Manfaat yang
diberikan bukan hanya dalam bentuk materi, tetapi juga dalam bentuk ilmu, bimbingan, dukungan
moral, dan perilaku yang menenangkan. Dengan memberi manfaat kepada orang lain, seorang
Muslim dapat menciptakan kedamaian dan kebaikan di sekitar dirinya, serta menjalankan
peranannya dalam dakwah secara lebih efektif.

Dari uraian ini, dapat dipahami bahwa kepribadian Muslim yang ideal mencakup sepuluh
unsur yang saling berhubungan—agidah, ibadah, akhlak, wawasan, jasmani, pengendalian nafsu,
disiplin waktu, keteraturan, kemandirian ekonomi, dan manfaat bagi orang lain. Semua unsur
tersebut harus sejalan dengan nilai-nilai Islam, sehingga menciptakan seorang Muslim yang utuh,
seimbang, dan siap menghadapi tantangan zaman, baik dalam kehidupan pribadi, sosial, maupun
dalam tugas dakwahnya.

Karakteristik Kepribadian Muslim

Pendidikan dalam pandangan islam tidak hanya mengajarkan pengetahuan, tetapi juga
membenetuk kepribadian yang utuh (Insan Kamil). dalam filsafat pendidikan memandang manusia
sebagai makhluk yang memiliki potensi jasmani, akal, ruh, dan moral yang harus dikembangkan
secara harmonis. Kepribadian (syakhsiyyah) dalam islam merupakan integrasi antara iman, ilmu,
dan amal. Kepribadian muslim bukan hanya ciri psikologis seseorang, tetapi mencakup akhlak, pola
pikir, pola sikap, dan pola prilaku yang sejalan dengan ajaran Al-Qur’an dan Hadits. Kepribadian
muslim bertumpu ada tauhid sebagai pusat orientasi hidup.

Tearm kepribadian merupakan objek kajian psikologi (Gumiandari, 2011) Kepribadian seri
dinamakan dengan personality adaun beberapa kata sinonim atau yang berdekatan dengannya
dalam makna seperti: character, dispodition, tempramen, trais, type attribute, habit, mentality,
individuality atau identity (Alwisol, 2007) yaitu jiwa yang membangun keberadaan manusia menjadi
satu kesatuan, tidak terpecah belah dalam fungsi-fungsi. Kepribadian dapat juga berarti aku, diri,
self, atau memahami manusia secara utuh (Alwisol, 2007). Dalam Literatur islam, kepribadian
diterjemahkan sebagai syakhsiyah. Namun kata terakhir itu baru populer diwacanakan dalam
psikologi islam khususnya setelah terjadi sentuhan antara psikologi kontemporer dengan
kebutuhan pengembangan wacana keislaman. Bukan berarti karena kurangnya perhatian para
ulama atau sarjana muslim (Al-Ghazali, 1989).

Karakteristik kepribadian muslim dalam pandangan Al-Qur’an dan Hadits telah ada sejak
zaman Rasulullah. Beliau menjadi teladan utama dalam proses pembelajaran, karena seluruh sifat
dan sikap yang melekat pada diri Rasulullah SAW merupakan wujud karakter yang sangat mulia,

tidak hanya bagi umat Islam tetapi juga bagi seluruh umat manusia. Oleh sebab itu, jelas bahwa

SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025



79
SUKIJO CiRCLE

metode pendidikan ala Rasulullah SAW adalah cara yang paling tepat dalam menanamkan nilai-nilai
karakter kepada peserta didik, terdapat dalam hadis :

A o S atY Ciag Ll

Artinya: “Aku (Muhammad) diutus ke muka bumi ini semata-mata untuk menyempurnakan
Akhlak” (HR. Ahmad)

Hadis ini menjadi tujuan akhir dari pendidikan karakter adalah membentuk pribadi anak
yang memiliki Akhlak mulia sebagai mana Akhlak Rasulullah SAW (Azhary, Mashur, dkk., 2025).

Salah satu tokoh filsafat yang berpengaruh adalah Al-Ghazali. Beliau menekankan
pentingnya pendidikan yang berorientasi pada pembentukan akhlak dan upaya mendekatkan diri
kepada Allah. Melalui ilmu, seseorang dapat semakin dekat kepada-Nya. Dalam karya
terkenalnya,Dalam karya terkenalnya /hya’ Ulumuddin, Imam Al-Ghazali menguraikan secara
mendalam berbagai karakter mulia, antara lain: tobat, sabar, syukur, rasa takut kepada Allah, penuh
harap, zuhud, ikhlas, evaluasi diri (muhasabah), merasa diawasi Allah (muragabah), merenung
(tafakkur), serta mengingat kematian. Selain itu, beliau juga menjelaskan sejumlah sifat buruk yang
harus dihindari, seperti bahaya ucapan—meliputi sumpah palsu, ingkar janji, dusta, ucapan kotor,
adu domba, berlebihan dalam memuji atau mencela, dan lainnya. la juga menyoroti keburukan sifat
marah, dendam, iri hati, cinta dunia, kikir, riya, sombong, serta merasa diri lebih unggul, termasuk
pula bahaya tertipunya seorang guru. Pada hakikatnya, karakter adalah kondisi atau bentuk dalam
jiwa yang telah tertanam kuat sehingga melahirkan berbagai tindakan secara spontan dan mudah,
tanpa dibuat-buat dan tanpa membutuhkan banyak pertimbangan atau bayangan sebelumnya. Jika
kondisi jiwa yang telah tertanam itu melahirkan perilaku-perilaku yang baik dan terpuji menurut
syariat serta akal sehat, maka kondisi tersebut disebut akhlak yang baik. Sebaliknya, apabila yang
muncul dari kondisi jiwa itu adalah tindakan-tindakan yang buruk, maka keadaan tersebut
dinamakan akhlak yang buruk (Al-Ghazali, 1989)

Karakteristik kepribadian muslim tidak hanya bersifat empiris dan berwujud, melainkan
juga abstrak dan metafisik. Kepribadian (nafs) tidak hanya terdiri dari jasad dan organ tubuh yang
kasat mata, tetapi juga mencakup unsur-unsur seperti ruh, qalb (hati nurani), dan 'aqgl (akal) yang
sarat akan nilai dan fungsi (Tarida dkk., 2005).

Pandangan ini berbeda dengan beberapa teori psikologi Barat. Dalam Psikoanalisis
Sigmund Freud, perilaku dan kepribadian manusia hanya didasarkan pada komponen biologis-
hewani (das Id), psikologis-rasional (das Ego), dan sosial-moral (das Superego). Sementara itu,
Behaviorisme John B. Watson hanya berfokus pada hal-hal yang dapat diamati dan diukur,

mengabaikan proses internal seperti persepsi, pikiran, citra mental, maupun perasaan. Demikian

SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025



80
SUKIJO CiRCLE

pula, pendekatan Humanistik-Eksistensial-Fenomenologis dari Abraham Maslow dan Carl Rogers
cenderung menilai manusia dalam dikotomi seperti positif-negatif, sehat-sakit, atau bahagia-tidak
bahagia (Azhary, Hakim, dkk., 2025).

Dalam aspek filosofis pendidikan karakter tertuang dalam filsafat pendidikan essensialisme
telah merumuskan pola pendidikan karakter yang terletak pada pondasi epistemologi.
Pembentukan manusia yang siap diberbagai kondisi dan tantangan menjadi tujuan dari penguatan
Value dari pendidikan. Institusi pendidikan disetiap jenjang memiliki peranan urgent agar
terbentuknya output didikan yang berakhlak. Hakikat nilai filsafat pendidikan karakter diadopsi dari
nilai islam pada pendidikan akhlak sehingga berfungsi sebagai pembentuk kepribadian muslim.
Adapun pembentukan kepribadian muslim terwujud melalui : Moral acting (Tindakan yang baik)
dengan pembiasaan, Moral Knowing membelajarkan pengetahuan akan nilai-nilai baik, Moral
feeling dan loving (merasakan dan mencintaidengan yang baik, keteladanan (moral modelling), dan
pertaubatan dari dosa-dosa serta kegiatan yang tidak bermanfaat. Jika hal tersebut
ikontekstualisasikan dengan pendidikan islam, dalam hal ini pendidikan islam masih membutuhkan
integrase nilai-nilai islam, pendidikan moral dan etika, serta kemampuan dalam berpikir kritis dan
mampu mempertimbangkan mana perilaku yang harus dilakukan dan mana perilaku yang harus
dihindari (Darmawan, 2024).

Filsafat pendidikan islam menekankan bahwa kepribadian muslim ideal mencerminkan
keseimbangan antara unsur spiritual, intelektual, emosional, dan sosial. Berikut karakteristik utama
diantaranya : a. Beroientasi pada tauhid, b. Berakhlak mulia. c. Berilmu dan cinta kebenaran. d.
Tanggung jawab dan mandiri, e. Moderat (wasathiyah, f. Memiliki kepedulian sosial, g. Disiplin dan
konsisten (Azra, 1999)

Filsafat pendidikan islam merupakan ranah asmilasi akal dan wahyu. akan tetapi, sebuah
sistem filsafat pada umumnya sangat menetangkan antara wahyu dan akal, tetapi tidak dengan
filsafat islam, karena akal dan wahyu selalu berjalan beriringan walaupun terkadang porsinya yang
berbeda (Mughni dan Abu Bakar, 2022).

Implikasi Terhadap Pendidikan Islam

Istilah “implikasi” umumnya digunakan untuk menggambarkan sesuatu yang memengaruhi
atau menentukan suatu keadaan (Echols dan Shadily, 2003). Dalam penggunaan sehari-hari, kata
ini sering merujuk pada dampak atau konsekuensi yang muncul dari suatu tindakan atau keputusan.
Dengan demikian, istilah implikasi biasanya dipakai untuk menunjukkan hasil atau pengaruh yang
ditimbulkan oleh situasi yang dibahas (Shihab, 2007). Setelah peran-perannya sebagai manusia,

pendidik, peserta didik, hamba, dan khalifah Allah, serta berbagai potensi lain yang dimiliki, dapat

SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025



81
SUKIJO CiRCLE

dipadukan secara seimbang dalam satu kesatuan yang utuh, maka identitas seorang manusia
muslim dapat terbentuk secara sempurna. Identitas manusia menjadi Identitas manusia tidak akan
utuh apabila hanya menekankan satu aspek dan mengabaikan aspek lainnya (Arifin, 2014).

Jika dilihat dari tujuan pendidikan dalam pandangan islam menurut lIbnu Sina, maka kita
dapat mengetahui pemikiran dan sudu pandangnya. Akal menurut pemikiran Ibnu Sina merupakan
pusat dari segala aktivitas yang mana akal merupakan satu-satunya keistimewaan yang dimiliki
manusia, menurut lbnu Sina, akal harus dikembangkan secara optimal, sehingga nantinya tujuan
pendidikan akan tercapai. Beliau menyatakan bahwa pendidikan bertjuan untuk mengembangkan
potensi yang dimiliki individu sehingga mencapai perkembangan yang maksimal. Dalam hal ini Ibnu
Sina menyarankan agar tujuan pendidikan harus didasarkan pada visi manusia (complete man),
yaitu terwujudnya manusia yang memiliki keseimbangan yang menyeluruh dan utuh (lbnu Sina,
1985).

Menurut KH. Ahmad Dahlan, pendidikan memiliki peran yang sangat penting dalam
membentuk sikap kritis, merdeka, toleran, serta mendorong kemampuan umat Islam untuk bekerja
sama dengan pemeluk agama lain dalam menyelesaikan persoalan-persoalan kemanusiaan secara
menyeluruh. Beliau menegaskan bahwa pendidikan Islam memberikan ruang kebebasan bagi setiap
peserta didik dan individu untuk mengembangkan kecerdasan serta kemandiriannya sebagai dasar
dalam memahami nilai-nilai ajaran Islam. Hal ini dikarenakan pendidikan Islam memiliki peranan
besar, baik pada masa lalu maupun masa yang akan datang, terutama terkait kecenderungan
munculnya persoalan antar-aliran dalam Islam maupun antara agama yang kerap berujung pada
konflik fisik sehingga memengaruhi kondisi politik, sosial, dan ekonomi suatu daerah (Nashir, 2010).

Berdasarkan penjelasan sebelumnya mengenai hakikat manusia dalam pandangan Islam,
dapat dipahami bahwa konsep ini memiliki implikasi yang sangat penting terhadap pendidikan
Islam. Dalam pandangan ini, manusia terdiri dari dua unsur utama, yaitu unsur materi dan
nonmateri, yang mencakup jasmani dan rohani. Oleh karena itu, pendidikan Islam harus melibatkan
pembinaan terhadap kedua unsur tersebut secara seimbang. Pembinaan jasmani berfokus pada
kesehatan fisik, sementara pembinaan rohani berkaitan dengan perkembangan spiritual, akhlak,
dan pemahaman keagamaan. Kedua aspek ini harus diberdayakan secara simultan agar manusia
dapat berkembang secara utuh, sejalan dengan tujuan penciptaannya.

Al-Qur’an dengan tegas mengungkapkan bahwa manusia diciptakan untuk menjalankan
peran sebagai khalifah di bumi serta sebagai hamba Allah SWT. Sebagai khalifah, manusia diberi
tanggung jawab untuk menjaga, mengelola, dan memakmurkan bumi. Sebagai hamba, manusia

harus senantiasa mengabdi kepada Allah dengan penuh kepatuhan. Untuk menjalankan kedua

SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025



82
SUKIJO CiRCLE

peran ini, Allah SWT telah membekali manusia dengan berbagai kemampuan, baik yang bersifat
fisik maupun spiritual, agar mereka dapat memenuhi tugas-tugas tersebut dengan baik.
Pemahaman ini menjadi dasar penting dalam pendidikan Islam, di mana pembentukan karakter,
pemahaman agama, dan pengembangan intelektual sangat diperlukan untuk menjalankan tugas
sebagai khalifah dan hamba Allah dengan sempurna.

Keberhasilan pendidikan Islam dalam mencapai tujuannya sangat bergantung pada sejauh
mana masyarakat Muslim dapat memahami, menerjemahkan, dan mengimplementasikan konsep
hakikat manusia dan perannya di alam semesta. Pemahaman yang mendalam mengenai tujuan
penciptaan manusia sebagai khalifah dan hamba Allah akan mengarahkan umat Islam untuk
menciptakan masyarakat yang berlandaskan nilai-nilai Islam, serta memperhatikan keseimbangan
antara kepentingan duniawi dan ukhrawi. Jika masyarakat mampu memahami konsep ini dengan
baik, maka mereka akan dapat membentuk individu yang memiliki kesadaran spiritual yang tinggi,
serta mampu memberikan kontribusi positif bagi kesejahteraan umat manusia.

Untuk mewujudkan keberhasilan pendidikan Islam, pemahaman tentang hakikat manusia
dan fungsinya di alam semesta harus menjadi dasar dalam merumuskan teori-teori pendidikan
Islam. Proses ini membutuhkan pendekatan yang menyeluruh, yang menggabungkan wahyu
sebagai sumber utama, kajian empiris ilmiah untuk memahami realitas kehidupan, serta pemikiran
rasional filosofis untuk merumuskan pedoman-pedoman praktis dalam pendidikan. Dengan
memadukan ketiga pendekatan ini, pendidikan Islam dapat menjadi lebih relevan dan aplikatif
dalam menghadapi tantangan zaman, serta memberikan kontribusi yang signifikan terhadap
pembentukan kepribadian Muslim yang utuh dan berdaya.

Proses penanaman nilai-nilai Islam dalam diri seorang individu harus melibatkan perpaduan
antara peran individu itu sendiri dan peran orang lain, terutama guru. Guru memegang peran yang
sangat penting dalam pendidikan, karena mereka bertugas membimbing, memberikan teladan, dan
membantu siswa dalam mengembangkan potensi diri sesuai dengan ajaran Islam. Namun, proses
ini juga memerlukan kesadaran individu untuk terus memperbaiki diri, berusaha memahami ajaran
agama, dan mengaplikasikannya dalam kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, tujuan dan pola
pendidikan Islam yang sejalan dengan ajaran Islam dapat semakin diperkuat melalui kerja sama
yang harmonis antara peran individu dan peran guru, untuk menciptakan individu Muslim yang
seimbang dalam aspek jasmani dan rohani.

Gagasan bahwa pendidikan berfungsi sebagai sarana untuk mentransfer, melestarikan, dan
mengembangkan budaya berangkat dari dorongan manusia untuk terus maju dalam kehidupannya.

Sepanjang sejarah, pendidikan ditempatkan sebagai prioritas utama untuk meningkatkan kualitas

SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025



83
SUKIJO CiRCLE

hidup dari satu generasi ke generasi berikutnya. Karena itu, pendidikan Islam perlu dijalankan
secara ilmiah dan bernilai, sebab Islam sebagai agama wahyu memuat seperangkat nilai yang
menjadi pedoman hidup manusia (Rachman, 2011).

Diturunkannya agama Islam kepada umat manusia melalui Nabi Muhammad SAW
bertujuan membawa rahmat bagi seluruh alam. Hal ini menegaskan bahwa sebagai wahyu, Islam
menyediakan tuntunan dan aturan yang lengkap untuk memberikan rahmat bagi seluruh dimensi
kehidupan, baik dunia maupun akhirat, aspek lahir maupun batin, serta kebutuhan jasmani maupun

rohani.

Conclusion

Kajian ini berhasil menjawab tujuan penelitian dengan merumuskan makna, karakteristik,
dan implikasi kepribadian Muslim dalam perspektif Islam. Pertama, kepribadian Muslim
didefinisikan sebagai konstruksi integral yang menyatukan unsur jasmani dan ruhani, serta
termanifestasi dalam sepuluh pilar dasar yang meliputi akidah, ibadah, akhlak, wawasan, kesehatan
fisik, pengendalian hawa nafsu, disiplin waktu, keteraturan urusan, kemandirian ekonomi, dan
kontribusi sosial —semuanya berorientasi pada nilai-nilai Islam.

Kedua, karakteristik kepribadian Muslim bersumber dari Al-Qur'an dan Hadis, dengan
tauhid sebagai poros utamanya. Karakteristik tersebut mencakup pola pikir (‘agliyah) dan pola sikap
(nafsiyah) yang islami, yang ditunjukkan melalui akhlak mulia, komitmen terhadap ilmu, sikap
moderat (wasathiyah), tanggung jawab, kemandirian, kepedulian sosial, serta konsistensi dalam
beramal saleh.

Ketiga, konsep kepribadian Muslim ini memiliki implikasi yang mendalam dan sistemik
terhadap pendidikan Islam. Implikasi tersebut meniscayakan pendekatan pendidikan yang holistik-
integratif, di mana tujuan pendidikan tidak hanya terbatas pada penguasaan ilmu, tetapi lebih pada
pembentukan manusia seutuhnya (insan kamil). Dalam praktiknya, hal ini memerlukan rekonstruksi
kurikulum yang menyelaraskan dimensi spiritual, intelektual, emosional, dan sosial; penggunaan
metode pendidikan yang menekankan keteladanan, pembiasaan, dan internalisasi nilai; serta
penciptaan lingkungan pendidikan yang kondusif bagi tumbuhnya kepribadian Islami. Dengan
demikian, pendidikan Islam dapat berperan secara efektif dalam melahirkan generasi Muslim yang
tidak hanya cerdas secara akademik, tetapi juga kuat secara moral dan spiritual sesuai dengan

tuntunan Islam.

SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025



84
SUKIJO CiRCLE

Bibliography
Al-Attas, S. M. N. (1993). Islam and Secularism. Kuala Lumpur: International Institute of Islamic

Thought and Civilization (ISTAC).

Al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the Metaphysics of Islam: An Exposition of the
Fundamental Elements of the Worldview of Islam. Kuala Lumpur: ISTAC.

Al-Banna, Hasan. (1992). Majmu'ah al-Rasail. Kairo: Dar al-Taujih wa al-Nasyr al-Islamiyah.

Al-Ghazali, Abu Hamid. (1989). Ihya’ Ulumuddin. ]ilid 3. Beirut: Darul Fikr.

Al-Ghazali. (2000). Ihya’ ‘Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Fikr.

Alwisol. (2007). Psikologi Kepribadian. Malang: UMM Press.

Arifin, M. (2012). Ilmu Pendidikan Islam: Tinjauan Teoretis dan Praktis Berdasarkan
Pendekatan Interdisipliner. Jakarta: Bumi Aksara.

Arifin, M. (2014). Hakikat Manusia dalam Perspektif Pendidikan Islam.jurnal Filsafat
Pendidikan Islam. 3(1): 55-68.

Assegaf, Rachman. (2011). Pendekatan Wahyu dan Rasional dalam Pendidikan. Filsafat dan
Pendidikan Islam. 9(2): 75-90.

Achmad, G. (1982). Filsafat Islam. Faza Media.
https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/bitstream/123456789/32750/1 /FILSAFAT%?2
0ISLAM%20BUKU.pdf

Azhary, M. R. F,, Hakim, L., Firdaus, A, bin Asis, J., & Hasbillah, A. U. (2025). Meninjau Validitas
Hadis Perpecahan Umat Islam: Pendekatan Kritik ‘Ilal Matan. Innovative: Journal Of Social
Science Research, 5(3), 4865-4883. http://j-
innovative.org/index.php/Innovative/article/view/19519

Azhary, M. R. F,, Mashur, M., & Falah, F. (2025). UNDERSTANDING OF THE AYNA ALLAH
HADITH: AN INTERDISCIPLINARY TA? L? L? STUDY. Nabawi: Journal of Hadith Studies,
5(2). http://journal.tebuireng.ac.id/index.php/nabawi/article /view/156

Dini, P. A. U. (2024, Desember). Metodologi Penelitian Kualitatif: Pengertian, Jenis, Contoh, dan
Sistematikanya. Pendidikan Anak Usia Dini.
https://paud.fip.unesa.ac.id/post/metodologi-penelitian-kualitatif-pengertian-jenis-
contoh-dan-sistematikanya

Mahbubi, M. (2016). Implementasi Aliran-aliran Filsafat Barat Terhadap Pendidikan. al-
di’ayah, 5(1), 91-116.

Mahbubi, M. (2024). Filsafat llmu; Sebuah Catatan Ringkas. Global Aksara.

Mahbubi, M. (2025). METOPEN FOR DUMMIES: Panduan Riset Buat Kaum Rebahan, Tugas Akhir
Lancar, Rebahan Tetap Jalan!, (1 ed.). Global Aksara Pers.

SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025



85
SUKIJO CiRCLE

Shodiq, M., Azhary, M. R. F., & Muflich, M. N. (2025). Analisis Kritis Metode Kritik Matan Al-
Idlibi: Kontradiksi Hadis terhadap Al-Qur’an. Qolamuna: Jurnal Studi Islam, 11(01), 138-
149. https://www.ejournal.stismu.ac.id/index.php/qolamuna/article /view /2280

Tarida, L., Fatchullah, M., Azhary, M. R. F., & Zubaidi, A. N. (2025). Conceptual Distinctions in
Hadith Studies: Understanding the Differences Between Hadith, Sunnah, Khabar, and
AtsarConceptual Distinctions in Hadith Studies: Understanding the Differences Between
Hadith, Sunnah, Khabar, and Atsar. ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research,
2(2),206-220. https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/article/view /597

Tarida, L., Hamid, A., Azhary, M. R. F., & Zubaidi, A. N. (2005). Pendidikan Agama Islam dalam
Bingkai Nasional: Kajian Konseptual atas Hakikat, Tujuan, dan Landasan Pembentuk
Karakter. SUKIJO CiRCLE: Journal of Contemporary Islamic Education Studies, 1(2), 48-57.
https://ejournal.bamala.org/index.php/sukijo/article/view/599

Tilaar, H. A. R. (2015). Pendidikan, Kebudayaan, dan Masyarakat Madani Indonesia. Bandung:
Remaja Rosdakarya.

Zuhairini. (2011). Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara.

SUKIJO CiRCLE, Vol. 01, No. 02. 2025



