SUKIJO CiRCLE : Journal of Contemporary Islamic Education

StudiesVol. Vol. 1, No. 2 (2025)

e-I1SSN: XXXX-XXXX

PENDAMPINGAN PERINGATAN HARI SANTRI UNTUK
MENANAMKAN PENDIDIKAN KARAKTER PESERTA DIDIK TPQ
DARUSSALAM DI KELURAHAN SAWUNGGALING SURABAYA

Matmudi?, Nelud Darajaatul Aliyah?.

L2 Universitas Sunan Giri Surabaya

'Wakafabillahialima@gmail.com, 2nayzakiyah54@gmail.com

Article Info

ABSTRACT (10 PT)

Article history:

Submission 16 Oktober 2025
Accepted 26 Oktober 2025
Published 1 November 2025

Keywords:

National Santri Day,
Building Character,
Spirit of Jihad

The purpose of this study is to foster a sense of nationalism among
Islamic boarding school students (santri), particularly students at the
Darussalam Islamic Boarding School (TPQ) in Sawunggaling,
Surabaya. Students have participated in several activities previously
conducted by Islamic scholars, such as reading yellow books and
Ma'na Pegon (the teachings of the Prophet Muhammad), reciting
Asroful Anam (the teachings of the Prophet Muhammad) once a week,
and other activities. Therefore, National Santri Day (HSN) helps
people re-understand Islamic law and the beliefs of our former Islamic
scholars. The purpose of HSN is to foster a love for the nation and
state and nationalism towards the Unitary State of the Republic of
Indonesia (NKRI). This belief has gradually been eroded by the
progress of time. By understanding blessings, intercession, and gaidah
in accordance with the guidance of the Prophet's sharia, the hope is
that TPQ Darussalam students will have the spirit of jihad like the
students during the independence era. This qualitative research uses a
Participatory Action Research (PAR) approach, meaning that the
subjects and researchers function as facilitators. Researchers gather
data through observation and in-depth interviews. Then, using
interactive methods, they analyzed the data descriptively to reach
conclusions. The results of the weekly mentoring of all the students'
activities fostered a sense of nationalism toward their nation and
country. Initially, they could only read the Quran, but now they can
write and recite Pegon, and their hidden talents are beginning to
emerge, such as singing, playing the tambourine, and reading and
writing Pegon. This is increasingly rare among the younger
generation, who are increasingly immersed in modern developments.

Corresponding Author: Matmudi
Universitas Sunan Giri Surabaya

Email: Wakafabillahialima@gmail.com

Introduction

Dewasa ini penyimpangan aqidah dan syariat semakin marak, terutama untuk

mempercayai adanya barokah dan manfaat sudah hampir luntur di tengah-tengah masyarakat

kita, mereka lebih mengedepankan akal fikiran dan cenderung memiliki pandangan yang lebih

terbuka dan pluralistik. Banyak milenial Muslim di berbagai negara mengalami kesulitan

dalam memadukan keyakinan agama mereka dengan nilai-nilai kontemporer seperti

kebebasan individu, hak asasi manusia, dan pluralisme (Husain, 2020). Masyarakat mulai

kehilangan budayanya, terutama remaja atau kaum muda, yang menganggap budayanya kuno

dan meninggalkan pendidikan agama (Subhan: 2022).

SUKIJO CiRCLE


mailto:1Wakafabillahialima@gmail.com
mailto:2nayzakiyah54@gmail.com

2
SUKIJO CiRCLE

Globalisasi adalah fenomena kompleks yang melibatkan integrasi dan interaksi antara
masyarakat, budaya, ekonomi, dan politik di seluruh dunia. Teknologi informasi sudah mulai
mempengaruhi arah globalisasi dunia peningkatan mobilitas manusia dan barang, serta
perubahan sosial yang cepat. Dalam konteks ini, agama Islam sebagai salah satu agama besar
dunia menghadapi berbagai tantangan dan peluang. Problematik Islam dalam kehidupan
globalisasi menjadi topik penting untuk diteliti guna memahami dinamika yang mempengaruhi
identitas, praktik, dan persepsi keagamaan umat Muslim di berbagai belahan dunia. Globalisasi
membawa dampak signifikan terhadap kehidupan umat Islam. Di satu sisi, globalisasi
memungkinkan penyebaran informasi dan pengetahuan tentang Islam secara lebih luas dan
cepat. Melalui internet dan media sosial, umat Islam dapat mengakses sumber-sumber
keagamaan, berkomunikasi dengan komunitas Muslim internasional, dan memperdalam
pemahaman mereka tentang ajaran Islam (Rohman et al,, 2022, Handaru, 2021).

Di sisi lain, globalisasi juga menghadirkan tantangan yang kompleks, seperti konflik
nilai, peningkatan Islamofobia, serta tekanan untuk mengadopsi nilai-nilai modern yang
mungkin bertentangan dengan ajaran Islam. Dengan pendampingan peserta didik, khususnya
santriwan-santriwati TPQ Darussalam di kelurahan sawunggaling surabaya moment hari
santri nasional dapat diperkenalkan kepada mereka melalui beberapa aktivitas rutinitas
seperti baca dan nulis pegon, membudayakan baca sholawat serta hafalan al-quran.

Sehingga dapat memacu semangat untuk fastabiqul khoirot ( berlomba-lomba dalam
hal kebaikan) khususnya ilmu agama serta memupuk nilai - nilai agama kepada mereka
sehingga menjadi kaderisasi yang mempunyai kultur agama yang kental dan mendarah daging
sehingga di kemudian hari tatkala mereka tumbuh dewasa dapat mengaplikasikan di
kehidupan sehari-hari syukur-syukur bisa diajarkan minimal kepada keluarganya hingga
kepada anak didiknya. Lantas kenapa ? kok gaya hidup santri yang harus diperkenalkan kepada
mereka untuk menjadikan pioner dalam karakter peserta didik. Karena pendidikan santri
menunjukkan sifat psikologis yang lebih menonjol dibandingkan dengan non-santri
Ini ditunjukkan oleh penelitian (Mohamad Soleh et al, 2001), yang menunjukkan bahwa
mahasiswa santri memiliki makna hidup yang lebih besar daripada mahasiswa reguler.
Mahasiswa santri menjalani kehidupan yang penuh semangat dan optimis; mereka memiliki
arah dan tujuan dalam hidup mereka, mampu beradaptasi, dan mudah bergaul sambil tetap
menjadi diri mereka sendiri. Mahasiswa santri menjadi lebih kuat dan menyadari adanya
hikmah di balik kesulitan ketika mereka menghadapi masalah. Selain menemukan makna
dalam hidup mereka, santri sangat percaya pada diri mereka sendiri.

Menurut penelitian yang dilakukan oleh Irvan Usman dan Fuad Nashori et al. (2008),

guru memiliki konsep diri yang lebih baik daripada siswa sekolah menengah umum. Siswa
SUKIJO CiRCLE, Vol. xx, No. xx, Bulan 20xx



3
SUKIJO CiRCLE

sekolah menengah umum memiliki konsep diri fisik, pribadi, sosial, keluarga, moral, dan
akademik yang lebih rendah daripada siswa sekolah menengah umum. Sebagai contoh, santri
memiliki sifat yang positif, seperti sikap yang positif terhadap perilaku pro-lingkungan hidup,
kepuasan hidup yang sedang, dan kontrol diri yang sedang, menurut berbagai penelitian
psikologi. Para santri memiliki nilai-nilai Islami yang mendukung lingkungan hidup, seperti
tidak memetik bunga atau buah yang belum saatnya dipetik. Disebabkan oleh budaya
pesantren yang kolektivistik dan menekankan pentingnya konformitas, santri memiliki sikap
positif terhadap lingkungan hidup. Menurut penelitian yang berjenis korelasional, santri yang
melakukan dzikir secara teratur memiliki agresivitas yang lebih rendah. Berdzikir akan
menciptakan suasana yang tenang baik saat berdzikir maupun di luarnya. Pikiran yang marah
dapat dihentikan dengan suasana tenang ini. Studi lain menemukan bahwa santri (lansia) yang
berdzikir secara intens memiliki kontrol diri yang lebih baik. Diketahui bahwa dzikir dapat
meningkatkan fokus, semangat hidup, dan keseimbangan emosional. Selain itu, studi Ahmad
Muhammad Diponegoro menunjukkan bahwa santri yang memiliki dampak positif memiliki
tingkat kepuasan hidup yang tinggi. Oleh karena itu, peserta didik TPQ Darussalam sangat
cocok untuk dididik sejak dini dan dikenalkan dengan budaya santri dan aktivitas seperti nulis
dan baca kitab secara pegon, sorogan, solawatan, dan hafalan al-quran. Pendampingan ini
diharapkan dapat mengubah karakter siswa di kelurahan Sawunggaling Surabaya.

Pendidikan karakter pada dasarnya merujuk pada Undang-Undang Nomor 20 tahun
2003 tentang sistem pendidikan nasional, yang menyatakan bahwa pendidikan dimaksudkan
untuk membantu siswa mengembangkan potensi diri mereka dan memperoleh keagamaan
spiritual, pengendalian diri, kecerdasan, kepribadian, akhlak mulia, dan keterampilan yang
bermanfaat bagi mereka sendiri dan bangsa mereka. Konsep panca jiwa mengacu pada
pemahaman santri tentang arti kepribadian dan akhlakul karimah yang didukung oleh
pengetahuan yang luas.

Pada tahun 1939, K.H Iman Zakarsyi mendirikan Panca Jiwa di pondok pesantren
Gontor. Di sana ada lima jiwa: jiwa keikhlasan yang menciptakan keharmonisan di rumah, jiwa
kesederhanaan yang mencakup jiwa besar, yang dapat membangun karakter yang kuat dalam
sebuah perjuangan, Jiwa berdikari dalam kesanggupan menolong dirinya sendiri dalam
segala kepentingannya, Jiwa ukhuwah islamiyah membangun persaudaraan yang dapat
meningkatkan jiwa persatuan dalam kehidupan, dan jiwa kebebasan, yang memiliki
kemampuan untuk merencanakan masa depan dan memilih tujuan hidupnya sendiri. Teori
pendidikan karakter melibatkan lebih dari sekedar mengajarkan anak-anak apa yang dianggap
baik atau salah; itu juga mengajarkan mereka cara bertindak baik sehingga mereka memiliki

pemahaman dan kemampuan untuk menjalani kehidupan yang baik. Pendidikan karakter
SUKIJO CiRCLE, Vol. xx, No. xx, Bulan 20xx



4
SUKIJO CiRCLE

Islam didasarkan pada epistimologi, yang menunjukkan bahwa sumber yang menentukan
karakter seseorang tidak hanya didasarkan pada akal semata, tetapi juga melibatkan Allah
SWT dalam setiap aspek kehidupan seseorang (Agung, 2018:52).
Oleh karena itu, pendidikan karakter membutuhkan hubungan yang holistik untuk
menghubungkan berbagai aspek moral kehidupan untuk membentuk generasi yang mandiri.
Menurut penelitian Muminah (2015:100), aspek panca jiwa sangat mendorong program
pendidikan karakter. Ini berkaitan dengan keunggulan kepemimpinan, akhlak mulia, dan

menciptakan lingkungan pendidikan yang lebih optimis.

Research Method

Kegiatan pengabdian berbasis penelitian ini menggunakan pendekatan (PAR)
Participatory Action Research dengan pendampingan melalui beberapa rutinitas di TPQ
Darussalam di kelurahan sawunggaling surabaya seperti hafalan juz amma, pembaca’an
solawat nabi dan takror agidatul awam bisa menanamkan kepada peserta didik karakter yang
tangguh dalam beraqidah ala ahlussunnah dan timbul sejak dini untuk cinta kepada nabinya
sehingga bisa di aplikasikan di kehidupan sehari-hari sebagaimana santri sedang mondok di
pondok pesantren yang kesehariannya selalu nderes dan mengaplikasikan sabda dan perilaku
nabi muhammad saw. Istilah "PAR" merujuk pada paradikma baru ilmu pengetahuan, yang
menunjukkan betapa pentingnya proses sosial dan kolektif untuk mencapai kesimpulan.

Proses berbentuk mereka berusaha setiap harinya setoran hafalan baik juz amma
maupun aqidatul awam dan mengulang (takror) pelajaran yang sudah di berikan melalui
kajian kitab ataupun praktikum fighi aktivitas yang dilakukan secara sistematis, kolaboratif,
dan berkelanjutan untuk menghasilkan dan menghasilkan transformasi sosial, dan jenis
penelitian yang digunakan adalah kualitatif. Peneliti memilih pendekatan PAR karena
penelitian ini melibatkan peserta didik sebagai pemantik dan peneliti atau pendamping
sebagai pemantik.

Penelitian ini bersifat deskriptif, dengan temuan dan penjelasan disertakan dengan
data lapangan. Dengan tergerusnya aqidah generasi pada zaman globalisasi ini, peserta didik
banyak meluangkan waktunya di depan gadget atau dengan beberapa game maka peneliti
berusaha untuk menanamkan peserta didik dengan aqidah yang berhaluan ahlusunnah dan
kebiasaan yang menjadi rutinitas pesantren peneliti mencoba mengadopsi kegiatan tersebut
ke dalam kegiatan yang ada di TPQ Darussalam di kelurahan sawunggaling surabaya dengan
harapan waktu yang tersisa bisa di gunakan semaksimal mungkin untuk masa depan yang
cemerlang. Peneliti harus menguasai materi, memiliki keluasan wawasan dan pengalaman, dan

‘memiliki kemampuan untuk menganalisis dan mengkontruksi obyek penelitian secara lebih
SUKIJO CiRCLE, Vol. xx, No. xx, Bulan 20xx



5
SUKIJO CiRCLE

jelas. Pada pendekatan PAR ini, penggalian data primer dan sekunder dilakukan melalui teknik
pengumpulan data melalui pengamatan dan wawancara. Teknik ini mengeksplorasi data
sekunder melalui metode interaktif, seperti tanya jawab kepada narasumber dan informan

secara langsung atau melalui media tertentu, seperti WhatsApp.

Research Finding
Pendidikan pada dasarnya adalah upaya sadar untuk menciptakan lingkungan

pembelajaran dan proses yang bertujuan untuk meningkatkan kecerdasan, kepribadian, dan
keterampilan peserta didik. Namun, karakter adalah sifat alami seseorang yang dapat
merespon situasi secara dinamis, yang ditunjukkan dengan perilaku. Oleh karena itu,
pendidikan karakter didefinisikan sebagai pendidikan nilai atau nilai yang dibangun sebagai
pemahaman untuk menanamkan watak dan perilaku yang baik (Mulyasa:2012). Pendidikan
karakter juga didefinisikan sebagai upaya sadar dan terencana untuk menerapkan pola aturan
perilaku yang dianggap baik. Pendidikan karakter diberikan kepada semua siswa, bukan hanya
kepada guru. Karakter yang baik adalah tingkah laku yang baik, menurut Aristoteles. Tindakan
yang tepat dalam hubungannya dengan dirinya sendiri dan dengan orang lain. Ini juga
dimaksudkan untuk berfungsi sebagai bekal santri di masa depan dan sebagai bagian dari
masyarakat.

Sistem penanaman nilai-nilai pendidikan karakter ditanamkan pada santri melalui
komponen atau pendekatan pengetahuan, kesadaran, kemauan, dan kemampuan untuk
melaksanakan nilai-nilai tersebut. Pembentukan karakter dibangun pada santri yang
cenderung meniru atau meniru perilaku orang lain dengan mudah. Nilai-nilai pendidikan
karakter ini masuk ke dalam sistem ingatan panjang santri. Pondok pesantren adalah lembaga
pendidikan Islam di mana siswa dapat belajar, memahami, dan menghayati ajaran Islam serta
mengamalkan akhlakul karimah dalam kehidupan sehari-hari.

Pendidikan di pondok pesantren tidak hanya mengajarkan berbagai disiplin ilmu
Islam, tetapi juga mengajarkan para kiai, ustadz, dan pengasuh. Karakteristik lain dari pondok
pesantren adalah hubungan yang akrab antara santri dan guru, serta semangat gotong royong
dalam melakukan pekerjaan yang bermanfaat. Pondok pesantren menggunakan berbagai pola
pendidikan, tergantung pada tujuan, kurikulum, metode, dan sistem manajemen mereka. Kiai
juga memiliki autonomi dalam mengelola Pondok Pesantren. Ini didasarkan pada evaluasi yang
dilakukan selama proses pembelajaran (Sumardi, 2012:283). Namun demikian, tujuan
pendidikan di pondok pesantren adalah mendidik para santri untuk menjadi individu yang

memiliki akhlakul karimah berdasarkan Alquran dan Hadist. Keberhasilan pendidikan

SUKIJO CiRCLE, Vol. xx, No. xx, Bulan 20xx



6
SUKIJO CiRCLE

karakter di pondok pesantren dapat diukur dengan beberapa faktor. Yang pertama adalah
peran penting dari kiai, yang memberikan model bagi santri untuk meniru tindakan mereka.

Sebuah penelitian yang dilakukan oleh Masrur (2017:272) menunjukkan bahwa model
kepemimpinan kyai adalah tokoh yang dipandang baik oleh santri dan masyarakat secara
keseluruhan. Mereka juga dianggap ahli dalam bidang agama, sehingga mereka dianggap
mampu menyelesaikan masalah apa pun yang muncul di masyarakat. Oleh karena itu,
pendidikan karakter yang didasarkan pada keteladanan akan menghasilkan generasi muda
yang memiliki jiwa yang tinggi yang diperoleh dari penerapan ajaran Islam. Kedua, proses
interaksi antara guru dan pengajar yang harmonis, menurut penelitian Zuhriy (2011:306)
bahwa peran guru atau pengasuh sangat penting dalam pendidikan karakter santri. Guru atau
pengasuh memberi nasihat dan bimbingan, dan murid mengikutinya sebagai bentuk ketaatan
pada orang yang dihormati. Aturan santri juga harus dipatuhi agar seluruh aktivitas pondok
berjalan sesuai harapan pengasuh. Dengan cara ini, proses penanaman karakter yang disinari
oleh ajaran kitab yang dipelajari dan teladan dari Kiai dapat dilakukan dengan sukses. Pondok
pesantren memiliki pola hidup yang disebut Panca Jiwa, yang berarti lima jiwa yang harus
ditanamkan dalam jiwa santri dan diterapkan dalam proses pendidikan di pondok pesantren
serta sebagai pembentukan karakter dan kepribadian santri dalam kehidupannya.

Menurut Imam Zarkasyi (dalam Masqon. 2011, 159), ada empat jiwa. Yang pertama
adalah jiwa keikhlasan, yang mendorong santri untuk berpartisipasi dalam semua kegiatan
pondok pesantren. Sepi ing pamirih adalah semboyan yang berarti bahwa melakukan semua
kegiatan pondok pesantren dimotivasi oleh keinginan murni, bukan keinginan luar (Suradi,
2017:278). Setiap komponen pondok pesantren harus menanamkan jiwa ini. Selain memiliki
peran penting dan pengaruh yang besar, seorang kyai harus mengajarkan ilmu dengan ikhlas.
Selanjutnya, pengelola manajemen, guru, dan guru juga harus berlaku demikian. Dengan cara
ini, suasana pondok pesantren akan berjalan dengan harmonis. Meskipun jiwa ikhlas mudah
diucapkan, itu sulit untuk dipraktikkan.

Sejak anak pertama kali masuk pondok pesantren dan resmi menjadi santri, jiwa
keikhlasan harus ditanamkan dengan sebaik mungkin. Jiwa suci tidak hanya tumbuh dari
belajar dan mencari pengetahuan, tetapi juga harus ditanamkan dalam setiap perbuatan,
seperti beribadah, membantu orang lain, dan berbuat baik. Oleh karena itu, sangat penting
untuk mengamati bahwa para santri melakukan semua tugas yang telah ditetapkan dengan
penuh ikhlas hanya karena Allah semata (Ummah, 2017:210). jiwa keihlasan itu yang belum
diterapkan sepenuhnya oleh para santri di pondok pesantren. Sikap tulus seorang santri,
menurut penelitian Dermawan (2016:239), menunjukkan bahwa pondok pesantren dapat

melakukan apa pun yang diberikan dan diperintahkan. Santri percaya bahwa ikhlas adalah
SUKIJO CiRCLE, Vol. xx, No. xx, Bulan 20xx



7
SUKIJO CiRCLE

bagian dari ibadah. Penelitian Nujhan (2019:103) juga menunjukkan bahwa dengan adanya
jiwa keikhlasan ini, santri dan guru, serta semua unsur pondok pesantren, bekerja keras dan
bekerja sama untuk mendukung satu sama lain dalam kemajuan pondok pesantren karena
Allah SWT. Jiwa keikhlasan ini menjadi habituasi yang akan mengubah kehidupan di luar
pondok.

Kedua, jiwa kesederhanaan menunjukkan gaya hidup sederhana para santri.
kesederhanaan sebagai perilaku yang baik dalam situasi kehidupan di mana seseorang harus
hidup berdasarkan kebutuhan dasar, bukan keinginan. Dengan demikian, kesederhanaan yang
dimiliki oleh setiap santri dapat membantu mereka meningkatkan kekuatan, keberanian,
ketababahan, kesanggupan, dan kontrol diri saat menghadapi tantangan hidup (Masqon,
2011:159).

Kesederhanaan seorang santri tidak berarti hidup tanpa apa-apa; itu berarti menjalani
kehidupan normal, tanpa berlebihan atau bermegah-megahan. Dimulai dengan menjalani

kehidupan sehari-hari di pondok pesantren, mulai dari makanan, tempat tidur, dan pakaian.

Gambar 1. Kegiatan Mengaji al-quran
(Rutinitas Ba’da magrib pembelajaran baca, tulis serta hafalan al-quran di musholla nurul huda, adapun metode yang di gunakan adalah
metode bil-gqolam yang di gagas langsung oleh beliau K.H. Basori Alwi dari Singosari malang. Kami menggunakan metode tersebut
karena dianggap cepat untuk bisa baca dan memhami alquran)

Semua itu ditunjukkan oleh Santri dengan sederhana dan tidak berlebihan. Akibatnya,
dari jiwa ini muncul mental dan karakter santri yang kuat. Oleh karena itu, santri diharapkan
dapat mencapai kesuksesan dan kebahagiaan dalam menjalani kehidupan, terutama di era
globalisasi yang sangat kompleks dan penuh tantangan ini (Alhamudin, 2018: 59). Perilaku
seperti itulah yang mendorong kesederhanaan santri untuk mencapai kesuksesan di masa
depan. Saat ini, banyak pondok pesantren, baik modern maupun tradisional, memiliki banyak
fasilitas mewah. Namun, ajaran yang diajarkan kepada santri adalah kesederhanaan atas

kemegahan yang dia jalani. Selain itu, tidak jarang bahwa santri yang berasal dari keluarga

SUKIJO CiRCLE, Vol. xx, No. xx, Bulan 20xx



8
SUKIJO CiRCLE

kaya saat tinggal di pondok harus membawa kesederhanaannya sebagai bekal untuk hidup di
masyarakat. Contoh kesederhanaan dari uraian di atas adalah ketika pondok pesantren
menetapkan batas jumlah pakaian dan uang yang harus dibawa, menurut Ummah (2017:211).
Hal ini lah yang membuat jiwa santri sederhana, membangun semangat dan tanggung jawab
dalam jiwanya. Ketiga, jiwa kemandirian seorang santri berarti bahwa setiap santri tidak
bergantung pada orang lain; sebaliknya, setiap santri harus memiliki kemampuan untuk
melakukan setiap tugas yang diberikan kepadanya. Pondok pesantren adalah institusi
pendidikan yang berhasil yang mengajarkan setiap murid untuk menjadi mandiri tanpa

bergantung pada orang lain (Masqon,2011: 159).

Gambar 2. Pembacaan solawat
(Pembacaén solawat nabi rutin di laksanakan setiap hari senin malam selasa, selain untuk menanamkan rasa cinta kepada nabi mereka
pun akan mudah dalam menyiarkan Agama Islam.)

Selain itu, "jiwa kesederhanaan" dapat didefinisikan sebagai komitmen setiap murid
untuk membantu dirinya sendiri dalam setiap kegiatan yang dilakukannya dalam
kehidupannya. Salah satu istilah untuk jiwa kemandirian adalah jiwa berdikari. Ini bukan
berarti bahwa Anda tidak menginginkan bantuan atau menolaknya. Sebaliknya, ini adalah cara
pendidikan di mana siswa diminta untuk bertanggung jawab dan memenuhi kebutuhannya
sendiri. Menurut penelitian Alhamuddin (2018: 59), pola pendidikan tersebut mencakup
kebutuhannya sendiri, seperti mencuci pakaian, kasur tempat tidur, dan aktivitas dan kegiatan
yang dia suka, sehingga dia dapat mengatur pengeluaran dan biaya sehari-hari di pondok
pesantrennya. Ketika siswa mulai hidup di masyarakat, praktik seperti ini akan menjadi bekal
yang bermanfaat bagi mereka. Jiwa kemandirian, menurut Darmawan (2016: 240),
menunjukkan bahwa seorang santri memiliki kemampuan untuk mengurus dirinya sendiri.
dalam arti bahwa mereka tidak membutuhkan bantuan orang lain. Namun, ini merupakan
pendidikan hidup karena keputusan hidup yang dia buat. Oleh karena itu, setiap siswa harus
belajar menjalaninya dengan tulus dan memahami bahwa ini adalah pendidikan karakter
mandiri yang akan membantu mereka di masa depan. Keempat, jiwa persaudaraan Islam, juga

SUKIJO CiRCLE, Vol. xx, No. xx, Bulan 20xx



9
SUKIJO CiRCLE

dikenal sebagai ukhuwah islamiyah. Persahabatan yang kuat, saling menghormati, dan
solidaritas yang tinggi dapat dibangun melalui prinsip-prinsip ini. Kehidupan di pondok
pesantren memberikan lingkungan yang mendukung santri untuk bersatu dan berkolaborasi,
memungkinkan mereka menikmati segala kesenangan bersama. Para santri akan saling
mengenal, memahami, dan menjadikan sesama sebagai saudara jika jiwa persaudaraan

diterapkan pada mereka.

Gambar 3. Baca tulis pegon
(Baca tulis pegon dilaksakan dalam satu pekan dua kali yaitu bertepatan di hari sabtu dan hari ahad kareana tulis ma’na pegon
membutuhkan waktu yang sedikit panjang dan pada waktu tersebut anak-anak cenderung libur dalam kegiatan sekolah dan kami isi
dengan kegiatan baca tilis ma’na pegon, supaya mereka juga memahami syariat agama sesuai ajaran para ulama terdahulu.)

Hal ini selaras dengan pendapat Nujhan (2019:103) bahwa hidup akan lebih indah
jika orang saling membantu dan membantu satu sama lain. Jiwa persaudaraan ini tidak hanya
dipraktikkan dalam kehidupan ponok pesantren, tetapi juga berdampak pada persatuan
masyarakat. Seorang santri akan kembali ke masyarakat dan menanamkan nilai-nilai
persaudaraan di tengah kemajuan masyarakat dan ilmu pengetahuan dan teknologi. Ini adalah
apa yang dapat disebut sebagai jembatan menuju terbangunnya jiwa ukhuwah islamiyah
(Alhamuddin,2019: 60). Membutuhkan satu sama lain adalah ciri sosial manusia.

Dengan menerapkan semangat ukhuwah dalam kehidupan pondok pesantren, jiwa
persaudaraan Islam ini dapat membangun karakter bersahabat dan komunikatif. Dengan
demikian, jiwa persaudaraan ini akan mendorongnya untuk membangun persaudaraan yang
baik dan saling menghormati. Kelima, kebebasan jiwa didefinisikan sebagai sikap bebas santri.
Ini berarti dia bebas dalam berpikir, bertindak, menentukan, dan memilih jalan hidupnya. Dia
juga harus bebas dari semua pengaruh negatif (Alhamuddin, 2018:60).

Dengan jiwa kebebasan ini, santri diharapkan memiliki semangat yang besar dan
optimis dalam menghadapi tantangan. Tidak perlu dikatakan bahwa kebebasan ini berarti

SUKIJO CiRCLE, Vol. xx, No. xx, Bulan 20xx



10
SUKIJO CiRCLE

santri harus menikmati kebebasan sepenuhnya. Sebaliknya, mereka harus menikmati
kebebasan ini dalam batas-batas disiplin dan kegiatan yang baik, serta disertai dengan rasa
tanggung jawab. Menurut Suradi (2017: 288), pondok pesantren berfungsi untuk
menyebarkan pengetahuan dan nilai agar santri dapat mempersiapkan diri untuk kehidupan

nyata setelah kembali ke masyarakat.

Gambar 4. Lomba agidatul awam
(Santri TPQ Darussalam juga pernah ikut mengisi peringatan Hari Santri Nasional dalam ajang perlombaan yang di selenggarakan oleh
Muslimat PCNU Surabaya bertempatkan di Balai Pemuda Surabaya JI. Gubernur Suryo pada tanggal 17-19 Oktober.)

Jadi, menurut penelitian Dermawan (2016: 241), ada jiwa kebebasan dalam kehidupan
pondok pesantren. Santri diberi kebebasan untuk menulis dengan baik, berbahasa asing, karya
akademik lainnya, lukisan, atau gambar, dan yang paling penting, mereka harus diberi
kebebasan untuk memilih apa yang mereka suka, minat, dan keterampilan mereka. Dengan
cara ini, hal ini tetap mendapat perhatian dan bimbingan dari pondok pesantren. Tampaknya
kebebasan ini menumbuhkan rasa ingin tahu, disiplin, kreativitas, dan tanggung jawab sebagai
siswa. Dengan demikian, pondok pesantren menekankan bahwa santri harus menjadi individu
yang mampu menentukan jalan hidup mereka sendiri. mengembangkan potensi dan memiliki
kemampuan untuk mengontrol diri, kepribadian, kecerdasar, akhlak mulia, dan keterampilan
santri. Dengan perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi di masa depan, kehidupan
seperti ini akan memberi kekuatan kepada setiap guru untuk mengatur semua serta memiliki
kemampuan untuk menyelesaikan masalah yang muncul di dunia yang semakin global
(Dermawan, 2016: 242). Nilai-nilai dan jiwa membentuk setiap aspek kehidupan pondok
pesantren, dan diharapkan dapat menyediakan santri dengan pengetahuan untuk hidup di
masyarakat di masa depan. Selain itu, penting untuk diingat bahwa pondok pesantren adalah
institusi pendidikan yang mempertahankan adat istiadat mereka dalam upaya untuk
mempertahankan semangat, atau jiwa, pondok pesantren. Pondok pesantren sekarang dapat

‘menyesuaikan diri dengan perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi. Pondok pesantren
SUKIJO CiRCLE, Vol. xx, No. xx, Bulan 20xx



11
SUKIJO CiRCLE

selalu berkomitmen untuk menjadikan pondok pesantren sebagai pusat pengembangan
karakter yang didasarkan pada nilai-nilai ajaran Islam, menurut penelitian yang dilakukan oleh
Masqon (2011: 167). Sangat jelas bahwa gagasan tentang pendidikan pondok pesantren sangat
menyeluruh karena tujuan, nilai, dan jiwa yang ditanamkan kepada siswa.

Para santri tidak hanya belajar agama, tetapi mereka juga belajar bagaimana menjalani
kehidupan sesuai dengan ajaran agama mereka. Pelajaran yang mereka peroleh dapat
dikatakan secara keseluruhan. Sangat penting untuk diingat bahwa pengetahuan yang
diajarkan di pondok pesantren hanyalah dasar yang dapat digunakan oleh santri untuk
melanjutkan ke disiplin ilmu lainnya. Pondok pesantren tidak pernah berhenti memberikan

pengetahuan dan kemampuan kepada siswa mereka untuk berpartisipasi dalam masyarakat.

Conclusion
Pelaksanaan pendidikan karakter melalui peringatan Hari Santri Nasional di TPQ

Darussalam, Kelurahan Sawunggaling Surabaya, terbukti efektif dalam menanamkan nilai-nilai
agama yang kuat dan membentuk karakter peserta didik. Dengan pendekatan Participatory
Action Research (PAR), penelitian ini berhasil melibatkan siswa dan pendamping dalam proses
kolaboratif yang bertujuan untuk menanamkan nilai-nilai ajaran Islam melalui kegiatan seperti
hafalan Juz Amma, pembacaan sholawat nabi, dan pengulangan Aqidatul Awam. Kegiatan-
kegiatan ini bertujuan untuk menumbuhkan kecintaan terhadap Nabi Muhammad SAW dan
memperkuat aqidah Ahlussunnah, yang menjadi fondasi dalam membentuk individu yang
tangguh dan berkepribadian spiritual.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa meskipun adanya tantangan besar akibat
pengaruh globalisasi, seperti kecenderungan generasi muda yang lebih banyak menghabiskan
waktu di depan gadget atau bermain game, kegiatan pendidikan karakter di TPQ Darussalam
mampu menciptakan lingkungan yang mendukung pembentukan nilai-nilai agama yang kokoh.
Kegiatan-kegiatan yang dilakukan di TPQ ini berhasil memperkenalkan dan menginternalisasi
nilai-nilai seperti keikhlasan, kesederhanaan, kemandirian, ukhuwah Islamiyah, dan
kebebasan, yang sejalan dengan prinsip Panca Jiwa yang diajarkan di pesantren. Nilai-nilai
tersebut tidak hanya berkontribusi pada pengembangan karakter moral dan religius siswa,
tetapi juga mempersiapkan mereka untuk menghadapi tantangan kehidupan di masa depan.

Peran penting dari pengasuh atau guru dalam pendampingan kegiatan ini juga terbukti
sangat efektif. Guru tidak hanya berperan sebagai fasilitator, tetapi juga sebagai teladan yang
memberikan contoh perilaku yang sesuai dengan ajaran Islam. Interaksi yang harmonis antara
guru dan siswa menjadi kunci keberhasilan dalam pendidikan karakter. Hubungan yang erat

ini menciptakan suasana yang positif, di mana siswa merasa dihargai dan termotivasi untuk

SUKIJO CiRCLE, Vol. xx, No. xx, Bulan 20xx



12
SUKIJO CiRCLE

mengikuti petunjuk serta teladan yang diberikan oleh guru. Proses interaksi yang penuh
dengan nilai-nilai saling menghormati dan gotong royong ini juga sangat berperan dalam
keberhasilan pendidikan karakter.

Selain itu, kombinasi antara pengajaran ajaran Islam yang tradisional dengan metode
pedagogis modern telah memberikan dampak yang sangat positif bagi siswa. Mereka tidak
hanya mampu mempelajari ajaran agama, tetapi juga mampu mengaplikasikannya dalam
kehidupan sehari-hari. Program ini berhasil menumbuhkan rasa tanggung jawab pada siswa,
serta meningkatkan kesadaran mereka terhadap pentingnya menjaga nilai-nilai agama dalam
kehidupan mereka, meskipun dihadapkan pada tekanan modernitas dan globalisasi.

Secara keseluruhan, kegiatan yang dilakukan di TPQ Darussalam memberikan model
yang sangat relevan dan berguna untuk pendidikan karakter berbasis agama di tengah
tantangan zaman global. Program ini menunjukkan bahwa pengajaran nilai-nilai Islam yang
berbasis pada tradisi pesantren dapat diadaptasi dalam konteks kehidupan modern untuk
membentuk generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki karakter
yang baik dan siap menghadapi tantangan dunia yang semakin kompleks. Di masa depan,
diharapkan dampak positif dari program ini dapat berkelanjutan, menghasilkan generasi muda
yang tidak hanya religius, tetapi juga bermoral, bertanggung jawab, dan siap berkontribusi
positif dalam masyarakat.

Dengan demikian, pendidikan karakter berbasis kegiatan santri di TPQ Darussalam ini
menjadi langkah strategis dalam menyiapkan peserta didik untuk menghadapi tantangan
global, sambil tetap mempertahankan dan menguatkan nilai-nilai agama yang telah tertanam

dalam diri mereka sejak dini.

Bibliography

Hamid, Abdulloh. Pendidikan karakter Berbasis Pesantren: Pelajar dan Santri
dalam era IT dan Cyber Culture. Imtiyaz,2017.

Muhaimin, et al. Paradigma Pendidikan Islam: Upaya mengefektifkan pendidikan
agama Islam di sekolah. Remaja Rosdakarya,2001

Mulyasa, Enco. "Manajemen pendidikan karakter." Jakarta: Bumi  Aksara (2011):
165-189.Zed, Mestika. Metode peneletian  kepustakaan.Yayasan  Obor
Indonesia,2004.

Agug, Agung. “Konsep Pendidikan Karakter Islami: Kajian Epistimologis” Al-Tarbawi
Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam. 3.2 (2018).

Alhamuddin, Alhamuddin, and FahmiFatwa Rosyadi Satria Hamdani. "Hidden

Curriculum: Polarisasi Pesantren dalam Upaya Membentuk Kesalehan Individu
SUKIJO CiRCLE, Vol. xx, No. xx, Bulan 20xx



13
SUKIJO CiRCLE

Dan Sosial." AL-Murabbi: Jurnal Studi Kependidikan dan Keislaman5.1 (2018):

50-65.
Asrori, Muhamad Abdul Rozigq. "Perwujudan nilai-nilai strategis revolusi mental
pendidikan pada kearifan lokal pesantren.” Jurnal Civics: Media Kajian

Kewarganegaraan 14.1 (2017): 23-32.

Budiyanto, Mangun, and Imam Machali. "Pembentukan Karakter Mandiri Melalui
Pendidikan Agriculture Di Pondok Pesantren Islamic Studies Center Aswaja
Lintang Songo Piyungan Bantul Yogyakarta." Jurnal Pendidikan Karakter2 (2014).

Dermawan, Andy. "Internalisasi Core Values Panca Jiwa Pondok Sebagai Budaya
Organisasi (Studi Di Pesantren Putri Al-mawaddah, Coper, Ponorogo).”" Jurnal
MD2.2 (2016).

Hidayat, Nur. "Implementasi Pendidikan Karakter Melalui Pembiasaan Di Pondok
Pesantren Pabelan.” Jurnal Pendidikan  Sekolah Dasar Ahmad Dahlan 2.1
(2015): 95-106.

Masqon, Dihyatun. "Dynamic of Pondok Pesantren as Indegenous Islamic
Education Centre In Indonesia." Tsagafah7.1 (2011): 155-168.

Mu'minah, Najwa. "Character Building Dalam Konsep Pendidikan Imam Zarkasyi
Ditinjau Dari Filsafat Moral Ibnu Miskawaih." Jurnal Filsafat25.1 (2015): 100-133.

Masrur, Mohammad. "Figur Kyai dan Pendidikan  Karakter di  Pondok
Pesantren.” Tarbawiyah Jurnal Ilmiah Pendidikan1.01 (2018): 272-282.

Nujhan, M. Rifai. "Makna Simbol Panca Jiwa (Analisis Semiotika  Roland
Barthes)." Jurnal Mediakita: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam3.1 (2019).

Puspitasari, Euis. "Pendekatan Pendidikan Karakter." Edueksos: Jurnal Pendidikan Sosial
& Ekonomi3.2 (2016).

Subhan Subhan, “Globalisasi Dalam Perspektif Pendidikan Agama Islam Dan Sosial
Masyarakat (Studi Kasus Di Kabupaten Bima),” Ainara Journal (Jurnal Penelitian
Dan PKM Bidang llmu Pendidikan)3, no. 3 (August 26, 2022): 251-58,
https://doi.org/10.54371/ainj.v3i3.194.

Sulaiman, Deded. "Manajemen Pendidikan Pesantren Modern dalam Pembentukan
Karakter Anak: Studi Kasus pada Pondok Pesantren Modern Diniyyah Pasia
Kabupaten Agam.” Al-Fikrah: Jurnal Manajemen Pendidikanl.2 (2016): 133-140.

SUKIJO CiRCLE, Vol. xx, No. xx, Bulan 20xx



14
SUKIJO CiRCLE

Sumardi, Kamin. "Potret Pendidikan Karakter di Pondok Pesantren Salafiah.” Jurnal
Pendidikan Karakter3 (2012).Suradi, A. "Transformasi Pondok Pesantren (Analisis
Dampak Transformasi Sistem Pendidikan Terhadap Penanaman Panca Jiwa
Pondok Pesantren Kepada Santri di Provinsi Bengkulu)." Tadris:  Jurnal
Pendidikan Islam12.2 (2017): 272-297.

Tanshzil, Sri Wahyuni. "Model pembinaan pendidikan karakter pada lingkungan pondok
pesantren dalam membangun kemandirian dan disiplin santri (Sebuah kajian
pengembangan pendidikan kewarganegaraan).” penelitian-pendidikan 305(2012).

Ummah, Fiena Saadatul. "Panca Jiwa Pondok Pesantren: Sebuah Analisis Kritis."
Joies: Journal of Islamic Education Studies2.2 (2017): 18-30.

Zuhriy, M. Syaifuddien. "Budaya Pesantren Dan Pendidikan Karakter Pada Pondok
Pesantren Salaf." Walisongo: Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan 19.2 (2011):
287-310.

SUKIJO CiRCLE, Vol. xx, No. xx, Bulan 20xx



