
      1  

SUKIJO CiRCLE  

SUKIJO CiRCLE : Journal of Contemporary Islamic Education 

StudiesVol. Vol. 1, No. 2 (2025)  
e-ISSN: xxxx-xxxx 
 

PENDAMPINGAN PERINGATAN HARI SANTRI UNTUK 
MENANAMKAN PENDIDIKAN KARAKTER PESERTA DIDIK TPQ 

DARUSSALAM DI KELURAHAN SAWUNGGALING SURABAYA 
 

Matmudi1, Nelud Darajaatul Aliyah2. 
1,2. Universitas Sunan Giri Surabaya 

1Wakafabillahialima@gmail.com, 2nayzakiyah54@gmail.com 

 

Article Info  ABSTRACT (10 PT) 

Article history: 

Submission 16 Oktober 2025 

Accepted 26 Oktober 2025 

Published 1 November 2025 

 
The purpose of this study is to foster a sense of nationalism among 

Islamic boarding school students (santri), particularly students at the 

Darussalam Islamic Boarding School (TPQ) in Sawunggaling, 

Surabaya. Students have participated in several activities previously 

conducted by Islamic scholars, such as reading yellow books and 

Ma'na Pegon (the teachings of the Prophet Muhammad), reciting 

Asroful Anam (the teachings of the Prophet Muhammad) once a week, 

and other activities. Therefore, National Santri Day (HSN) helps 

people re-understand Islamic law and the beliefs of our former Islamic 

scholars. The purpose of HSN is to foster a love for the nation and 

state and nationalism towards the Unitary State of the Republic of 

Indonesia (NKRI). This belief has gradually been eroded by the 

progress of time. By understanding blessings, intercession, and qaidah 

in accordance with the guidance of the Prophet's sharia, the hope is 

that TPQ Darussalam students will have the spirit of jihad like the 

students during the independence era. This qualitative research uses a 

Participatory Action Research (PAR) approach, meaning that the 

subjects and researchers function as facilitators. Researchers gather 

data through observation and in-depth interviews. Then, using 

interactive methods, they analyzed the data descriptively to reach 

conclusions. The results of the weekly mentoring of all the students' 

activities fostered a sense of nationalism toward their nation and 

country. Initially, they could only read the Quran, but now they can 

write and recite Pegon, and their hidden talents are beginning to 

emerge, such as singing, playing the tambourine, and reading and 

writing Pegon. This is increasingly rare among the younger 

generation, who are increasingly immersed in modern developments. 

Keywords: 

National Santri Day,  
Building Character, 
Spirit of Jihad 

 

Corresponding Author: Matmudi  
Universitas Sunan Giri Surabaya  
Email: Wakafabillahialima@gmail.com 

 

Introduction  

Dewasa ini penyimpangan aqidah dan syariat semakin marak, terutama untuk 

mempercayai adanya barokah dan manfaat sudah hampir luntur di tengah-tengah masyarakat 

kita, mereka lebih mengedepankan akal fikiran dan cenderung memiliki pandangan yang lebih 

terbuka dan pluralistik. Banyak milenial Muslim di berbagai negara mengalami kesulitan 

dalam memadukan keyakinan agama mereka dengan nilai-nilai kontemporer seperti 

kebebasan individu, hak asasi manusia, dan pluralisme (Husain, 2020). Masyarakat mulai 

kehilangan budayanya, terutama remaja atau kaum muda, yang menganggap budayanya kuno 

dan meninggalkan pendidikan agama (Subhan: 2022). 

mailto:1Wakafabillahialima@gmail.com
mailto:2nayzakiyah54@gmail.com


2  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. xx, No. xx, Bulan 20xx  

 

 Globalisasi adalah fenomena kompleks yang melibatkan integrasi dan interaksi antara 

masyarakat, budaya, ekonomi, dan politik di seluruh dunia. Teknologi informasi sudah mulai 

mempengaruhi arah globalisasi dunia peningkatan mobilitas manusia dan barang, serta 

perubahan sosial yang cepat. Dalam konteks ini, agama Islam sebagai salah satu agama besar 

dunia menghadapi berbagai tantangan dan peluang. Problematik Islam dalam kehidupan 

globalisasi menjadi topik penting untuk diteliti guna memahami dinamika yang mempengaruhi 

identitas, praktik, dan persepsi keagamaan umat Muslim di berbagai belahan dunia. Globalisasi 

membawa dampak signifikan terhadap kehidupan umat Islam. Di satu sisi, globalisasi 

memungkinkan penyebaran informasi dan pengetahuan tentang Islam secara lebih luas dan 

cepat. Melalui internet dan media sosial, umat Islam dapat mengakses sumber-sumber 

keagamaan, berkomunikasi dengan komunitas Muslim internasional, dan memperdalam 

pemahaman mereka tentang ajaran Islam (Rohman et al., 2022, Handaru, 2021).  

Di sisi lain, globalisasi juga menghadirkan tantangan yang kompleks, seperti konflik 

nilai, peningkatan Islamofobia, serta tekanan untuk mengadopsi nilai-nilai modern yang 

mungkin bertentangan dengan ajaran Islam. Dengan pendampingan peserta didik, khususnya 

santriwan-santriwati TPQ Darussalam di kelurahan sawunggaling surabaya moment hari 

santri nasional dapat diperkenalkan kepada mereka melalui beberapa aktivitas rutinitas 

seperti baca dan nulis pegon, membudayakan baca sholawat serta hafalan al-quran.  

Sehingga dapat memacu semangat untuk fastabiqul khoirot ( berlomba-lomba dalam 

hal kebaikan) khususnya ilmu agama serta memupuk nilai – nilai agama kepada mereka 

sehingga menjadi kaderisasi yang mempunyai kultur agama yang kental dan mendarah daging 

sehingga di kemudian hari tatkala mereka tumbuh dewasa dapat mengaplikasikan di 

kehidupan sehari-hari syukur-syukur bisa diajarkan minimal kepada keluarganya hingga 

kepada anak didiknya. Lantas kenapa ? kok gaya hidup santri yang harus diperkenalkan kepada 

mereka untuk menjadikan  pioner dalam karakter peserta didik. Karena pendidikan santri 

menunjukkan sifat psikologis yang lebih menonjol dibandingkan dengan non-santri  

Ini ditunjukkan oleh penelitian (Mohamad Soleh et al., 2001), yang menunjukkan bahwa 

mahasiswa santri memiliki makna hidup yang lebih besar daripada mahasiswa reguler. 

Mahasiswa santri menjalani kehidupan yang penuh semangat dan optimis; mereka memiliki 

arah dan tujuan dalam hidup mereka, mampu beradaptasi, dan mudah bergaul sambil tetap 

menjadi diri mereka sendiri. Mahasiswa santri menjadi lebih kuat dan menyadari adanya 

hikmah di balik kesulitan ketika mereka menghadapi masalah. Selain menemukan makna 

dalam hidup mereka, santri sangat percaya pada diri mereka sendiri. 

Menurut penelitian yang dilakukan oleh Irvan Usman dan Fuad Nashori et al. (2008), 

guru memiliki konsep diri yang lebih baik daripada siswa sekolah menengah umum. Siswa 



3  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. xx, No. xx, Bulan 20xx  

 

sekolah menengah umum memiliki konsep diri fisik, pribadi, sosial, keluarga, moral, dan 

akademik yang lebih rendah daripada siswa sekolah menengah umum. Sebagai contoh, santri 

memiliki sifat yang positif, seperti sikap yang positif terhadap perilaku pro-lingkungan hidup, 

kepuasan hidup yang sedang, dan kontrol diri yang sedang, menurut berbagai penelitian 

psikologi. Para santri memiliki nilai-nilai Islami yang mendukung lingkungan hidup, seperti 

tidak memetik bunga atau buah yang belum saatnya dipetik. Disebabkan oleh budaya 

pesantren yang kolektivistik dan menekankan pentingnya konformitas, santri memiliki sikap 

positif terhadap lingkungan hidup. Menurut penelitian yang berjenis korelasional, santri yang 

melakukan dzikir secara teratur memiliki agresivitas yang lebih rendah. Berdzikir akan 

menciptakan suasana yang tenang baik saat berdzikir maupun di luarnya. Pikiran yang marah 

dapat dihentikan dengan suasana tenang ini. Studi lain menemukan bahwa santri (lansia) yang 

berdzikir secara intens memiliki kontrol diri yang lebih baik. Diketahui bahwa dzikir dapat 

meningkatkan fokus, semangat hidup, dan keseimbangan emosional. Selain itu, studi Ahmad 

Muhammad Diponegoro menunjukkan bahwa santri yang memiliki dampak positif memiliki 

tingkat kepuasan hidup yang tinggi. Oleh karena itu, peserta didik TPQ Darussalam sangat 

cocok untuk dididik sejak dini dan dikenalkan dengan budaya santri dan aktivitas seperti nulis 

dan baca kitab secara pegon, sorogan, solawatan, dan hafalan al-quran. Pendampingan ini 

diharapkan dapat mengubah karakter siswa di kelurahan Sawunggaling Surabaya. 

Pendidikan karakter pada dasarnya merujuk pada Undang-Undang Nomor 20 tahun 

2003 tentang sistem pendidikan nasional, yang menyatakan bahwa pendidikan dimaksudkan 

untuk membantu siswa mengembangkan potensi diri mereka dan memperoleh keagamaan 

spiritual, pengendalian diri, kecerdasan, kepribadian, akhlak mulia, dan keterampilan yang 

bermanfaat bagi mereka sendiri dan bangsa mereka. Konsep panca jiwa mengacu pada 

pemahaman santri tentang arti kepribadian dan akhlakul karimah yang didukung oleh 

pengetahuan yang luas.  

Pada tahun 1939, K.H Iman Zakarsyi mendirikan Panca Jiwa di pondok pesantren 

Gontor. Di sana ada lima jiwa: jiwa keikhlasan yang menciptakan keharmonisan di rumah, jiwa 

kesederhanaan yang mencakup jiwa besar, yang  dapat  membangun karakter yang kuat dalam 

sebuah perjuangan, Jiwa berdikari dalam kesanggupan   menolong   dirinya   sendiri dalam 

segala kepentingannya, Jiwa ukhuwah islamiyah membangun persaudaraan   yang   dapat   

meningkatkan jiwa persatuan dalam kehidupan, dan jiwa kebebasan, yang memiliki 

kemampuan untuk merencanakan masa depan dan memilih tujuan hidupnya sendiri. Teori 

pendidikan karakter melibatkan lebih dari sekedar mengajarkan anak-anak apa yang dianggap 

baik atau salah; itu juga mengajarkan mereka cara bertindak baik sehingga mereka memiliki 

pemahaman dan kemampuan untuk menjalani kehidupan yang baik. Pendidikan karakter 



4  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. xx, No. xx, Bulan 20xx  

 

Islam didasarkan pada epistimologi, yang menunjukkan bahwa sumber yang menentukan 

karakter seseorang tidak hanya didasarkan pada akal semata, tetapi juga melibatkan Allah 

SWT dalam setiap aspek kehidupan seseorang (Agung, 2018:52).  

Oleh karena itu, pendidikan karakter membutuhkan hubungan yang holistik untuk 

menghubungkan berbagai aspek moral kehidupan untuk membentuk generasi yang mandiri. 

Menurut penelitian Muminah (2015:100), aspek panca jiwa sangat mendorong program 

pendidikan karakter. Ini berkaitan dengan keunggulan kepemimpinan, akhlak mulia, dan 

menciptakan lingkungan pendidikan yang lebih optimis. 

 

Research Method 

Kegiatan  pengabdian  berbasis  penelitian  ini  menggunakan  pendekatan  (PAR) 

Participatory  Action  Research dengan pendampingan melalui beberapa rutinitas di TPQ 

Darussalam di kelurahan sawunggaling surabaya seperti hafalan juz amma, pembaca’an 

solawat nabi dan takror aqidatul awam bisa menanamkan kepada peserta didik karakter yang 

tangguh dalam beraqidah ala ahlussunnah dan timbul sejak dini untuk cinta kepada nabinya 

sehingga bisa di aplikasikan di kehidupan sehari-hari sebagaimana santri sedang mondok di 

pondok pesantren yang kesehariannya selalu nderes dan mengaplikasikan sabda dan perilaku 

nabi muhammad saw.  Istilah "PAR" merujuk pada paradikma baru ilmu pengetahuan, yang 

menunjukkan betapa pentingnya proses sosial dan kolektif untuk mencapai kesimpulan. 

 Proses berbentuk mereka berusaha setiap harinya setoran hafalan baik juz amma 

maupun aqidatul awam dan mengulang (takror) pelajaran yang sudah di berikan melalui 

kajian kitab ataupun praktikum fiqhi aktivitas yang dilakukan secara sistematis, kolaboratif, 

dan berkelanjutan untuk menghasilkan dan menghasilkan transformasi sosial, dan jenis 

penelitian yang digunakan adalah kualitatif. Peneliti memilih pendekatan PAR karena 

penelitian ini melibatkan peserta didik sebagai pemantik dan peneliti atau pendamping 

sebagai pemantik.  

Penelitian ini bersifat deskriptif, dengan temuan dan penjelasan disertakan dengan 

data lapangan. Dengan tergerusnya aqidah generasi pada zaman globalisasi ini, peserta didik 

banyak meluangkan waktunya di depan gadget atau dengan beberapa game maka peneliti 

berusaha untuk menanamkan peserta didik dengan aqidah yang berhaluan ahlusunnah dan 

kebiasaan yang menjadi rutinitas pesantren peneliti mencoba mengadopsi kegiatan tersebut 

ke dalam kegiatan yang ada di TPQ Darussalam di kelurahan sawunggaling surabaya dengan 

harapan waktu yang tersisa bisa di gunakan semaksimal mungkin untuk masa depan yang 

cemerlang. Peneliti harus menguasai materi, memiliki keluasan wawasan dan pengalaman, dan 

memiliki kemampuan untuk menganalisis dan mengkontruksi obyek penelitian secara lebih 



5  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. xx, No. xx, Bulan 20xx  

 

jelas. Pada pendekatan PAR ini, penggalian data primer dan sekunder dilakukan melalui teknik 

pengumpulan data melalui pengamatan dan wawancara. Teknik ini mengeksplorasi data 

sekunder melalui metode interaktif, seperti tanya jawab kepada narasumber dan informan 

secara langsung atau melalui media tertentu, seperti WhatsApp. 

 
Research Finding 

Pendidikan pada dasarnya adalah upaya sadar untuk menciptakan lingkungan 

pembelajaran dan proses yang bertujuan untuk meningkatkan kecerdasan, kepribadian, dan 

keterampilan peserta didik. Namun, karakter adalah sifat alami seseorang yang dapat 

merespon situasi secara dinamis, yang ditunjukkan dengan perilaku. Oleh karena itu, 

pendidikan karakter didefinisikan sebagai pendidikan nilai atau nilai yang dibangun sebagai 

pemahaman untuk menanamkan watak dan perilaku yang baik (Mulyasa:2012). Pendidikan 

karakter juga didefinisikan sebagai upaya sadar dan terencana untuk menerapkan pola aturan 

perilaku yang dianggap baik. Pendidikan karakter diberikan kepada semua siswa, bukan hanya 

kepada guru. Karakter yang baik adalah tingkah laku yang baik, menurut Aristoteles. Tindakan 

yang tepat dalam hubungannya dengan dirinya sendiri dan dengan orang lain. Ini juga 

dimaksudkan untuk berfungsi sebagai bekal santri di masa depan dan sebagai bagian dari 

masyarakat.  

Sistem penanaman nilai-nilai pendidikan karakter ditanamkan pada santri melalui 

komponen atau pendekatan pengetahuan, kesadaran, kemauan, dan kemampuan untuk 

melaksanakan nilai-nilai tersebut. Pembentukan karakter dibangun pada santri yang 

cenderung meniru atau meniru perilaku orang lain dengan mudah. Nilai-nilai pendidikan 

karakter ini masuk ke dalam sistem ingatan panjang santri. Pondok pesantren adalah lembaga 

pendidikan Islam di mana siswa dapat belajar, memahami, dan menghayati ajaran Islam serta 

mengamalkan akhlakul karimah dalam kehidupan sehari-hari.  

Pendidikan di pondok pesantren tidak hanya mengajarkan berbagai disiplin ilmu 

Islam, tetapi juga mengajarkan para kiai, ustadz, dan pengasuh. Karakteristik lain dari pondok 

pesantren adalah hubungan yang akrab antara santri dan guru, serta semangat gotong royong 

dalam melakukan pekerjaan yang bermanfaat. Pondok pesantren menggunakan berbagai pola 

pendidikan, tergantung pada tujuan, kurikulum, metode, dan sistem manajemen mereka. Kiai 

juga memiliki autonomi dalam mengelola Pondok Pesantren. Ini didasarkan pada evaluasi yang 

dilakukan selama proses pembelajaran (Sumardi, 2012:283). Namun demikian, tujuan 

pendidikan di pondok pesantren adalah mendidik para santri untuk menjadi individu yang 

memiliki akhlakul karimah berdasarkan Alquran dan Hadist. Keberhasilan pendidikan 



6  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. xx, No. xx, Bulan 20xx  

 

karakter di pondok pesantren dapat diukur dengan beberapa faktor. Yang pertama adalah 

peran penting dari kiai, yang memberikan model bagi santri untuk meniru tindakan mereka. 

Sebuah penelitian yang dilakukan oleh Masrur (2017:272) menunjukkan bahwa model 

kepemimpinan kyai adalah tokoh yang dipandang baik oleh santri dan masyarakat secara 

keseluruhan. Mereka juga dianggap ahli dalam bidang agama, sehingga mereka dianggap 

mampu menyelesaikan masalah apa pun yang muncul di masyarakat. Oleh karena itu, 

pendidikan karakter yang didasarkan pada keteladanan akan menghasilkan generasi muda 

yang memiliki jiwa yang tinggi yang diperoleh dari penerapan ajaran Islam. Kedua, proses 

interaksi antara guru dan pengajar yang harmonis, menurut penelitian Zuhriy (2011:306) 

bahwa peran guru atau pengasuh sangat penting dalam pendidikan karakter santri. Guru atau 

pengasuh memberi nasihat dan bimbingan, dan murid mengikutinya sebagai bentuk ketaatan 

pada orang yang dihormati. Aturan santri juga harus dipatuhi agar seluruh aktivitas pondok 

berjalan sesuai harapan pengasuh. Dengan cara ini, proses penanaman karakter yang disinari 

oleh ajaran kitab yang dipelajari dan teladan dari Kiai dapat dilakukan dengan sukses. Pondok 

pesantren memiliki pola hidup yang disebut Panca Jiwa, yang berarti lima jiwa yang harus 

ditanamkan dalam jiwa santri dan diterapkan dalam proses pendidikan di pondok pesantren 

serta sebagai pembentukan karakter dan kepribadian santri dalam kehidupannya. 

Menurut Imam Zarkasyi (dalam Masqon. 2011, 159), ada empat jiwa. Yang pertama 

adalah jiwa keikhlasan, yang mendorong santri untuk berpartisipasi dalam semua kegiatan 

pondok pesantren. Sepi ing pamirih adalah semboyan yang berarti bahwa melakukan semua 

kegiatan pondok pesantren dimotivasi oleh keinginan murni, bukan keinginan luar (Suradi, 

2017:278). Setiap komponen pondok pesantren harus menanamkan jiwa ini. Selain memiliki 

peran penting dan pengaruh yang besar, seorang kyai harus mengajarkan ilmu dengan ikhlas. 

Selanjutnya, pengelola manajemen, guru, dan guru juga harus berlaku demikian. Dengan cara 

ini, suasana pondok pesantren akan berjalan dengan harmonis. Meskipun jiwa ikhlas mudah 

diucapkan, itu sulit untuk dipraktikkan. 

Sejak anak pertama kali masuk pondok pesantren dan resmi menjadi santri, jiwa 

keikhlasan harus ditanamkan dengan sebaik mungkin. Jiwa suci tidak hanya tumbuh dari 

belajar dan mencari pengetahuan, tetapi juga harus ditanamkan dalam setiap perbuatan, 

seperti beribadah, membantu orang lain, dan berbuat baik. Oleh karena itu, sangat penting 

untuk mengamati bahwa para santri melakukan semua tugas yang telah ditetapkan dengan 

penuh ikhlas hanya karena Allah semata (Ummah, 2017:210).   jiwa keihlasan itu yang belum 

diterapkan sepenuhnya oleh para santri di pondok pesantren. Sikap tulus seorang santri, 

menurut penelitian Dermawan (2016:239), menunjukkan bahwa pondok pesantren dapat 

melakukan apa pun yang diberikan dan diperintahkan. Santri percaya bahwa ikhlas adalah 



7  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. xx, No. xx, Bulan 20xx  

 

bagian dari ibadah. Penelitian Nujhan (2019:103) juga menunjukkan bahwa dengan adanya 

jiwa keikhlasan ini, santri dan guru, serta semua unsur pondok pesantren, bekerja keras dan 

bekerja sama untuk mendukung satu sama lain dalam kemajuan pondok pesantren karena 

Allah SWT. Jiwa keikhlasan ini menjadi habituasi yang akan mengubah kehidupan di luar 

pondok. 

Kedua, jiwa kesederhanaan menunjukkan gaya hidup sederhana para santri. 

kesederhanaan sebagai perilaku yang baik dalam situasi kehidupan di mana seseorang harus 

hidup berdasarkan kebutuhan dasar, bukan keinginan. Dengan demikian, kesederhanaan yang 

dimiliki oleh setiap santri dapat membantu mereka meningkatkan kekuatan, keberanian, 

ketababahan, kesanggupan, dan kontrol diri saat menghadapi tantangan hidup (Masqon, 

2011:159).  

Kesederhanaan seorang santri tidak berarti hidup tanpa apa-apa; itu berarti menjalani 

kehidupan normal, tanpa berlebihan atau bermegah-megahan. Dimulai dengan menjalani 

kehidupan sehari-hari di pondok pesantren, mulai dari makanan, tempat tidur, dan pakaian. 

 

 

Gambar 1. Kegiatan Mengaji al-qurán 

(Rutinitas Ba’da magrib pembelajaran baca, tulis serta hafalan al-quran di musholla nurul huda, adapun metode yang di gunakan adalah 

metode bil-qolam yang di gagas langsung oleh beliau K.H. Basori Alwi dari Singosari malang. Kami menggunakan metode tersebut 

karena dianggap cepat untuk bisa baca dan memhami alqurán) 

 

Semua itu ditunjukkan oleh Santri dengan sederhana dan tidak berlebihan. Akibatnya, 

dari jiwa ini muncul mental dan karakter santri yang kuat. Oleh karena itu, santri diharapkan 

dapat mencapai kesuksesan dan kebahagiaan dalam menjalani kehidupan, terutama di era 

globalisasi yang sangat kompleks dan penuh tantangan ini (Alhamudin, 2018: 59). Perilaku 

seperti itulah yang mendorong kesederhanaan santri untuk mencapai kesuksesan di masa 

depan. Saat ini, banyak pondok pesantren, baik modern maupun tradisional, memiliki banyak 

fasilitas mewah. Namun, ajaran yang diajarkan kepada santri adalah kesederhanaan atas 

kemegahan yang dia jalani. Selain itu, tidak jarang bahwa santri yang berasal dari keluarga 



8  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. xx, No. xx, Bulan 20xx  

 

kaya saat tinggal di pondok harus membawa kesederhanaannya sebagai bekal untuk hidup di 

masyarakat. Contoh kesederhanaan dari uraian di atas adalah ketika pondok pesantren 

menetapkan batas jumlah pakaian dan uang yang harus dibawa, menurut Ummah (2017:211). 

Hal ini lah yang membuat jiwa santri sederhana, membangun semangat dan tanggung jawab 

dalam jiwanya. Ketiga, jiwa kemandirian seorang santri berarti bahwa setiap santri tidak 

bergantung pada orang lain; sebaliknya, setiap santri harus memiliki kemampuan untuk 

melakukan setiap tugas yang diberikan kepadanya. Pondok pesantren adalah institusi 

pendidikan yang berhasil yang mengajarkan setiap murid untuk menjadi mandiri tanpa 

bergantung pada orang lain (Masqon,2011: 159). 

 

 

Gambar 2. Pembacaán solawat 

(Pembacaán solawat nabi rutin di laksanakan setiap hari senin malam selasa, selain untuk menanamkan rasa cinta kepada nabi mereka 

pun akan mudah dalam menyiarkan Agama Islam.) 

 

 Selain itu, "jiwa kesederhanaan" dapat didefinisikan sebagai komitmen setiap murid 

untuk membantu dirinya sendiri dalam setiap kegiatan yang dilakukannya dalam 

kehidupannya. Salah satu istilah untuk jiwa kemandirian adalah jiwa berdikari. Ini bukan 

berarti bahwa Anda tidak menginginkan bantuan atau menolaknya. Sebaliknya, ini adalah cara 

pendidikan di mana siswa diminta untuk bertanggung jawab dan memenuhi kebutuhannya 

sendiri. Menurut penelitian Alhamuddin (2018: 59), pola pendidikan tersebut mencakup 

kebutuhannya sendiri, seperti mencuci pakaian, kasur tempat tidur, dan aktivitas dan kegiatan 

yang dia suka, sehingga dia dapat mengatur pengeluaran dan biaya sehari-hari di pondok 

pesantrennya. Ketika siswa mulai hidup di masyarakat, praktik seperti ini akan menjadi bekal 

yang bermanfaat bagi mereka. Jiwa kemandirian, menurut Darmawan (2016: 240), 

menunjukkan bahwa seorang santri memiliki kemampuan untuk mengurus dirinya sendiri. 

dalam arti bahwa mereka tidak membutuhkan bantuan orang lain. Namun, ini merupakan 

pendidikan hidup karena keputusan hidup yang dia buat. Oleh karena itu, setiap siswa harus 

belajar menjalaninya dengan tulus dan memahami bahwa ini adalah pendidikan karakter 

mandiri yang akan membantu mereka di masa depan. Keempat, jiwa persaudaraan Islam, juga 



9  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. xx, No. xx, Bulan 20xx  

 

dikenal sebagai ukhuwah islamiyah. Persahabatan yang kuat, saling menghormati, dan 

solidaritas yang tinggi dapat dibangun melalui prinsip-prinsip ini. Kehidupan di pondok 

pesantren memberikan lingkungan yang mendukung santri untuk bersatu dan berkolaborasi, 

memungkinkan mereka menikmati segala kesenangan bersama. Para santri akan saling 

mengenal, memahami, dan menjadikan sesama sebagai saudara jika jiwa persaudaraan 

diterapkan pada mereka. 

 

 
Gambar 3. Baca tulis pegon 

(Baca tulis pegon dilaksakan dalam satu pekan dua kali yaitu bertepatan di hari sabtu dan hari ahad kareana tulis ma’na pegon 

membutuhkan waktu yang sedikit panjang dan pada waktu tersebut anak-anak cenderung libur dalam kegiatan sekolah dan kami isi 

dengan kegiatan baca tilis ma’na pegon, supaya mereka juga memahami syariat agama sesuai ajaran para ulama terdahulu.) 

 

   Hal ini selaras dengan pendapat Nujhan (2019:103) bahwa hidup akan lebih indah 

jika orang saling membantu dan membantu satu sama lain. Jiwa persaudaraan ini tidak hanya 

dipraktikkan dalam kehidupan ponok pesantren, tetapi juga berdampak pada persatuan 

masyarakat. Seorang santri akan kembali ke masyarakat dan menanamkan nilai-nilai 

persaudaraan di tengah kemajuan masyarakat dan ilmu pengetahuan dan teknologi. Ini adalah 

apa yang dapat disebut sebagai jembatan menuju terbangunnya jiwa ukhuwah islamiyah 

(Alhamuddin,2019: 60). Membutuhkan satu sama lain adalah ciri sosial manusia. 

Dengan menerapkan semangat ukhuwah dalam kehidupan pondok pesantren, jiwa 

persaudaraan Islam ini dapat membangun karakter bersahabat dan komunikatif. Dengan 

demikian, jiwa persaudaraan ini akan mendorongnya untuk membangun persaudaraan yang 

baik dan saling menghormati. Kelima, kebebasan jiwa didefinisikan sebagai sikap bebas santri. 

Ini berarti dia bebas dalam berpikir, bertindak, menentukan, dan memilih jalan hidupnya. Dia 

juga harus bebas dari semua pengaruh negatif (Alhamuddin, 2018:60). 

Dengan jiwa kebebasan ini, santri diharapkan memiliki semangat yang besar dan 

optimis dalam menghadapi tantangan. Tidak perlu dikatakan bahwa kebebasan ini berarti 



10  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. xx, No. xx, Bulan 20xx  

 

santri harus menikmati kebebasan sepenuhnya. Sebaliknya, mereka harus menikmati 

kebebasan ini dalam batas-batas disiplin dan kegiatan yang baik, serta disertai dengan rasa 

tanggung jawab. Menurut Suradi (2017: 288), pondok pesantren berfungsi untuk 

menyebarkan pengetahuan dan nilai agar santri dapat mempersiapkan diri untuk kehidupan 

nyata setelah kembali ke masyarakat. 

 

 
Gambar 4. Lomba aqidatul awam 

(Santri TPQ Darussalam juga pernah ikut mengisi peringatan Hari Santri Nasional dalam ajang perlombaán yang di selenggarakan oleh 

Muslimat PCNU Surabaya bertempatkan di Balai Pemuda Surabaya Jl. Gubernur Suryo pada tanggal 17-19 Oktober.) 

 

Jadi, menurut penelitian Dermawan (2016: 241), ada jiwa kebebasan dalam kehidupan 

pondok pesantren. Santri diberi kebebasan untuk menulis dengan baik, berbahasa asing, karya 

akademik lainnya, lukisan, atau gambar, dan yang paling penting, mereka harus diberi 

kebebasan untuk memilih apa yang mereka suka, minat, dan keterampilan mereka. Dengan 

cara ini, hal ini tetap mendapat perhatian dan bimbingan dari pondok pesantren. Tampaknya 

kebebasan ini menumbuhkan rasa ingin tahu, disiplin, kreativitas, dan tanggung jawab sebagai 

siswa. Dengan demikian, pondok pesantren menekankan bahwa santri harus menjadi individu 

yang mampu menentukan jalan hidup mereka sendiri. mengembangkan potensi dan memiliki 

kemampuan untuk mengontrol diri, kepribadian, kecerdasar, akhlak mulia, dan keterampilan 

santri. Dengan perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi di masa depan, kehidupan 

seperti ini akan memberi kekuatan kepada setiap guru untuk mengatur semua serta memiliki 

kemampuan untuk menyelesaikan masalah yang muncul di dunia yang semakin global 

(Dermawan, 2016: 242). Nilai-nilai dan jiwa membentuk setiap aspek kehidupan pondok 

pesantren, dan diharapkan dapat menyediakan santri dengan pengetahuan untuk hidup di 

masyarakat di masa depan. Selain itu, penting untuk diingat bahwa pondok pesantren adalah 

institusi pendidikan yang mempertahankan adat istiadat mereka dalam upaya untuk 

mempertahankan semangat, atau jiwa, pondok pesantren. Pondok pesantren sekarang dapat 

menyesuaikan diri dengan perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi. Pondok pesantren 



11  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. xx, No. xx, Bulan 20xx  

 

selalu berkomitmen untuk menjadikan pondok pesantren sebagai pusat pengembangan 

karakter yang didasarkan pada nilai-nilai ajaran Islam, menurut penelitian yang dilakukan oleh 

Masqon (2011: 167). Sangat jelas bahwa gagasan tentang pendidikan pondok pesantren sangat 

menyeluruh karena tujuan, nilai, dan jiwa yang ditanamkan kepada siswa. 

Para santri tidak hanya belajar agama, tetapi mereka juga belajar bagaimana menjalani 

kehidupan sesuai dengan ajaran agama mereka. Pelajaran yang mereka peroleh dapat 

dikatakan secara keseluruhan. Sangat penting untuk diingat bahwa pengetahuan yang 

diajarkan di pondok pesantren hanyalah dasar yang dapat digunakan oleh santri untuk 

melanjutkan ke disiplin ilmu lainnya. Pondok pesantren tidak pernah berhenti memberikan 

pengetahuan dan kemampuan kepada siswa mereka untuk berpartisipasi dalam masyarakat. 

 
Conclusion 

Pelaksanaan pendidikan karakter melalui peringatan Hari Santri Nasional di TPQ 

Darussalam, Kelurahan Sawunggaling Surabaya, terbukti efektif dalam menanamkan nilai-nilai 

agama yang kuat dan membentuk karakter peserta didik. Dengan pendekatan Participatory 

Action Research (PAR), penelitian ini berhasil melibatkan siswa dan pendamping dalam proses 

kolaboratif yang bertujuan untuk menanamkan nilai-nilai ajaran Islam melalui kegiatan seperti 

hafalan Juz Amma, pembacaan sholawat nabi, dan pengulangan Aqidatul Awam. Kegiatan-

kegiatan ini bertujuan untuk menumbuhkan kecintaan terhadap Nabi Muhammad SAW dan 

memperkuat aqidah Ahlussunnah, yang menjadi fondasi dalam membentuk individu yang 

tangguh dan berkepribadian spiritual. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa meskipun adanya tantangan besar akibat 

pengaruh globalisasi, seperti kecenderungan generasi muda yang lebih banyak menghabiskan 

waktu di depan gadget atau bermain game, kegiatan pendidikan karakter di TPQ Darussalam 

mampu menciptakan lingkungan yang mendukung pembentukan nilai-nilai agama yang kokoh. 

Kegiatan-kegiatan yang dilakukan di TPQ ini berhasil memperkenalkan dan menginternalisasi 

nilai-nilai seperti keikhlasan, kesederhanaan, kemandirian, ukhuwah Islamiyah, dan 

kebebasan, yang sejalan dengan prinsip Panca Jiwa yang diajarkan di pesantren. Nilai-nilai 

tersebut tidak hanya berkontribusi pada pengembangan karakter moral dan religius siswa, 

tetapi juga mempersiapkan mereka untuk menghadapi tantangan kehidupan di masa depan. 

Peran penting dari pengasuh atau guru dalam pendampingan kegiatan ini juga terbukti 

sangat efektif. Guru tidak hanya berperan sebagai fasilitator, tetapi juga sebagai teladan yang 

memberikan contoh perilaku yang sesuai dengan ajaran Islam. Interaksi yang harmonis antara 

guru dan siswa menjadi kunci keberhasilan dalam pendidikan karakter. Hubungan yang erat 

ini menciptakan suasana yang positif, di mana siswa merasa dihargai dan termotivasi untuk 



12  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. xx, No. xx, Bulan 20xx  

 

mengikuti petunjuk serta teladan yang diberikan oleh guru. Proses interaksi yang penuh 

dengan nilai-nilai saling menghormati dan gotong royong ini juga sangat berperan dalam 

keberhasilan pendidikan karakter. 

Selain itu, kombinasi antara pengajaran ajaran Islam yang tradisional dengan metode 

pedagogis modern telah memberikan dampak yang sangat positif bagi siswa. Mereka tidak 

hanya mampu mempelajari ajaran agama, tetapi juga mampu mengaplikasikannya dalam 

kehidupan sehari-hari. Program ini berhasil menumbuhkan rasa tanggung jawab pada siswa, 

serta meningkatkan kesadaran mereka terhadap pentingnya menjaga nilai-nilai agama dalam 

kehidupan mereka, meskipun dihadapkan pada tekanan modernitas dan globalisasi. 

Secara keseluruhan, kegiatan yang dilakukan di TPQ Darussalam memberikan model 

yang sangat relevan dan berguna untuk pendidikan karakter berbasis agama di tengah 

tantangan zaman global. Program ini menunjukkan bahwa pengajaran nilai-nilai Islam yang 

berbasis pada tradisi pesantren dapat diadaptasi dalam konteks kehidupan modern untuk 

membentuk generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki karakter 

yang baik dan siap menghadapi tantangan dunia yang semakin kompleks. Di masa depan, 

diharapkan dampak positif dari program ini dapat berkelanjutan, menghasilkan generasi muda 

yang tidak hanya religius, tetapi juga bermoral, bertanggung jawab, dan siap berkontribusi 

positif dalam masyarakat. 

Dengan demikian, pendidikan karakter berbasis kegiatan santri di TPQ Darussalam ini 

menjadi langkah strategis dalam menyiapkan peserta didik untuk menghadapi tantangan 

global, sambil tetap mempertahankan dan menguatkan nilai-nilai agama yang telah tertanam 

dalam diri mereka sejak dini. 

 

Bibliography 
Hamid,    Abdulloh.    Pendidikan    karakter Berbasis    Pesantren:    Pelajar    dan Santri    

dalam    era    IT    dan    Cyber Culture. Imtiyaz,2017. 

Muhaimin,   et   al.   Paradigma   Pendidikan Islam: Upaya mengefektifkan pendidikan  

agama  Islam  di  sekolah. Remaja Rosdakarya,2001 

Mulyasa,   Enco.   "Manajemen   pendidikan karakter." Jakarta:     Bumi     Aksara (2011): 

165-189.Zed, Mestika. Metode peneletian kepustakaan.Yayasan Obor 

Indonesia,2004. 

Agug,  Agung.  “Konsep  Pendidikan Karakter Islami: Kajian Epistimologis” Al-Tarbawi 

Al-Haditsah:   Jurnal   Pendidikan   Islam. 3.2 (2018). 

Alhamuddin,    Alhamuddin,    and    Fahmi Fatwa     Rosyadi     Satria     Hamdani. "Hidden 

Curriculum: Polarisasi Pesantren  dalam  Upaya  Membentuk Kesalehan  Individu  



13  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. xx, No. xx, Bulan 20xx  

 

Dan  Sosial." AL-Murabbi:  Jurnal  Studi  Kependidikan dan Keislaman5.1 (2018): 

50-65. 

Asrori, Muhamad Abdul Roziq. "Perwujudan nilai-nilai strategis revolusi    mental    

pendidikan pada kearifan    lokal    pesantren." Jurnal Civics: Media Kajian 

Kewarganegaraan 14.1  (2017):  23-32. 

Budiyanto,   Mangun,   and   Imam   Machali. "Pembentukan Karakter Mandiri Melalui   

Pendidikan   Agriculture   Di Pondok   Pesantren   Islamic   Studies Center Aswaja 

Lintang Songo Piyungan  Bantul  Yogyakarta." Jurnal Pendidikan Karakter2 (2014). 

Dermawan,     Andy.     "Internalisasi     Core Values  Panca  Jiwa  Pondok  Sebagai Budaya 

Organisasi (Studi Di Pesantren Putri Al-mawaddah, Coper,   Ponorogo)." Jurnal   

MD2.2 (2016). 

Hidayat,   Nur.   "Implementasi   Pendidikan Karakter    Melalui    Pembiasaan    Di Pondok  

Pesantren   Pabelan." Jurnal Pendidikan    Sekolah    Dasar    Ahmad Dahlan 2.1 

(2015): 95-106. 

Masqon,   Dihyatun.   "Dynamic   of   Pondok Pesantren    as    Indegenous    Islamic 

Education     Centre    In     Indonesia." Tsaqafah7.1 (2011): 155-168. 

Mu'minah,    Najwa.    "Character    Building Dalam    Konsep    Pendidikan    Imam Zarkasyi  

Ditinjau  Dari  Filsafat  Moral Ibnu Miskawaih." Jurnal Filsafat25.1 (2015): 100-133. 

Masrur,    Mohammad.    "Figur    Kyai    dan Pendidikan     Karakter     di     Pondok 

Pesantren." Tarbawiyah Jurnal Ilmiah  Pendidikan1.01  (2018):  272-282. 

Nujhan,   M.   Rifai.   "Makna   Simbol   Panca Jiwa (Analisis    Semiotika     Roland 

Barthes)." Jurnal   Mediakita:   Jurnal Komunikasi  dan  Penyiaran  Islam3.1 (2019). 

Puspitasari, Euis. "Pendekatan Pendidikan Karakter." Edueksos: Jurnal Pendidikan   Sosial   

&   Ekonomi3.2 (2016). 

Subhan  Subhan,  “Globalisasi  Dalam  Perspektif  Pendidikan  Agama  Islam  Dan  Sosial 

Masyarakat (Studi Kasus Di Kabupaten Bima),” Ainara  Journal  (Jurnal  Penelitian  

Dan  PKM Bidang Ilmu Pendidikan)3, no. 3 (August 26, 2022): 251–58, 

https://doi.org/10.54371/ainj.v3i3.194. 

Sulaiman, Deded. "Manajemen Pendidikan Pesantren Modern dalam Pembentukan  

Karakter  Anak:  Studi Kasus pada Pondok Pesantren Modern   Diniyyah   Pasia   

Kabupaten Agam." Al-Fikrah:  Jurnal  Manajemen Pendidikan1.2 (2016): 133-140. 



14  
SUKIJO CiRCLE  

 

 SUKIJO CiRCLE, Vol. xx, No. xx, Bulan 20xx  

 

Sumardi, Kamin. "Potret Pendidikan Karakter di Pondok Pesantren Salafiah." Jurnal 

Pendidikan Karakter3 (2012).Suradi, A. "Transformasi Pondok Pesantren (Analisis 

Dampak Transformasi Sistem Pendidikan Terhadap   Penanaman   Panca   Jiwa 

Pondok  Pesantren  Kepada  Santri  di Provinsi   Bengkulu)." Tadris:   Jurnal 

Pendidikan  Islam12.2  (2017):  272-297. 

Tanshzil,  Sri  Wahyuni.  "Model  pembinaan pendidikan karakter pada lingkungan pondok 

pesantren dalam membangun kemandirian dan disiplin santri (Sebuah kajian 

pengembangan pendidikan kewarganegaraan)." penelitian-pendidikan 305(2012). 

Ummah,    Fiena    Saadatul.    "Panca    Jiwa Pondok  Pesantren:  Sebuah  Analisis Kritis." 

Joies:    Journal    of    Islamic Education Studies2.2 (2017): 18-30. 

Zuhriy, M. Syaifuddien. "Budaya Pesantren Dan Pendidikan Karakter Pada Pondok  

Pesantren  Salaf." Walisongo: Jurnal  Penelitian  Sosial  Keagamaan 19.2 (2011): 

287-310. 

.  

 


