
  1  

Journal homepage: https://ejournal.bamala.org/index.php/Lexi/  

LexIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications 
Vol.02, No. 06 (2025), DOI: 10.33650/joki.v4i2  
p-ISSN: 2715-0410; e-ISSN: 2715-6427 

PERBANDINGAN MADZHAB DALAM MASALAH MUNAKAHAT 

(ANALISIS NORMATIF-KONPARATIF TERHADAP WALI, 

KAFA’AH, DAN IMPLIKASI HUKUM PERKAWINAN ISLAM) 
Muhammad Fikri1,Rizqi Aulida2, Muhammad Affan3, Yulia Rahmawati4, Badrah Uyuni5. 

1 Universitas Islam Asyafi’iyah, Bekasi, Indonesia (fkr20040502@gmail.com) 
2 Universitas Islam Asyafi’iyah, Bekasi,, Indonesia (rizqy22aulida@gmail.com) 

3 Universitas Islam Asyafi’iyah, Bekasi, Indonesia (muhamadhafan70@gmail.com)   
4 Universitas Islam Asyafi’iyah, Bekasi, Indonesia (juliarahmawati460@gmail.com)  

 

Article Info  ABSTRAK  

Article history: 

Pengajuan 01 Januari 2026 
Diterima 07 Januari 2026 
Diterbitkan 16 Januari 2026 

 
Munakahat merupakan bagian penting dalam hukum Islam 
yang mengatur hubungan perkawinan sebagai institusi 
ibadah dan social. Perbedaan pandangan para ulama 
mazdhab dalam masalah munakahat sering kali 
memunculkan implikasi hukum yang beragam dalam 
praktik perkawinan umat Islam, khususnya terkait 
kedudukan wali nikah, konsep kafa’ah, dan penentuan 
mahar. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis 
perbandingan pendapat empat mazhab Sunni, yaitu Hanafi, 
Maliki, Syafi’i, dan Hanbali, dalam aspek-aspek utama 
hukum perkawinan Islam. Metode penelitian yang 
digunakan adalah penelitian kualitatif dengan pendekatan 
normatif-komparatif melalui studi kepustakaan terhadap 
kitab fiqh klasik dan literatur akademik kontemporer. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa perbedaan pendapat 
mazhab tidak hanya bersifat teknis, tetapi juga 
mencerminkan perbedaan metodologi istinbāṭ hukum yang 
berimplikasi pada praktik hukum keluarga Islam modern. 
Kajian ini menegaskan pentingnya pendekatan 
perbandingan mazhab dalam memahami hukum 
munakahat secara kontekstual dan berkeadilan. 

 

 

Keywords: 

Munakahat; 
Perbandingan mazdhab; 
Wali Nikah; 
Kafaah; 
Hukum Keluarga Islam. 

 

Corresponding Author: 

Yulia Rahmawati 

Universitas Islam Asyafi’iyah,Bekasi, 17411 Indonesia 

Email: fkr20040502@gmail.com  

 

Pendahuluan  

 Hukum perkawinan Islam (munākahāt) merupakan salah satu cabang fiqh yang memiliki 

peran strategis dalam mengatur kehidupan umat Islam, khususnya dalam pembentukan dan 

pemeliharaan institusi keluarga. Perkawinan dalam Islam tidak hanya dipahami sebagai hubungan 

biologis dan sosial antara laki-laki dan perempuan, tetapi juga sebagai ikatan ibadah yang memiliki 

dimensi teologis, etis, dan yuridis secara simultan. Melalui akad nikah, Islam menempatkan keluarga 

sebagai fondasi utama dalam menjaga keturunan, kehormatan, dan stabilitas sosial masyarakat. Oleh 

karena itu, pengaturan hukum perkawinan dalam Islam dirumuskan secara rinci dan sistematis dalam 

literatur fiqh. 

Dalam tradisi hukum Islam, munākahāt mencakup berbagai aspek normatif, seperti rukun dan 

syarat nikah, kedudukan wali, mahar, kafa’ah, serta hak dan kewajiban suami istri. Keseluruhan aspek 

tersebut bertujuan untuk mewujudkan kemaslahatan bagi para pihak yang terlibat dalam perkawinan 

https://ejournal.bamala.org/index.php/Lexi/
mailto:fkr20040502@gmail.com
mailto:rizqy22aulida@gmail.com
mailto:muhamadhafan70@gmail.com
mailto:juliarahmawati460@gmail.com
mailto:fkr20040502@gmail.com


2 
 

LexIslamica 

dan mencegah terjadinya ketidakadilan. Namun demikian, fiqh munākahāt tidak berkembang dalam 

ruang yang homogen. Perbedaan latar belakang sosial, budaya, dan metodologi ijtihad para ulama 

melahirkan ragam pandangan hukum di antara mazhab-mazhab fiqh Sunni, khususnya Hanafi, Maliki, 

Syafi’i, dan Hanbali. 

Perbedaan pandangan antarmazhab dalam hukum perkawinan tidak dapat dilepaskan dari 

perbedaan metode istinbāṭ hukum yang digunakan. Mazhab Hanafi, misalnya, dikenal lebih rasional 

dan memberikan ruang yang luas terhadap qiyas dan istihsan, sementara mazhab Maliki 

menempatkan praktik penduduk Madinah dan maslahah mursalah sebagai pertimbangan penting. 

Mazhab Syafi’i menekankan otoritas nash dan kaidah usul fiqh secara ketat, sedangkan mazhab 

Hanbali cenderung tekstual dengan penekanan kuat pada hadis. Keragaman metodologis ini 

berdampak langsung pada perumusan hukum munākahāt dan menghasilkan konsekuensi normatif 

yang berbeda-beda dalam praktik. 

Salah satu isu paling krusial dalam perbedaan mazhab munākahāt adalah kedudukan wali 

nikah. Dalam pandangan mazhab Hanafi, perempuan yang telah baligh dan berakal memiliki kapasitas 

hukum penuh untuk melangsungkan akad nikah tanpa kehadiran wali, selama pernikahan tersebut 

memenuhi prinsip kafa’ah dan tidak menimbulkan mudarat. Pandangan ini didasarkan pada konsep 

ahliyah (kecakapan hukum) dan prinsip kebebasan bertindak dalam muamalah. Sebaliknya, mazhab 

Maliki, Syafi’i, dan Hanbali menempatkan wali sebagai unsur yang menentukan keabsahan akad nikah, 

dengan argumentasi perlindungan terhadap kepentingan perempuan dan ketertiban social. Perbedaan 

ini menunjukkan bahwa konsep otoritas dan perlindungan dalam perkawinan dipahami secara 

beragam oleh para ulama mazhab. 

Selain wali, konsep kafa’ah merupakan aspek penting lain yang sering menjadi perdebatan 

dalam fiqh munākahāt. Kafa’ah dipahami sebagai kesepadanan antara calon suami dan istri dalam 

aspek-aspek tertentu, seperti agama, nasab, status sosial, profesi, dan kemampuan ekonomi. Mazhab 

Hanafi dan Hanbali cenderung memasukkan lebih banyak unsur sosial dalam konsep kafa’ah, 

sedangkan mazhab Maliki dan Syafi’i lebih menekankan kesepadanan dalam aspek agama dan moral. 

Perbedaan ini mencerminkan adanya ketegangan antara nilai kesetaraan individu dan realitas sosial 

masyarakat tempat fiqh tersebut berkembang. 

Dalam konteks masyarakat Muslim kontemporer yang ditandai oleh perubahan sosial, 

meningkatnya kesadaran kesetaraan gender, dan dinamika ekonomi, konsep kafa’ah sering kali 

dipandang problematis. Namun demikian, kajian perbandingan mazhab menunjukkan bahwa konsep 

kafa’ah tidak bersifat kaku, melainkan terbuka untuk reinterpretasi sesuai dengan tujuan utama 

perkawinan, yaitu terciptanya keluarga yang harmonis dan berkeadilan. Oleh karena itu, pemahaman 

yang komprehensif terhadap perbedaan mazhab menjadi penting agar konsep kafa’ah tidak digunakan 

sebagai alat diskriminasi, tetapi sebagai instrumen perlindungan dan kemaslahatan. 

Aspek mahar juga memperlihatkan adanya pluralitas pandangan antarmazhab. Perbedaan 

tersebut mencakup batas minimal mahar, bentuk mahar, serta kedudukannya dalam akad nikah. 

Variasi pandangan ini menunjukkan bahwa mahar tidak semata-mata dipahami sebagai kewajiban 

formal, tetapi juga sebagai simbol tanggung jawab, penghormatan, dan kesungguhan dalam 



3 
 

LexIslamica 

membangun rumah tangga. Dalam praktik hukum keluarga Islam modern, perbedaan pandangan 

mazhab mengenai mahar sering dijadikan rujukan untuk menyesuaikan hukum perkawinan dengan 

kondisi sosial dan ekonomi masyarakat. 

Dalam konteks hukum keluarga Islam modern, perbedaan pendapat mazhab dalam 

munākahāt memiliki implikasi yang signifikan, terutama ketika hukum perkawinan dikodifikasi ke 

dalam peraturan perundang-undangan negara. Di Indonesia, misalnya, Kompilasi Hukum Islam (KHI) 

menunjukkan dominasi mazhab Syafi’i, namun pada saat yang sama juga mengakomodasi pandangan 

mazhab lain dengan pertimbangan kemaslahatan dan keadilan substantif. Praktik peradilan agama pun 

tidak jarang menggunakan pendekatan lintas mazhab dalam menyelesaikan perkara perkawinan. 

Berdasarkan uraian tersebut, dapat dipahami bahwa perbedaan mazhab dalam hukum 

munākahāt tidak semata-mata bersifat teknis, melainkan mencerminkan keragaman paradigma 

hukum Islam. Oleh karena itu, kajian perbandingan mazhab menjadi sangat relevan untuk memahami 

dinamika hukum perkawinan Islam secara komprehensif. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis 

perbandingan pendapat empat mazhab Sunni dalam masalah munākahāt, khususnya terkait wali 

nikah, kafa’ah, dan implikasi hukumnya terhadap praktik perkawinan Islam. Dengan menggunakan 

pendekatan normatif-komparatif berbasis studi kepustakaan, penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi teoretis dan praktis bagi pengembangan hukum keluarga Islam yang 

kontekstual, adaptif, dan berkeadilan. 

 

Metode Penelitian/Metode Kajian 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan (library 

research). Penelitian kepustakaan dipilih karena objek kajian berupa norma hukum Islam (fiqh) yang 

tertuang dalam teks-teks klasik dan literatur akademik, bukan perilaku empiris masyarakat. Penelitian 

ini berfokus pada penelaahan, pemahaman, dan analisis mendalam terhadap pandangan para ulama 

mazhab mengenai hukum munākahāt, khususnya dalam aspek wali nikah, kafa’ah, dan mahar. 

Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan normatif-komparatif, yaitu pendekatan yang 

menelaah norma-norma hukum Islam sebagaimana dirumuskan dalam kitab-kitab fiqh, kemudian 

membandingkan pendapat empat mazhab Sunni—Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan Hanbali—untuk 

menemukan persamaan, perbedaan, serta implikasi hukumnya. Pendekatan ini sejalan dengan 

karakter penelitian hukum Islam yang menempatkan teks normatif sebagai sumber utama analisis. 

Sebagaimana dijelaskan oleh Mahbubi, penelitian normatif bertujuan mengkaji hukum sebagai norma 

dengan menitikberatkan pada asas, kaidah, dan doktrin hukum yang berkembang dalam literatur 

otoritatif. 

Sumber data dalam penelitian ini terbagi menjadi dua, yaitu sumber primer dan sumber 

sekunder. 

Sumber primer meliputi kitab-kitab fiqh klasik dari empat mazhab Sunni, seperti Al-Hidāyah (Hanafi), 

Al-Mudawwanah (Maliki), Al-Umm dan Al-Majmū‘ (Syafi’i), serta Al-Mughnī (Hanbali), yang secara 

langsung membahas hukum munākahāt. 



4 
 

LexIslamica 

Sumber sekunder berupa buku, jurnal ilmiah, disertasi, dan karya akademik kontemporer 

yang relevan dengan tema perbandingan mazhab, hukum keluarga Islam, dan metodologi fiqh, 

termasuk buku metodologi penelitian hukum Islam karya Mahbubi yang digunakan sebagai rujukan 

utama dalam penentuan desain dan pendekatan penelitian. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi dan penelusuran literatur, yaitu 

dengan mengidentifikasi, mengklasifikasi, dan mengkaji teks-teks fiqh serta literatur pendukung yang 

relevan dengan fokus penelitian. Seluruh data yang diperoleh kemudian diseleksi berdasarkan 

keterkaitannya dengan tema wali nikah, kafa’ah, dan implikasi hukum perkawinan Islam. 

Analisis data dilakukan dengan metode analisis deskriptif-analitis dan komparatif. Analisis 

deskriptif digunakan untuk memaparkan secara sistematis pandangan masing-masing mazhab terkait 

aspek-aspek munākahāt yang dikaji. Selanjutnya, analisis komparatif digunakan untuk 

membandingkan argumentasi hukum antarmazhab dengan menelusuri dasar dalil, metode istinbāṭ, 

serta konteks pemikiran yang melatarbelakanginya. Tahapan ini sesuai dengan kerangka penelitian 

normatif sebagaimana dirumuskan oleh Mahbubi, yang menekankan pentingnya analisis isi (content 

analysis) terhadap teks hukum untuk mengungkap struktur pemikiran dan rasionalitas hukum di balik 

perbedaan pendapat. 

Melalui metode tersebut, penelitian ini diharapkan mampu menghasilkan pemahaman yang 

komprehensif dan objektif mengenai perbedaan mazhab dalam masalah munākahāt serta relevansinya 

bagi pengembangan dan praktik hukum perkawinan Islam di era modern. 

 

Hasil dan Pembahasan 

A. Perbedaan Metodologi Istinbāṭ Mazhab dalam Hukum Munakahat 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa perbedaan pandangan empat mazhab Sunni dalam 

masalah munākahāt tidak dapat dilepaskan dari perbedaan metodologi istinbāṭ hukum yang mereka 

gunakan. Mazhab Hanafi dikenal dengan pendekatan rasional yang memberikan ruang luas bagi qiyās 

dan istihsān, sehingga lebih fleksibel dalam merespons persoalan sosial. Mazhab Maliki menekankan 

praktik penduduk Madinah dan maslahah mursalah sebagai sumber pertimbangan hukum. Mazhab 

Syafi’i mengedepankan ketundukan ketat pada nash dan sistematika usul fiqh, sedangkan mazhab 

Hanbali cenderung tekstual dengan prioritas kuat pada hadis. 

Perbedaan metodologi ini berdampak langsung pada konstruksi hukum perkawinan, terutama 

dalam menentukan status hukum wali nikah, ruang lingkup kafa’ah, dan kedudukan mahar. Dengan 

demikian, ikhtilaf mazhab dalam munākahāt bukan sekadar perbedaan pendapat teknis, melainkan 

refleksi dari paradigma hukum yang berbeda dalam memahami tujuan dan mekanisme perlindungan 

syariat. 

B. Kedudukan Wali Nikah dalam Perspektif Empat Mazhab 



5 
 

LexIslamica 

1. Mazhab Hanafi 
Mazhab Hanafi berpandangan bahwa perempuan yang telah baligh dan berakal memiliki 

kapasitas hukum penuh (ahliyyah al-adā’) untuk melangsungkan akad nikah tanpa wali. Wali tidak 

diposisikan sebagai rukun nikah, melainkan sebagai unsur pelindung sosial. Namun, kebebasan ini 

dibatasi oleh prinsip kafa’ah dan mahar mitsil. Apabila perempuan menikah dengan laki-laki yang 

tidak sekufu atau dengan mahar yang tidak layak, wali berhak mengajukan pembatalan nikah. 

Pandangan ini menunjukkan orientasi mazhab Hanafi pada prinsip otonomi individu dan 

rasionalitas hukum, dengan tetap menjaga kepentingan sosial melalui mekanisme kontrol 

pascanikah. 

2. Mazhab Maliki 

Mazhab Maliki mensyaratkan wali sebagai unsur penting dalam akad nikah, khususnya 

bagi perempuan. Keberadaan wali dipandang sebagai bentuk perlindungan terhadap perempuan 

dan stabilitas sosial keluarga. Mazhab ini juga memberikan kewenangan besar kepada wali mujbir, 

terutama ayah, dalam kondisi tertentu. 

Namun, Maliki lebih fleksibel dalam menilai pelaksanaan wali dengan mempertimbangkan 

maslahah dan kondisi sosial masyarakat. 

3. Mazhab Syafi’i 

Mazhab Syafi’i menempatkan wali sebagai rukun nikah yang menentukan sah atau 

tidaknya akad. Tanpa wali, pernikahan dinilai tidak sah. Pandangan ini didasarkan pada 

pemahaman literal terhadap hadis tentang keharusan wali dalam pernikahan. 

Dalam konteks ini, mazhab Syafi’i lebih menekankan aspek perlindungan normatif dan 

ketertiban hukum daripada otonomi individu. 

4. Mazhab Hanbali 

Mazhab Hanbali sejalan dengan Syafi’i dalam mensyaratkan wali sebagai unsur sah akad 

nikah. Namun, Hanbali cenderung lebih ketat dalam mengikuti teks hadis dan atsar sahabat, 

sehingga ruang kompromi sosial relatif lebih sempit. 

Analisis Komparatif 

Hasil analisis menunjukkan bahwa perbedaan pandangan tentang wali nikah mencerminkan 

perbedaan cara pandang mazhab terhadap relasi antara otoritas keluarga, perlindungan perempuan, 

dan kebebasan individu. Dalam konteks hukum keluarga Islam modern, pendekatan lintas mazhab 

menjadi penting agar ketentuan wali tidak menjadi alat pembatasan hak perempuan, namun tetap 

menjaga kemaslahatan. 

 

C. Konsep Kafa’ah dalam Perkawinan Islam 

1. Kafa’ah Menurut Mazhab Hanafi dan Hambali 

Mazhab Hanafi dan Hanbali memaknai kafa’ah secara luas, mencakup agama, nasab, status 

sosial, profesi, dan kemampuan ekonomi. Kafa’ah dipandang sebagai hak wali dan perempuan 

untuk menjamin keharmonisan rumah tangga. Jika prinsip kafa’ah diabaikan, wali berhak 



6 
 

LexIslamica 

mengajukan keberatan. Pendekatan ini menunjukkan bahwa stabilitas sosial menjadi 

pertimbangan utama dalam perkawinan. 

2. Kafa’ah Menurut Mazhab Maliki dan Syafi’i 
 
Mazhab Maliki dan Syafi’i lebih menekankan aspek agama dan moral sebagai unsur utama 

kafa’ah. Unsur sosial lainnya dianggap sebagai pelengkap yang tidak menentukan keabsahan 

akad.  

Pandangan ini mencerminkan upaya mengurangi diskriminasi sosial dalam perkawinan dan 

menekankan nilai kesetaraan spiritual. 

Analisis Kontekstual 

Dalam konteks masyarakat modern yang menekankan kesetaraan gender dan mobilitas sosial, 

konsep kafa’ah perlu dibaca secara kontekstual. Hasil penelitian menunjukkan bahwa perbedaan 

mazhab memberikan ruang reinterpretasi agar kafa’ah tidak dipahami sebagai alat eksklusivitas 

sosial, melainkan sebagai sarana menjaga kemaslahatan keluarga. 

D. Mahar dalam Perspektif Empat Mazhab 

1. Penentuan Batas Mahar 

Mazhab Hanafi menetapkan batas minimal mahar, sedangkan mazhab Maliki, Syafi’i, dan 

Hanbali tidak menetapkan batas tertentu selama mahar memiliki nilai dan disepakati oleh kedua 

belah pihak. Perbedaan ini menunjukkan variasi pandangan mazhab terhadap fungsi mahar dalam 

akad nikah. 

 
2. Kedudukan Mahar dalam Akad 

Seluruh mazhab sepakat bahwa mahar bukan rukun nikah, tetapi merupakan kewajiban 

hukum yang melekat pada akad. Mahar dipandang sebagai bentuk penghormatan dan tanggung 

jawab suami terhadap istri. 

 

Analisis Implikasi 

 Dalam praktik hukum keluarga Islam modern, fleksibilitas pandangan mazhab tentang mahar 

memungkinkan penyesuaian dengan kondisi ekonomi masyarakat. Hal ini memperkuat argumen 

bahwa fiqh munākahāt bersifat adaptif dan kontekstual. 

 

E. Implikasi Perbedaan Madzhab terhadap Hukum Perkawinan Islam Kontemporer 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa perbedaan mazhab dalam munākahāt memiliki implikasi 

langsung terhadap pembentukan hukum keluarga Islam modern. Di Indonesia, misalnya, dominasi 

mazhab Syafi’i dalam Kompilasi Hukum Islam tidak menutup kemungkinan penggunaan pandangan 



7 
 

LexIslamica 

mazhab lain dalam praktik peradilan agama, terutama ketika menyangkut keadilan substantif dan 

kemaslahatan. 

Pendekatan normatif-komparatif memungkinkan hakim, akademisi, dan pembuat kebijakan untuk 

memilih pandangan mazhab yang paling relevan dengan konteks sosial tanpa mengabaikan legitimasi 

tradisi fiqh klasik. 

 

 

Penutup 

A. Kesimpulan 

Penelitian ini menunjukkan bahwa perbedaan pandangan empat mazhab Sunni-Hanafi, 

Maliki, Syafi’i, dan Hanbali. dalam masalah munākahāt merupakan konsekuensi logis dari 

perbedaan metodologi istinbāṭ hukum yang mereka gunakan. Perbedaan tersebut tidak hanya 

bersifat teknis, tetapi mencerminkan paradigma hukum yang beragam dalam memahami tujuan 

perkawinan Islam sebagai institusi ibadah dan sosial. 

Dalam aspek wali nikah, mazhab Hanafi menekankan kapasitas hukum perempuan dewasa 

dan berakal untuk melangsungkan akad nikah secara mandiri dengan batasan tertentu, 

sedangkan mazhab Maliki, Syafi’i, dan Hanbali mensyaratkan keberadaan wali sebagai unsur 

penting keabsahan akad. Perbedaan ini memperlihatkan ketegangan antara prinsip otonomi 

individu dan perlindungan sosial dalam hukum perkawinan Islam. 

Dalam konsep kafa’ah, perbedaan mazhab menunjukkan variasi penekanan antara 

aspek sosial dan aspek religius. Mazhab Hanafi dan Hanbali cenderung memaknai kafa’ah secara 

lebih luas, sementara mazhab Maliki dan Syafi’i menitikberatkan kesepadanan dalam aspek 

agama dan moral. Hal ini menunjukkan bahwa konsep kafa’ah bersifat kontekstual dan terbuka 

untuk reinterpretasi sesuai dengan tujuan kemaslahatan perkawinan. 

Sementara itu, dalam aspek mahar, seluruh mazhab sepakat mengenai kedudukannya 

sebagai kewajiban hukum yang melekat pada akad nikah, meskipun berbeda dalam penentuan 

batas minimal dan bentuknya. Perbedaan ini menegaskan fleksibilitas fiqh munākahāt dalam 

merespons kondisi sosial dan ekonomi masyarakat. 

Secara keseluruhan, penelitian ini menegaskan bahwa pendekatan perbandingan 

mazhab merupakan instrumen penting dalam memahami hukum munākahāt secara 

komprehensif dan kontekstual. Ikhtilaf mazhab tidak seharusnya dipahami sebagai sumber 



8 
 

LexIslamica 

konflik normatif, melainkan sebagai kekayaan intelektual hukum Islam yang memungkinkan 

pengembangan hukum perkawinan Islam yang adaptif dan berkeadilan di era modern. 

Daftar Pustaka 

Auda, Jasser. (2015). Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. London: 

International Institute of Islamic Thought. 

An-Na’im, Abdullahi Ahmed. (2019). Islam and the Secular State: Negotiating the Future of Shari‘a. 

Cambridge: Harvard University Press. 

Buskens, Léon, & Dupret, Baudouin. (2021). The Islamic Law of Personal Status. Edinburgh: Edinburgh 

University Press. 

Busro, Achmad Irwan Hamzani. (2021). Dinamika hukum keluarga Islam di Indonesia: Antara fiqh dan 

legislasi. Al-Ihkam: Jurnal Hukum & Pranata Sosial, 16(2), 301–322. 

Cammack, Mark. (2020). Islamic family law in Indonesia: The struggle for substantive justice. Islamic 

Law and Society, 27(1), 1–28. 

Fauzi, Ahmad. (2021). Kafa’ah dalam perkawinan Islam: Analisis mazhab dan relevansinya di 

Indonesia. Ahkam: Jurnal Ilmu Syariah, 21(2), 215–238. 

Hallaq, Wael B. (2019). Reforming Islamic Law: Law, Ethics, and Modernity. Cambridge: Cambridge 

University Press. 

Hooker, M. B. (2020). Islamic Law in South-East Asia. Oxford: Oxford University Press. 

Ilyas, M. (2022). Kedudukan wali nikah dalam perspektif empat mazhab dan hukum positif Indonesia. 

Al-Ahwal: Jurnal Hukum Keluarga Islam, 15(1), 45–68. 

Kamali, Mohammad Hashim. (2019). Shari‘ah Law: An Introduction. Oxford: Oneworld. 

Mahbubi. (2020). Metodologi Penelitian Hukum Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Mahfud, Choirul. (2021). Pluralitas mazhab dalam hukum keluarga Islam kontemporer. Jurnal Hukum 

Islam, 19(2), 189–210. 

Munir, Misbahul. (2020). Rekonstruksi konsep wali nikah dalam hukum keluarga Islam. Mimbar 

Hukum, 32(3), 397–414. 



9 
 

LexIslamica 

Nurlaelawati, Euis. (2020). Modernization, Tradition and Identity: The Kompilasi Hukum Islam. 

Amsterdam: Amsterdam University Press. 

Syarifuddin, Amir. (2019). Hukum Perkawinan Islam di Indonesia. Jakarta: Kencana. 

Zubaidi, Ahmad. (2023). Perbandingan mazhab tentang mahar dan implikasinya dalam hukum 

perkawinan Islam. Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam, 17(1), 77–96. 

Zuhdi, Muhammad Harfin. (2022). Pendekatan normatif-komparatif dalam studi fiqh munakahat. 

Jurnal Syariah dan Hukum, 14(2), 133–156. 

Zulkifli. (2021). The Ulama, Fatwas and Challenges of Islamic Authority. Canberra: ANU Press. 

 


