Lexlslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications
Vol.02, No. 06 (2025), DOI: 10.33650/joki.v4i2
p-1SSN: 2715-0410; e-ISSN: 2715-6427 1

PERBANDINGAN MADZHAB DALAM MASALAH MUNAKAHAT
(ANALISIS NORMATIF-KONPARATIF TERHADAP WAL,

KAFA’AH, DAN IMPLIKASI HUKUM PERKAWINAN ISLAM)

Muhammad Fikrit,Rizqi Aulida?, Muhammad Affan®, Yulia Rahmawati*, Badrah Uyuni®.
T Universitas Islam Asyafi’iyah, Bekasi, Indonesia (fkr20040502@gmail.com)
2 Universitas Islam Asyafi’iyah, Bekasi,, Indonesia (rizgy22aulida@gmail.com)
8 Universitas Islam Asyafi’iyah, Bekasi, Indonesia (muhamadhafan70@gmail.com)

4 Universitas Islam Asyafi’iyah, Bekasi, Indonesia (juliarahmawati460@gmail.com)

Article Info ABSTRAK

Article history: Munakahat merupakan bagian pentlpg dalam hul.<u'm Is?larr?
yang mengatur hubungan perkawinan sebagai institusi

Pengajuan 01 Januari 2026 ibadah dan social. Perbedaan pandangan para ulama

Diterima 07 Januari 2026 mazdhab dalam masalah munakahat sering kali

Diterbitkan 16 Januari 2026 memunculkan implikasi hukum yang beragam dalam

praktik perkawinan umat Islam, khususnya terkait

Keywords: kedudukan wali nikah, konsep kafa’ah, dan penentuan
Munakahat; mahar. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis
Perbandingan mazdhab; perbandingan pendapat empat mazhab Sunni, yaitu Hanafi,
Wali Nikah; Maliki, Syafi'i, dan Hanbali, dalam aspek-aspek utama
Kafaah; hukum perkawinan Islam. Metode penelitian yang
Hukum Keluarga Islam. digunakan adalah penelitian kualitatif dengan pendekatan

normatif-komparatif melalui studi kepustakaan terhadap
kitab figh klasik dan literatur akademik kontemporer. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa perbedaan pendapat
mazhab tidak hanya bersifat teknis, tetapi juga
mencerminkan perbedaan metodologi istinbat hukum yang
berimplikasi pada praktik hukum keluarga Islam modern.
Kajian ini menegaskan  pentingnya pendekatan
perbandingan mazhab dalam memahami hukum
munakahat secara kontekstual dan berkeadilan.

Corresponding Author:
Yulia Rahmawati
Universitas Islam Asyafi’iyah,Bekasi, 17411 Indonesia
Email: fkr20040502@gmail.com

Pendahuluan

Hukum perkawinan Islam (mundkahat) merupakan salah satu cabang figh yang memiliki
peran strategis dalam mengatur kehidupan umat Islam, khususnya dalam pembentukan dan
pemeliharaan institusi keluarga. Perkawinan dalam Islam tidak hanya dipahami sebagai hubungan
biologis dan sosial antara laki-laki dan perempuan, tetapi juga sebagai ikatan ibadah yang memiliki
dimensi teologis, etis, dan yuridis secara simultan. Melalui akad nikah, Islam menempatkan keluarga
sebagai fondasi utama dalam menjaga keturunan, kehormatan, dan stabilitas sosial masyarakat. Oleh
karena itu, pengaturan hukum perkawinan dalam Islam dirumuskan secara rinci dan sistematis dalam
literatur figh.

Dalam tradisi hukum Islam, munakahat mencakup berbagai aspek normatif, seperti rukun dan
syarat nikah, kedudukan wali, mahar, kafa’ah, serta hak dan kewajiban suami istri. Keseluruhan aspek

tersebut bertujuan untuk mewujudkan kemaslahatan bagi para pihak yang terlibat dalam perkawinan

Journal homepage: https://ejournal.bamala.org/index.php/Lexi/



https://ejournal.bamala.org/index.php/Lexi/
mailto:fkr20040502@gmail.com
mailto:rizqy22aulida@gmail.com
mailto:muhamadhafan70@gmail.com
mailto:juliarahmawati460@gmail.com
mailto:fkr20040502@gmail.com

2

dan mencegah terjadinya ketidakadilan. Namun demikian, figh munakahat tidak berkembang dalam
ruang yang homogen. Perbedaan latar belakang sosial, budaya, dan metodologi ijtihad para ulama
melahirkan ragam pandangan hukum di antara mazhab-mazhab figh Sunni, khususnya Hanafi, Maliki,
Syafi’'i, dan Hanbali.

Perbedaan pandangan antarmazhab dalam hukum perkawinan tidak dapat dilepaskan dari
perbedaan metode istinbat hukum yang digunakan. Mazhab Hanafi, misalnya, dikenal lebih rasional
dan memberikan ruang yang luas terhadap qiyas dan istihsan, sementara mazhab Maliki
menempatkan praktik penduduk Madinah dan maslahah mursalah sebagai pertimbangan penting.
Mazhab Syafi'i menekankan otoritas nash dan kaidah usul figh secara ketat, sedangkan mazhab
Hanbali cenderung tekstual dengan penekanan kuat pada hadis. Keragaman metodologis ini
berdampak langsung pada perumusan hukum munakahat dan menghasilkan konsekuensi normatif
yang berbeda-beda dalam praktik.

Salah satu isu paling krusial dalam perbedaan mazhab munakahat adalah kedudukan wali
nikah. Dalam pandangan mazhab Hanafi, perempuan yang telah baligh dan berakal memiliki kapasitas
hukum penuh untuk melangsungkan akad nikah tanpa kehadiran wali, selama pernikahan tersebut
memenuhi prinsip kafa’ah dan tidak menimbulkan mudarat. Pandangan ini didasarkan pada konsep
ahliyah (kecakapan hukum) dan prinsip kebebasan bertindak dalam muamalah. Sebaliknya, mazhab
Maliki, Syafi'i, dan Hanbali menempatkan wali sebagai unsur yang menentukan keabsahan akad nikah,
dengan argumentasi perlindungan terhadap kepentingan perempuan dan ketertiban social. Perbedaan
ini menunjukkan bahwa konsep otoritas dan perlindungan dalam perkawinan dipahami secara
beragam oleh para ulama mazhab.

Selain wali, konsep kafa’ah merupakan aspek penting lain yang sering menjadi perdebatan
dalam figh munakahat. Kafa’ah dipahami sebagai kesepadanan antara calon suami dan istri dalam
aspek-aspek tertentu, seperti agama, nasab, status sosial, profesi, dan kemampuan ekonomi. Mazhab
Hanafi dan Hanbali cenderung memasukkan lebih banyak unsur sosial dalam konsep kafa’ah,
sedangkan mazhab Maliki dan Syafi’i lebih menekankan kesepadanan dalam aspek agama dan moral.
Perbedaan ini mencerminkan adanya ketegangan antara nilai kesetaraan individu dan realitas sosial
masyarakat tempat figh tersebut berkembang.

Dalam konteks masyarakat Muslim kontemporer yang ditandai oleh perubahan sosial,
meningkatnya kesadaran kesetaraan gender, dan dinamika ekonomi, konsep kafa’ah sering kali
dipandang problematis. Namun demikian, kajian perbandingan mazhab menunjukkan bahwa konsep
kafa’ah tidak bersifat kaku, melainkan terbuka untuk reinterpretasi sesuai dengan tujuan utama
perkawinan, yaitu terciptanya keluarga yang harmonis dan berkeadilan. Oleh karena itu, pemahaman
yang komprehensif terhadap perbedaan mazhab menjadi penting agar konsep kafa’ah tidak digunakan
sebagai alat diskriminasi, tetapi sebagai instrumen perlindungan dan kemaslahatan.

Aspek mahar juga memperlihatkan adanya pluralitas pandangan antarmazhab. Perbedaan
tersebut mencakup batas minimal mahar, bentuk mahar, serta kedudukannya dalam akad nikah.
Variasi pandangan ini menunjukkan bahwa mahar tidak semata-mata dipahami sebagai kewajiban

formal, tetapi juga sebagai simbol tanggung jawab, penghormatan, dan kesungguhan dalam

LexIslamica



3

membangun rumah tangga. Dalam praktik hukum keluarga Islam modern, perbedaan pandangan
mazhab mengenai mahar sering dijadikan rujukan untuk menyesuaikan hukum perkawinan dengan
kondisi sosial dan ekonomi masyarakat.

Dalam konteks hukum keluarga Islam modern, perbedaan pendapat mazhab dalam
munakahat memiliki implikasi yang signifikan, terutama ketika hukum perkawinan dikodifikasi ke
dalam peraturan perundang-undangan negara. Di Indonesia, misalnya, Kompilasi Hukum Islam (KHI)
menunjukkan dominasi mazhab Syafi’'i, namun pada saat yang sama juga mengakomodasi pandangan
mazhab lain dengan pertimbangan kemaslahatan dan keadilan substantif. Praktik peradilan agama pun
tidak jarang menggunakan pendekatan lintas mazhab dalam menyelesaikan perkara perkawinan.

Berdasarkan uraian tersebut, dapat dipahami bahwa perbedaan mazhab dalam hukum
munakahat tidak semata-mata bersifat teknis, melainkan mencerminkan keragaman paradigma
hukum Islam. Oleh karena itu, kajian perbandingan mazhab menjadi sangat relevan untuk memahami
dinamika hukum perkawinan Islam secara komprehensif. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis
perbandingan pendapat empat mazhab Sunni dalam masalah munakahat, khususnya terkait wali
nikah, kafa’ah, dan implikasi hukumnya terhadap praktik perkawinan Islam. Dengan menggunakan
pendekatan normatif-komparatif berbasis studi kepustakaan, penelitian ini diharapkan dapat
memberikan kontribusi teoretis dan praktis bagi pengembangan hukum keluarga Islam yang

kontekstual, adaptif, dan berkeadilan.

Metode Penelitian/Metode Kajian

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan (library
research). Penelitian kepustakaan dipilih karena objek kajian berupa norma hukum Islam (figh) yang
tertuang dalam teks-teks klasik dan literatur akademik, bukan perilaku empiris masyarakat. Penelitian
ini berfokus pada penelaahan, pemahaman, dan analisis mendalam terhadap pandangan para ulama
mazhab mengenai hukum munakahat, khususnya dalam aspek wali nikah, kafa’ah, dan mahar.

Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan normatif-komparatif, yaitu pendekatan yang
menelaah norma-norma hukum Islam sebagaimana dirumuskan dalam kitab-kitab figh, kemudian
membandingkan pendapat empat mazhab Sunni—Hanafi, Maliki, Syafi’i dan Hanbali—untuk
menemukan persamaan, perbedaan, serta implikasi hukumnya. Pendekatan ini sejalan dengan
karakter penelitian hukum Islam yang menempatkan teks normatif sebagai sumber utama analisis.
Sebagaimana dijelaskan oleh Mahbubi, penelitian normatif bertujuan mengkaji hukum sebagai norma
dengan menitikberatkan pada asas, kaidah, dan doktrin hukum yang berkembang dalam literatur
otoritatif.

Sumber data dalam penelitian ini terbagi menjadi dua, yaitu sumber primer dan sumber
sekunder.
Sumber primer meliputi kitab-kitab figh klasik dari empat mazhab Sunni, seperti Al-Hidayah (Hanafi),
Al-Mudawwanah (Maliki), AI-Umm dan Al-Majmi‘ (Syafi’i), serta Al-Mughni (Hanbali), yang secara

langsung membahas hukum munakahat.

LexIslamica



4

Sumber sekunder berupa buku, jurnal ilmiah, disertasi, dan karya akademik kontemporer
yang relevan dengan tema perbandingan mazhab, hukum keluarga Islam, dan metodologi figh,
termasuk buku metodologi penelitian hukum Islam karya Mahbubi yang digunakan sebagai rujukan
utama dalam penentuan desain dan pendekatan penelitian.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi dan penelusuran literatur, yaitu
dengan mengidentifikasi, mengklasifikasi, dan mengkaji teks-teks figh serta literatur pendukung yang
relevan dengan fokus penelitian. Seluruh data yang diperoleh kemudian diseleksi berdasarkan
keterkaitannya dengan tema wali nikah, kafa’ah, dan implikasi hukum perkawinan Islam.

Analisis data dilakukan dengan metode analisis deskriptif-analitis dan komparatif. Analisis
deskriptif digunakan untuk memaparkan secara sistematis pandangan masing-masing mazhab terkait
aspek-aspek munakahat yang dikaji. Selanjutnya, analisis komparatif digunakan untuk
membandingkan argumentasi hukum antarmazhab dengan menelusuri dasar dalil, metode istinbat,
serta konteks pemikiran yang melatarbelakanginya. Tahapan ini sesuai dengan kerangka penelitian
normatif sebagaimana dirumuskan oleh Mahbubi, yang menekankan pentingnya analisis isi (content
analysis) terhadap teks hukum untuk mengungkap struktur pemikiran dan rasionalitas hukum di balik
perbedaan pendapat.

Melalui metode tersebut, penelitian ini diharapkan mampu menghasilkan pemahaman yang
komprehensif dan objektif mengenai perbedaan mazhab dalam masalah munakahat serta relevansinya

bagi pengembangan dan praktik hukum perkawinan Islam di era modern.

Hasil dan Pembahasan

A. Perbedaan Metodologi Istinbat Mazhab dalam Hukum Munakahat

Hasil penelitian menunjukkan bahwa perbedaan pandangan empat mazhab Sunni dalam
masalah munakahat tidak dapat dilepaskan dari perbedaan metodologi istinbat hukum yang mereka
gunakan. Mazhab Hanafi dikenal dengan pendekatan rasional yang memberikan ruang luas bagi qiyas
dan istihsan, sehingga lebih fleksibel dalam merespons persoalan sosial. Mazhab Maliki menekankan
praktik penduduk Madinah dan maslahah mursalah sebagai sumber pertimbangan hukum. Mazhab
Syafi'i mengedepankan ketundukan ketat pada nash dan sistematika usul figh, sedangkan mazhab

Hanbali cenderung tekstual dengan prioritas kuat pada hadis.

Perbedaan metodologi ini berdampak langsung pada konstruksi hukum perkawinan, terutama
dalam menentukan status hukum wali nikah, ruang lingkup kafa’ah, dan kedudukan mahar. Dengan
demikian, ikhtilaf mazhab dalam munakahat bukan sekadar perbedaan pendapat teknis, melainkan
refleksi dari paradigma hukum yang berbeda dalam memahami tujuan dan mekanisme perlindungan

syariat.

B. Kedudukan Wali Nikah dalam Perspektif Empat Mazhab

LexIslamica



1. Mazhab Hanafi
Mazhab Hanafi berpandangan bahwa perempuan yang telah baligh dan berakal memiliki

kapasitas hukum penuh (ahliyyah al-ada’) untuk melangsungkan akad nikah tanpa wali. Wali tidak
diposisikan sebagai rukun nikah, melainkan sebagai unsur pelindung sosial. Namun, kebebasan ini
dibatasi oleh prinsip kafa’ah dan mahar mitsil. Apabila perempuan menikah dengan laki-laki yang
tidak sekufu atau dengan mahar yang tidak layak, wali berhak mengajukan pembatalan nikah.
Pandangan ini menunjukkan orientasi mazhab Hanafi pada prinsip otonomi individu dan
rasionalitas hukum, dengan tetap menjaga kepentingan sosial melalui mekanisme kontrol
pascanikah.
2. Mazhab Maliki
Mazhab Maliki mensyaratkan wali sebagai unsur penting dalam akad nikah, khususnya
bagi perempuan. Keberadaan wali dipandang sebagai bentuk perlindungan terhadap perempuan
dan stabilitas sosial keluarga. Mazhab ini juga memberikan kewenangan besar kepada wali mujbir,
terutama ayah, dalam kondisi tertentu.
Namun, Maliki lebih fleksibel dalam menilai pelaksanaan wali dengan mempertimbangkan
maslahah dan kondisi sosial masyarakat.
3. Mazhab Syafi'i
Mazhab Syafi'i menempatkan wali sebagai rukun nikah yang menentukan sah atau
tidaknya akad. Tanpa wali, pernikahan dinilai tidak sah. Pandangan ini didasarkan pada
pemahaman literal terhadap hadis tentang keharusan wali dalam pernikahan.
Dalam konteks ini, mazhab Syafi'i lebih menekankan aspek perlindungan normatif dan
ketertiban hukum daripada otonomi individu.
4. Mazhab Hanbali
Mazhab Hanbali sejalan dengan Syafi'i dalam mensyaratkan wali sebagai unsur sah akad
nikah. Namun, Hanbali cenderung lebih ketat dalam mengikuti teks hadis dan atsar sahabat,
sehingga ruang kompromi sosial relatif lebih sempit.
Analisis Komparatif
Hasil analisis menunjukkan bahwa perbedaan pandangan tentang wali nikah mencerminkan
perbedaan cara pandang mazhab terhadap relasi antara otoritas keluarga, perlindungan perempuan,
dan kebebasan individu. Dalam konteks hukum keluarga Islam modern, pendekatan lintas mazhab
menjadi penting agar ketentuan wali tidak menjadi alat pembatasan hak perempuan, namun tetap

menjaga kemaslahatan.

C. Konsep Kafa’ah dalam Perkawinan Islam

1. Kafa’ah Menurut Mazhab Hanafi dan Hambali

Mazhab Hanafi dan Hanbali memaknai kafa’ah secara luas, mencakup agama, nasab, status
sosial, profesi, dan kemampuan ekonomi. Kafa’ah dipandang sebagai hak wali dan perempuan

untuk menjamin keharmonisan rumah tangga. Jika prinsip kafa’ah diabaikan, wali berhak

LexIslamica



6

mengajukan keberatan. Pendekatan ini menunjukkan bahwa stabilitas sosial menjadi

pertimbangan utama dalam perkawinan.

2. Kafa’ah Menurut Mazhab Maliki dan Syafi'i

Mazhab Maliki dan Syafi’i lebih menekankan aspek agama dan moral sebagai unsur utama
kafa’ah. Unsur sosial lainnya dianggap sebagai pelengkap yang tidak menentukan keabsahan
akad.

Pandangan ini mencerminkan upaya mengurangi diskriminasi sosial dalam perkawinan dan

menekankan nilai kesetaraan spiritual.

Analisis Kontekstual

Dalam konteks masyarakat modern yang menekankan kesetaraan gender dan mobilitas sosial,
konsep kafa’ah perlu dibaca secara kontekstual. Hasil penelitian menunjukkan bahwa perbedaan
mazhab memberikan ruang reinterpretasi agar kafa’ah tidak dipahami sebagai alat eksklusivitas

sosial, melainkan sebagai sarana menjaga kemaslahatan keluarga.

D. Mahar dalam Perspektif Empat Mazhab

1. Penentuan Batas Mahar

Mazhab Hanafi menetapkan batas minimal mahar, sedangkan mazhab Maliki, Syafi’i, dan
Hanbali tidak menetapkan batas tertentu selama mahar memiliki nilai dan disepakati oleh kedua
belah pihak. Perbedaan ini menunjukkan variasi pandangan mazhab terhadap fungsi mahar dalam

akad nikah.

2. Kedudukan Mahar dalam Akad
Seluruh mazhab sepakat bahwa mahar bukan rukun nikah, tetapi merupakan kewajiban
hukum yang melekat pada akad. Mahar dipandang sebagai bentuk penghormatan dan tanggung

jawab suami terhadap istri.

Analisis Implikasi
Dalam praktik hukum keluarga Islam modern, fleksibilitas pandangan mazhab tentang mahar
memungkinkan penyesuaian dengan kondisi ekonomi masyarakat. Hal ini memperkuat argumen

bahwa figh munakahat bersifat adaptif dan kontekstual.

E. Implikasi Perbedaan Madzhab terhadap Hukum Perkawinan Islam Kontemporer

Hasil penelitian menunjukkan bahwa perbedaan mazhab dalam munakahat memiliki implikasi
langsung terhadap pembentukan hukum keluarga Islam modern. Di Indonesia, misalnya, dominasi

mazhab Syafi'i dalam Kompilasi Hukum Islam tidak menutup kemungkinan penggunaan pandangan

LexIslamica



7
mazhab lain dalam praktik peradilan agama, terutama ketika menyangkut keadilan substantif dan

kemaslahatan.

Pendekatan normatif-komparatif memungkinkan hakim, akademisi, dan pembuat kebijakan untuk
memilih pandangan mazhab yang paling relevan dengan konteks sosial tanpa mengabaikan legitimasi

tradisi figh klasik.

Penutup
A. Kesimpulan

Penelitian ini menunjukkan bahwa perbedaan pandangan empat mazhab Sunni-Hanafi,
Maliki, Syafi’i, dan Hanbali. dalam masalah munakahat merupakan konsekuensi logis dari
perbedaan metodologi istinbat hukum yang mereka gunakan. Perbedaan tersebut tidak hanya
bersifat teknis, tetapi mencerminkan paradigma hukum yang beragam dalam memahami tujuan
perkawinan Islam sebagai institusi ibadah dan sosial.

Dalam aspek wali nikah, mazhab Hanafi menekankan kapasitas hukum perempuan dewasa
dan berakal untuk melangsungkan akad nikah secara mandiri dengan batasan tertentu,
sedangkan mazhab Maliki, Syafi'i, dan Hanbali mensyaratkan keberadaan wali sebagai unsur
penting keabsahan akad. Perbedaan ini memperlihatkan ketegangan antara prinsip otonomi

individu dan perlindungan sosial dalam hukum perkawinan Islam.

Dalam konsep kafa’ah, perbedaan mazhab menunjukkan variasi penekanan antara
aspek sosial dan aspek religius. Mazhab Hanafi dan Hanbali cenderung memaknai kafa’ah secara
lebih luas, sementara mazhab Maliki dan Syafii menitikberatkan kesepadanan dalam aspek
agama dan moral. Hal ini menunjukkan bahwa konsep kafa’ah bersifat kontekstual dan terbuka

untuk reinterpretasi sesuai dengan tujuan kemaslahatan perkawinan.

Sementara itu, dalam aspek mahar, seluruh mazhab sepakat mengenai kedudukannya
sebagai kewajiban hukum yang melekat pada akad nikah, meskipun berbeda dalam penentuan
batas minimal dan bentuknya. Perbedaan ini menegaskan fleksibilitas figh munakahat dalam

merespons kondisi sosial dan ekonomi masyarakat.

Secara keseluruhan, penelitian ini menegaskan bahwa pendekatan perbandingan
mazhab merupakan instrumen penting dalam memahami hukum munakahat secara

komprehensif dan kontekstual. Ikhtilaf mazhab tidak seharusnya dipahami sebagai sumber

LexIslamica



8

konflik normatif, melainkan sebagai kekayaan intelektual hukum Islam yang memungkinkan

pengembangan hukum perkawinan Islam yang adaptif dan berkeadilan di era modern.

Daftar Pustaka

Auda, Jasser. (2015). Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. London:

International Institute of Islamic Thought.

An-Na’im, Abdullahi Ahmed. (2019). Islam and the Secular State: Negotiating the Future of Shari‘a.

Cambridge: Harvard University Press.

Buskens, Léon, & Dupret, Baudouin. (2021). The Islamic Law of Personal Status. Edinburgh: Edinburgh

University Press.

Busro, Achmad Irwan Hamzani. (2021). Dinamika hukum keluarga Islam di Indonesia: Antara figh dan

legislasi. Al-IThkam: Jurnal Hukum & Pranata Sosial, 16(2), 301-322.

Cammack, Mark. (2020). Islamic family law in Indonesia: The struggle for substantive justice. Islamic

Law and Society, 27(1), 1-28.

Fauzi, Ahmad. (2021). Kafa’ah dalam perkawinan Islam: Analisis mazhab dan relevansinya di

Indonesia. Ahkam: Jurnal Ilmu Syariah, 21(2), 215-238.

Hallaq, Wael B. (2019). Reforming Islamic Law: Law, Ethics, and Modernity. Cambridge: Cambridge

University Press.

Hooker, M. B. (2020). Islamic Law in South-East Asia. Oxford: Oxford University Press.

Ilyas, M. (2022). Kedudukan wali nikah dalam perspektif empat mazhab dan hukum positif Indonesia.
Al-Ahwal: Jurnal Hukum Keluarga Islam, 15(1), 45-68.

Kamali, Mohammad Hashim. (2019). Shari‘ah Law: An Introduction. Oxford: Oneworld.

Mahbubi. (2020). Metodologi Penelitian Hukum Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Mahfud, Choirul. (2021). Pluralitas mazhab dalam hukum keluarga Islam kontemporer. Jurnal Hukum

Islam, 19(2), 189-210.

Munir, Misbahul. (2020). Rekonstruksi konsep wali nikah dalam hukum keluarga Islam. Mimbar
Hukum, 32(3), 397-414.

LexIslamica



9

Nurlaelawati, Euis. (2020). Modernization, Tradition and Identity: The Kompilasi Hukum Islam.

Amsterdam: Amsterdam University Press.

Syarifuddin, Amir. (2019). Hukum Perkawinan Islam di Indonesia. Jakarta: Kencana.

Zubaidi, Ahmad. (2023). Perbandingan mazhab tentang mahar dan implikasinya dalam hukum
perkawinan Islam. AI-Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam, 17(1), 77-96.

Zuhdi, Muhammad Harfin. (2022). Pendekatan normatif-komparatif dalam studi figh munakahat.
Jurnal Syariah dan Hukum, 14(2), 133-156.

Zulkifli. (2021). The Ulama, Fatwas and Challenges of Islamic Authority. Canberra: ANU Press.

LexIslamica



