
  1  

Journal homepage: https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/  

LexIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications 
Vol. xx, No. xx (20xx), DOI: 10.33650/joki.v4i2  
p-ISSN: 2715-0410; e-ISSN: 2715-6427 

ANALISIS MAKNA MURAADIF DAN MUSYTARAK PADA 

PENUNJUKAN SERTA PENERAPAN DALAM NASH DAN DAMPAK 

TERHADAP HUKUM 
Ruslan 1, Abd. Rauf Muhammad Amin 2 , Fatmawati3 

1 Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Makassar, Indonesia (ruslan140103@gmail.com) 
2 Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Makassar, Indonesia (abdul.rauf@uin-alauddin.ac.id) 
3 Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Makassar, Indonesia (fatmawati@uin-alauddin.ac.id) 

 

 

Article Info  ABSTRAK  

Article history: 

Pengajuan 10 Januari 2026 
Diterima 15 Januari 2026 
Diterbitkan 22 Januari 2026 

 Artikel ini mengkaji peran fundamental analisis kebahasaan (lughawī) 
dalam proses istinbāṭ hukum Islam, dengan fokus pada dua jenis lafaz yang 
krusial dalam kajian Ushul Fiqh, yaitu al-murādif (lafaz sinonim) dan al-
musytarak al-lafẓī (lafaz polisemi). Penelitian ini menggunakan metode 
kualitatif dengan pendekatan analisis konten terhadap literatur Ushul Fiqh 
klasik dan kontemporer, serta kajian linguistik Arab yang relevan. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa pemahaman yang akurat terhadap 
karakteristik lafaz musytarak yang memiliki pluralitas makna, serta lafaz 
muradif yang tampak sepadan namun mengandung nuansa semantik 
berbeda, sangat menentukan dalam penetapan hukum dari nash Al-Qur’an 
dan Sunnah. Kekeliruan dalam mengidentifikasi dan menempatkan kedua 
jenis lafaz tersebut berpotensi melahirkan kesimpulan hukum yang tidak 
selaras dengan maksud pembuat syariat. Artikel ini menyimpulkan bahwa 
penguasaan konsep muradif dan musytarak, disertai penerapan mekanisme 
tarjīḥ (seleksi makna) yang tepat dan berbasis konteks, merupakan 
prasyarat metodologis bagi seorang mujtahid untuk menghasilkan ijtihad 
yang objektif, sistematis, dan kontekstual. 

Keywords: 

Muraadif; 
Musytarak; 
Ushul Fiqh; 
Istinbath; 
Hukum; 
Nash 

 

Corresponding Author: 

Ruslan,  

Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Makassar, Indonesia 

Email: Ruslan140103@gmail.com 

 

Pendahuluan  

Bahasa Arab menempati posisi yang sangat sentral dalam bangunan epistemologi Islam, 

khususnya sebagai medium utama pewahyuan Al-Qur’an dan Sunnah Nabi Muhammad SAW. 

Pemilihan bahasa Arab sebagai bahasa wahyu bukanlah suatu kebetulan historis, melainkan 

mengandung dimensi teologis, linguistik, dan metodologis yang mendalam. Bahasa ini memiliki 

karakteristik yang khas dan kompleks, baik dari sisi struktur gramatikal, sistem morfologi, maupun 

kekayaan semantik yang dikandungnya. Kompleksitas tersebut menjadikan bahasa Arab sebagai 

sarana komunikasi ilahi yang sangat presisi, mampu menampung pesan-pesan normatif yang bersifat 

universal, transhistoris, dan lintas budaya. 

Keunikan bahasa Arab tidak hanya terletak pada keteraturan kaidah nahwu dan sharafnya 

yang sistematis, tetapi juga pada fleksibilitas bentuk lafaz serta kedalaman relasi makna antarkata. 

Satu lafaz dalam bahasa Arab dapat mengandung spektrum makna yang luas, bergantung pada 

konteks, susunan kalimat, serta indikator kebahasaan lain yang menyertainya. Karakteristik ini 

memungkinkan teks wahyu memuat pesan hukum, etika, dan spiritual secara simultan tanpa 

https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/
mailto:ruslan140103@gmail.com
mailto:abdul.rauf@uin-alauddin.ac.id
mailto:fatmawati@uin-alauddin.ac.id
mailto:Ruslan140103@gmail.com


2 
 

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research 

kehilangan ketepatan makna. Oleh karena itu, bahasa Arab tidak sekadar berfungsi sebagai alat 

komunikasi, melainkan sebagai medium konseptual yang membentuk cara berpikir dan bernalar 

dalam Islam. 

Keistimewaan tersebut menjadikan bahasa Arab mampu memikul fungsi strategis sebagai 

media penyampaian hukum-hukum ilahi yang menjadi pedoman hidup umat manusia. Hukum Islam 

yang bersumber dari Al-Qur’an dan Sunnah tidak dapat dipahami secara utuh tanpa penguasaan yang 

memadai terhadap bahasa Arab. Setiap perintah, larangan, izin, maupun anjuran dalam teks syariat 

selalu diekspresikan melalui konstruksi bahasa tertentu yang sarat dengan implikasi hukum. 

Sebagaimana ditegaskan oleh Az-Zarkasyi, ketelitian dan kompleksitas struktur bahasa Arab 

merupakan bagian dari hikmah ilahiah yang memungkinkan syariat Islam disampaikan secara 

komprehensif dan mendalam, sekaligus terbuka untuk digali maknanya sepanjang zaman. 

Dalam konteks kajian hukum Islam, bahasa Arab memiliki kedudukan yang sangat 

fundamental karena menjadi pintu masuk utama dalam memahami kehendak pembuat syariat (murād 

al-syāri‘). Kesalahan dalam memahami bahasa nash berpotensi melahirkan kekeliruan dalam 

penetapan hukum. Oleh sebab itu, para ulama sejak masa awal Islam telah menaruh perhatian besar 

terhadap aspek kebahasaan, baik melalui pengembangan ilmu nahwu, sharaf, balaghah, maupun 

melalui kajian khusus tentang dilalah lafaz dalam ushul fiqh. Tradisi keilmuan ini menunjukkan bahwa 

bahasa Arab dan hukum Islam memiliki relasi yang tidak terpisahkan. 

Dalam perkembangan kajian kontemporer, posisi sentral bahasa Arab dalam hukum Islam 

semakin ditegaskan melalui pendekatan interdisipliner yang menggabungkan linguistik, filologi, dan 

teori hukum Islam. Bahasa Arab dipahami sebagai tool of legal expression, yakni instrumen utama 

dalam mengekspresikan norma hukum syariat. Melalui pendekatan ini, analisis kebahasaan tidak lagi 

dipandang sebagai pelengkap, melainkan sebagai fondasi metodologis dalam proses penafsiran teks-

teks normatif. Hal ini menjadi sangat relevan mengingat kompleksitas persoalan hukum modern yang 

menuntut ketepatan metodologi dan kedalaman analisis. 

Dalam kerangka ilmu Ushul Fiqh, yang berfungsi sebagai metodologi ilmiah untuk menggali 

dan merumuskan hukum dari sumber-sumbernya, pembahasan mengenai cara penunjukan makna 

lafaz (ad-dilālah) menempati posisi yang sangat strategis. Ushul fiqh tidak hanya membahas tentang 

sumber hukum dan hierarkinya, tetapi juga memberikan panduan metodologis tentang bagaimana 

teks syariat harus dipahami, ditafsirkan, dan diaplikasikan. Pada titik inilah bahasa Arab memainkan 

peran kunci sebagai penentu arah dan validitas proses istinbāṭ al-aḥkām. 

Pemahaman terhadap dilalah lafaz merupakan tahap awal yang bersifat fundamental dalam 

penalaran hukum Islam. Ketepatan dalam menangkap makna lafaz akan menentukan ketepatan 

kesimpulan hukum yang dihasilkan. Sebaliknya, kekeliruan dalam memahami makna lafaz, baik karena 

ketidaktelitian linguistik maupun pengabaian konteks kebahasaan, dapat berujung pada 



3 
 

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research 

penyimpangan dari maksud syariat. Oleh karena itu, aspek kebahasaan dalam ushul fiqh tidak dapat 

diabaikan, karena ia berfungsi sebagai instrumen penjaga objektivitas dan validitas ijtihad. 

Sejumlah kajian menunjukkan bahwa perbedaan pendapat (ikhtilāf) di kalangan fuqaha sering 

kali berakar pada perbedaan pemahaman terhadap lafaz dan struktur bahasa nash, bukan semata-

mata pada perbedaan sumber hukum. Perbedaan dalam memahami makna perintah dan larangan, 

keumuman dan kekhususan lafaz, serta makna hakiki dan majazi, merupakan contoh nyata bagaimana 

aspek kebahasaan berpengaruh langsung terhadap keragaman produk hukum Islam. Hal ini 

menunjukkan bahwa bahasa Arab bukan hanya medium statis, melainkan ruang dinamis yang 

memungkinkan lahirnya beragam interpretasi hukum. 

Di antara isu kebahasaan yang paling krusial dalam kajian dilalah lafaz adalah persoalan al-

murādif (lafaz-lafaz yang bersinonim) dan al-musytarak al-lafẓī (lafaz yang memiliki lebih dari satu 

makna). Kedua konsep ini memiliki implikasi metodologis yang signifikan dalam penafsiran teks 

syariat. Lafaz musytarak menuntut kehati-hatian ekstra karena penetapan makna yang tepat harus 

didasarkan pada qarinah, konteks nash, serta tujuan syariat. Sementara itu, lafaz muradif, meskipun 

tampak menunjuk pada makna yang sama, sering kali mengandung perbedaan nuansa semantik yang 

dapat memengaruhi pemahaman hukum secara subtil. 

Kompleksitas relasi semantik antara lafaz muradif dan musytarak telah lama menjadi 

perhatian ulama ushul fiqh klasik, dan terus dikaji secara intensif dalam studi linguistik Arab modern. 

Perbedaan pandangan mengenai ada atau tidaknya sinonimitas mutlak dalam bahasa Arab, serta 

perdebatan tentang cara menentukan makna lafaz musytarak, menunjukkan bahwa persoalan ini 

bukan sekadar problem linguistik, melainkan problem metodologis yang berdampak langsung pada 

konstruksi hukum Islam. 

Bertolak dari latar belakang tersebut, kajian terhadap lafaz muradif dan musytarak menjadi 

sangat penting untuk dilakukan secara mendalam dan sistematis. Pembahasan ini tidak dapat 

dipandang sebagai kajian bahasa semata, tetapi sebagai bagian integral dari diskursus metodologi 

hukum Islam. Penguatan analisis kebahasaan dalam memahami kedua konsep ini diharapkan dapat 

memperkokoh praktik ijtihad yang berbasis pada ketelitian bahasa dan ketepatan metodologi. Dengan 

demikian, hukum Islam dapat terus dikembangkan secara bertanggung jawab, selaras dengan teks 

wahyu, dan relevan dengan dinamika kehidupan umat manusia. 

Metode Penelitian/Metode Kajian 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan (library 

research). Jenis penelitian ini berfokus pada analisis konten terhadap data-data tekstual yang 

bersumber dari kitab-kitab Ushul Fiqh klasik sebagai data primer, seperti Al-Mustaṣfā karya Al-Ghazali 

dan Al-Muwāfaqāt karya Asy-Syāṭibī, serta tafsir dan kajian linguistik Arab kontemporer sebagai data 

sekunder. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelaahan literatur yang relevan, yang 



4 
 

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research 

selanjutnya dianalisis secara deskriptif-analitis untuk menjelaskan karakteristik lafaz muradif dan 

musytarak, mekanisme penetapan maknanya dalam nash, serta implikasi hukum yang dihasilkan. 

Melalui pendekatan ini, penelitian bertujuan memberikan pemahaman yang komprehensif dan 

mendalam terhadap topik yang dikaji. 

 

Hasil dan Pembahasan 

1. Konsep Dasar: Muraadif dan Musytarak 

a. Lafaz Musytarak (اللفظالمشترك) 

Lafaz Musytarak didefinisikan sebagai satu kata yang ditetapkan untuk dua makna atau lebih yang 

berbeda, di mana masing-masing makna tersebut sahih secara Bahasa 1. Keberadaan lafaz ini 

menuntut adanya qarinah (indikator) untuk menentukan makna mana yang dimaksud dalam 

suatu konteks. 

Contoh Linguistik: Lafaz 'Ain (عَيْن) dapat bermakna: (1) mata air, (2) mata organ penglihatan, (3) 

mata-mata (spion), (4) emas atau perakb atangan, dan (5) inti sesuatu. 

b. Lafaz Muraadif ( فاللفظالمُراد ) 

Lafaz Muraadif adalah beberapa kata yang berbeda yang menunjukkan pada satumakna yang 

sama2. Meski bermakna sama, sering kali terdapat nuansa (syu'ub ad-dilalah) yang membuat 

penggunaannya lebih tepat dalam konteks tertentu. 

2. Penerapan dalam Nash dan Implikasi Metodologis 

Lafaz Musytarak dan Mekanisme Tarjih dalam Nash Penerapan lafaz Musytarak dalam nash 

memerlukan metodologi yang ketat untuk menghindari subjektivitas. Seorang mujtahid harus 

melakukan at-tarjih (mengunggulkan satu makna) dengan berpedoman pada qarinah. 

Contoh 1: Lafaz "Quru'" (قرُُوْء) dalam QS. Al-Baqarah: 228. 

 وَالْمُطَلَّقَاتيُتَرََبَّصْنبَِأنَْفسُِهِنَّثلَََثةَقَرُُوءٍ 

“Wanita-wanita yang ditalakhendaklahmenahandiri (menunggu) selamatiga kali quru'..." 

Lafaz "Quru'" adalah Musytarak yang berarti masa suci dan masa haid. Perbedaan pemaknaan ini 

berimplikasi langsung pada lama masa iddah: 

Dalam menafsirkan lafaz musytarak "quru'" pada QS. Al-Baqarah: 228, para ulama terbelah dalam 

dua pendapat utama dengan argumentasi yang berbeda. Pendapat pertama, yang dipegang oleh 

mayoritas ulama, termasuk Imam Syafi'i dan Imam Maliki, menyatakan bahwa "quru'" bermakna masa 

suci. Argumentasi ini didasarkan pada sejumlah qarinah (indikator). Pertama, qarinah kebiasaan (‘urf) 

dalam menghitung iddah, yang biasanya dimula dari terjadinya talak. Kedua, adanya larangan 

mentalak istri yang sedang dalam keadaan haid, sehingga secara logika, talak yang sah diucapkan pada 

masa suci, dan iddah pun dihitung berdasarkan siklus suci tersebut. Dengan pendapat ini, masa iddah 

                                                        

 
 



5 
 

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research 

bagi wanita yang ditalak dan masih mengalami haid adalah setelah mengalami tiga kali masa suci 

secara berturut-turut. 

Di sisi lain, pendapat kedua diusung oleh Imam Abu Hanifah dan menjadi pegangan mazhab 

Hanafi, yang menafsirkan “quru’” sebagai masa haid. Landasan argumentasinya juga bersumber dari 

qarinah yang kuat. Salah satu qarinah utamanya adalah analogi dengan wanita yang tidak haid (karena 

usia atau sebab lain), yang masa iddahnya ditetapkan selama tiga bulan. Hal ini, menurut pendapat ini, 

menunjukkan bahwa makna asal dari “quru’” adalah haid. Apabila seorang wanita tidak mengalami 

haid, maka ukuran tiga bulan menjadi penggantinya. Oleh karena itu, bagi wanita yang masih haid, 

iddahnya adalah dengan menunggu hingga mengalami tiga kali masa haid. 

Perbedaan penafsiran ini tidak berhenti pada perdebatan linguistik semata, melainkan membawa 

implikasi hukum yang sangat nyata terhadap status seorang wanita. Dampak yang paling langsung 

adalah pada lama waktu berlakunya masa iddah. Sebagai contoh, jika talak diucapkan tepat setelah 

seorang wanita suci dari haidnya, maka menurut pendapat mayoritas (quru’ = suci), masa iddahnya 

akan lebih singkat karena ia langsung memasuki “quru’” pertama. Sementara menurut pendapat Hanafi 

(quru’ = haid), ia harus menunggu hingga haid berikutnya datang dan selesai untuk dihitung sebagai 

satu “quru’”. Perbedaan ini secara praktis mempengaruhi kepastian hukum, seperti kapan seorang 

wanita tersebut dihalalkan untuk menikah lagi dengan pria lain, serta kapan hak-hak seperti nafkah 

iddah berakhir. 

Contoh 2: Lafaz “Yadu” (َيد) dalam Konteks Hudud dan Muamalah 

Lafaz “yadu” (tangan) merupakan contoh klasik dari lafaz musytarak yang memiliki cakupan 

makna luas dalam bahasa Arab. Kata ini dapat merujuk pada: 

(1) telapak tangan hingga ujung jari, 

(2) pergelangan tangan hingga ujung jari, atau 

(3) seluruh lengan hingga bahu. 

Fleksibilitas makna ini menuntut kehadiran qarinah yang kuat untuk menentukan makna spesifik 

yang dimaksud dalam setiap konteks nash. 

Dalam konteks hukum pidana Islam (hudud), khususnya pada QS. Al-Māidah [5]: 38 tentang 

hukuman potong tangan bagi pencuri, para ulama sepakat bahwa “yadu” yang dimaksud adalah hingga 

pergelangan tangan. Kesepakatan ini didasarkan pada analisis qarinah yang kokoh. 

Pertama, qarinah kebiasaan linguistik (al-‘urf al-lughawī) menunjukkan bahwa yang dimaksud dengan 

“tangan” dalam aktivitas memegang dan mengambil adalah bagian dari pergelangan ke bawah. 

Kedua, terdapat ketetapan dari praktik Nabi SAW dalam pelaksanaan hudud yang menjadi qarinah 

syar‘iyyah yang jelas. 



6 
 

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research 

Ketiga, terdapat qarinah logika (al-qarinah al-‘aqliyyah) bahwa hukuman harus bersifat proporsional, 

dan pemotongan pada pergelangan tangan sudah cukup untuk mencapai tujuan hukuman tersebut. 

Sementara dalam konteks ibadah, makna “yadu” mengalami penyempitan yang berbeda. Pada 

perintah mengusap kepala dalam wudhu (QS. Al-Māidah [5]: 6), yang dimaksud dengan “yadu” adalah 

bagian tangan yang digunakan untuk mengusap, yaitu telapak tangan beserta jari-jarinya. Hal ini 

didasarkan pada penjelasan Sunnah mengenai tata cara mengusap kepala yang bersifat praktis dan 

tidak memerlukan pemotongan atau penggunaan seluruh lengan. 

Bahkan dalam konteks muamalah, seperti akad salam (pesanan), para ulama fikih menggunakan 

makna “yadu” sebagai simbol kekuasaan atau penguasaan (tasalluth), bukan dalam arti fisik semata. 

Perbedaan penafsiran terhadap lafaz musytarak “yadu” ini memiliki implikasi hukum yang sangat 

signifikan. Dalam ranah hudud, ketepatan pemaknaan menentukan batas anatomi yang sah untuk 

eksekusi hukuman, di mana kesalahan penafsiran dapat berakibat pada ketidakadilan yang fatal. 

Sementara dalam ibadah, pemaknaan yang tepat menjamin keabsahan ritual wudhu sebagai syarat 

sahnya ibadah-ibadah lainnya. 

Contoh ini membuktikan bahwa mekanisme tarjih terhadap lafaz musytarak bukan sekadar 

diskusi teoretis, melainkan aktivitas ilmiah yang memiliki konsekuensi hukum langsung dalam 

kehidupan nyata. 

3. Lafaz Muraadif dan Nuansa Makna dalam Penafsiran 

Berbeda dengan musytarak, lafaz muraadif justru memperkaya pemahaman terhadap suatu 

konsep dalam nash. Perbedaan sinonimi ini sering kali mengungkap sisi makna yang berbeda-beda 

dari satu objek yang sama. 

Contoh: Kata untuk “Neraka” dalam Al-Qur’an sebagai Cerminan Lafaz Muraadif 

Al-Qur’an tidak hanya menggunakan satu istilah untuk menyebut neraka, melainkan 

menghadirkan beragam nama seperti Jahannam, An-Nār, Al-Huthamah, Al-Hāwiyah, Jaḥīm, As-Sa‘īr, dan 

Laẓā. Meskipun seluruh istilah ini merujuk pada satu realitas akhirat yang sama, yaitu tempat azab, 

masing-masing membawa penekanan makna (nuansa) yang khusus dan mendalam. 

Keragaman ini merupakan contoh nyata dari kekayaan lafaz muraadif dalam bahasa Al-Qur’an, di 

mana setiap sinonim dipilih untuk mengungkap sisi tertentu dari sifat neraka yang mengerikan. Setiap 

nama neraka tersebut mengandung pesan tersendiri. 

Jahannam menekankan kedalaman dan jurangnya yang sangat dalam, menggambarkan tempat 

yang tak terperikan kengerian dan ketersembunyiannya. Al-Huthamah berfokus pada sifatnya yang 



7 
 

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research 

menghancurkan dan meremukkan segala sesuatu yang dilemparkan ke dalamnya, seakan-akan ia 

merupakan penghancur yang sempurna. Sementara itu, Al-Hāwiyah menggarisbawahi jurang yang 

menakutkan dan sifatnya yang menjerumuskan, menciptakan gambaran tentang kehampaan dan 

ketercampakan yang absolut. 

Nuansa-nuansa ini menunjukkan bahwa penggunaan lafaz muraadif dalam Al-Qur’an bukanlah 

pengulangan yang sia-sia, melainkan suatu gaya bahasa ilahiah untuk memberikan deskripsi yang 

komprehensif dan multidimensional. 

Dari sudut pandang dampak hukum dan teologis, pemahaman terhadap nuansa setiap lafaz 

muraadif untuk neraka ini memiliki implikasi yang signifikan, khususnya dalam bidang at-targhīb wa 

at-tarhīb (pemberian motivasi dan peringatan). Seorang dai atau pendidik yang memahami perbedaan 

ini tidak akan menyampaikan ancaman neraka secara generik. Sebaliknya, ia akan menyesuaikan 

pesan dengan konteks dosa yang diperingatkan. 

Sebagai contoh, ancaman dengan Al-Huthamah akan sangat efektif untuk dosa-dosa yang berkaitan 

dengan kezaliman dan penghancuran hak orang lain. Sementara penyebutan Al-Hāwiyah dapat 

digunakan untuk menggambarkan akibat kekufuran yang membuat seseorang terjerumus dan 

terputus dari rahmat Allah. Dengan demikian, pemahaman terhadap lafaz muraadif ini meningkatkan 

efektivitas komunikasi dakwah dan memperdalam penghayatan spiritual umat, yang pada akhirnya 

menjadi pendorong untuk menjauhi segala bentuk maksiat. 

4. Dampak terhadap Hukum (Tathbiq al-Ahkam) 

Analisis mendalam terhadap karakteristik lafaz musytarak dan muraadif bukan sekadar kajian 

teoretis, melainkan memiliki dampak praktis yang nyata dalam proses penetapan hukum Islam. 

Pertama, pemilahan yang cermat antara kedua jenis lafaz ini berfungsi sebagai benteng utama dalam 

mencegah kesalahan istinbāṭ (penggalian hukum). Kesalahan identifikasi, seperti menganggap suatu 

lafaz yang sebenarnya bersifat hakiki (memiliki satu makna pasti) sebagai musytarak, atau sebaliknya, 

akan membuka pintu bagi penafsiran yang menyimpang dari maksud syar‘i. Sebaliknya, kemampuan 

membedakan keduanya memandu mujtahid untuk menerapkan metodologi yang tepat, sehingga 

hukum yang dihasilkan tetap berporos pada maksud Pembuat Syariat. 

Dalam konteks lafaz musytarak, mekanisme tarjīḥ (seleksi makna) yang didasarkan pada qarinah 

yang objektif berperan sentral dalam menjaga objektivitas hukum. Proses tarjīḥ ini memastikan bahwa 

pemilihan satu makna dari beberapa kemungkinan tidak didasarkan pada hawa nafsu atau 

subjektivitas penafsir, melainkan pada indikator-indikator yang dapat dipertanggungjawabkan secara 

ilmiah, baik berupa konteks kalimat (siyāq), hadis Nabi, kaidah bahasa, maupun praktik salaf al-ṣāliḥ. 

Dengan demikian, hukum Islam terjaga dari penafsiran yang semena-mena dan dapat dipertahankan 

secara metodologis. 



8 
 

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research 

Sementara itu, pemahaman terhadap lafaz muraadif berkontribusi besar dalam mengungkap 

hikmah dan keindahan syariat. Ketelitian Al-Qur’an dan Sunnah dalam memilih diksi tertentu dari 

sekian banyak sinonim yang ada mengisyaratkan adanya pesan dan pelajaran yang mendalam. Setiap 

pilihan kata mengandung nuansa makna yang spesifik, yang ketika dipahami akan memperkaya 

pemahaman terhadap tujuan syariat (maqāṣid al-syarī‘ah). 

Penggunaan variasi sinonim untuk neraka, misalnya, bukanlah bentuk redundansi, melainkan cara 

untuk menggambarkan berbagai dimensi azab Allah secara lebih hidup dan berdampak pada psikologi 

manusia. Dengan demikian, kajian ini tidak hanya menghasilkan rumusan hukum yang tepat, tetapi 

juga memperkuat keyakinan dan penghayatan terhadap kemukjizatan bahasa wahyu. 

Secara keseluruhan, penguasaan terhadap lafaz musytarak dan muraadif merupakan prasyarat 

ilmiah untuk menghasilkan ijtihad yang otentik, objektif, dan sarat hikmah, yang pada gilirannya 

menjamin kemurnian serta keberlangsungan hukum Islam itu sendiri. 

Penutup 

Kajian terhadap lafaz Musytarak dan Muraadif bukan sekadar diskusi linguistik semata, 

melainkan pilar utama dalam metodologi istinbath hukum Islam. Lafaz Musytarak menuntut 

kecermatan dalam mentarjih makna yang tepat berdasarkan qarinah, sementara lafaz Muraadif 

memperkaya pemahaman kontekstual terhadap nash. Penguasaan terhadap kedua konsep ini 

merupakan keniscayaan bagi para mujtahid dan pelajar ilmu syariat untuk dapat memahami dan 

menerapkan hukum-hukum Allah dengan benar, objektif, dan penuh hikmah. Kelalaian dalam hal ini 

berpotensi melahirkan kesimpulan hukum yang parsial dan tidak akurat. 

 

Daftar Pustaka 

Abu Zahrah, Muhammad. Ushul al-Fiqh. Kairo: Dar al-Fikr al-‘Arabi, edisi revisi cetak ulang 2020. 

Al-Būṭī, Muhammad Sa‘īd Ramaḍān. Ḍawābiṭ al-Maṣlaḥah fī al-Syarī‘ah al-Islāmiyyah. Damaskus: Dar 

al-Fikr, 2020. 

Al-Khādimī, Nūr al-Dīn. Ilm Maqāṣid al-Syarī‘ah. Riyadh: Dar al-Watan, 2021. 

Al-Raysūnī, Aḥmad. Naẓariyyat al-Maqāṣid ‘Inda al-Imām al-Syāṭibī. Kairo: Dar al-Kalimah, 2020. 

Al-Syāṭibī, Abū Isḥāq. Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Syarī‘ah. Beirut: Dar Ibn ‘Affān, edisi tahqiq baru, 2021. 

Al-Zuḥaylī, Wahbah. Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī. Damaskus: Dar al-Fikr, cetakan baru, 2020. 

Auda, Jasser. Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law. London: IIIT, Revised Edition, 2021. 

Hallaq, Wael B. An Introduction to Islamic Law. Cambridge: Cambridge University Press, 2020. 

Kamali, Mohammad Hashim. Principles of Islamic Jurisprudence. Cambridge: Islamic Texts Society, 4th 

Edition, 2021. 

Katsir, Ismail Ibn. Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm. Riyadh: Dar al-Salam, edisi tahqiq kontemporer, 2022. 

Nyazee, Imran Ahsan Khan. Islamic Jurisprudence (Usul al-Fiqh). Islamabad: Advanced Legal Studies 

Institute, 2020. 

Qarḍāwī, Yusuf. Madkhal li Dirāsat al-Syarī‘ah al-Islāmiyyah. Kairo: Maktabah Wahbah, 2021. 



9 
 

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research 

Shalih, Abd al-Karim Zaidan. Al-Wajīz fī Uṣūl al-Fiqh. Beirut: Muassasah al-Risalah, cetakan baru, 2020. 

Syamsuddin, Sahiron. Hermeneutika dan Pengembangan Ulumul Qur’an. Yogyakarta: Pesantren 

Nawesea Press, 2020. 

Zaid, Nasr Hamid Abu. Mafhūm al-Naṣṣ: Dirāsah fī ‘Ulūm al-Qur’ān. Beirut: Markaz al-Tsaqafi al-‘Arabi, 

edisi baru, 2021. 


