LexlIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications
Vol. xx, No. xx (20xx), DOI: 10.33650/joki.v4i2
p-ISSN: 2715-0410; e-ISSN: 2715-6427

ANALISIS MAKNA MURAADIF DAN MUSYTARAK PADA
PENUNJUKAN SERTA PENERAPAN DALAM NASH DAN DAMPAK
TERHADAP HUKUM

Ruslan?!, Abd. Rauf Muhammad Amin 2, Fatmawati®
L Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Makassar, Indonesia (ruslan140103@gmail.com)
2 Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Makassar, Indonesia (abdul.rauf@uin-alauddin.ac.id)
3 Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Makassar, Indonesia (fatmawati@uin-alauddin.ac.id)

Article Info ABSTRAK

Article history: Artikel ini mengkaji peran fundamental analisis kebahasaan (lughawi)
dalam proses istinbat hukum Islam, dengan fokus pada dua jenis lafaz yang
krusial dalam kajian Ushul Figh, yaitu al-murddif (lafaz sinonim) dan al-
musytarak al-lafzi (lafaz polisemi). Penelitian ini menggunakan metode
kualitatif dengan pendekatan analisis konten terhadap literatur Ushul Figh
klasik dan kontemporer, serta kajian linguistik Arab yang relevan. Hasil

Pengajuan 10 Januari 2026
Diterima 15 Januari 2026
Diterbitkan 22 Januari 2026

Keywords: penelitian menunjukkan bahwa pemahaman yang akurat terhadap
Muraadif; karakteristik lafaz musytarak yang memiliki pluralitas makna, serta lafaz
Musytarak; muradif yang tampak sepadan namun mengandung nuansa semantik
Ushul Figh; berbeda, sangat menentukan dalam penetapan hukum dari nash Al-Qur’an
Istinbath; dan Sunnah. Kekeliruan dalam mengidentifikasi dan menempatkan kedua
Hukum: jenis lafaz tersebut berpotensi melahirkan kesimpulan hukum yang tidak
Nash selaras dengan maksud pembuat syariat. Artikel ini menyimpulkan bahwa

penguasaan konsep muradif dan musytarak, disertai penerapan mekanisme
tarjih (seleksi makna) yang tepat dan berbasis konteks, merupakan
prasyarat metodologis bagi seorang mujtahid untuk menghasilkan ijtihad
yang objektif, sistematis, dan kontekstual.

Corresponding Author:

Ruslan,

Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Makassar, Indonesia
Email: Ruslan140103@gmail.com

Pendahuluan

Bahasa Arab menempati posisi yang sangat sentral dalam bangunan epistemologi Islam,
khususnya sebagai medium utama pewahyuan Al-Qur'an dan Sunnah Nabi Muhammad SAW.
Pemilihan bahasa Arab sebagai bahasa wahyu bukanlah suatu kebetulan historis, melainkan
mengandung dimensi teologis, linguistik, dan metodologis yang mendalam. Bahasa ini memiliki
karakteristik yang khas dan kompleks, baik dari sisi struktur gramatikal, sistem morfologi, maupun
kekayaan semantik yang dikandungnya. Kompleksitas tersebut menjadikan bahasa Arab sebagai
sarana komunikasi ilahi yang sangat presisi, mampu menampung pesan-pesan normatif yang bersifat

universal, transhistoris, dan lintas budaya.

Keunikan bahasa Arab tidak hanya terletak pada keteraturan kaidah nahwu dan sharafnya
yang sistematis, tetapi juga pada fleksibilitas bentuk lafaz serta kedalaman relasi makna antarkata.
Satu lafaz dalam bahasa Arab dapat mengandung spektrum makna yang luas, bergantung pada
konteks, susunan kalimat, serta indikator kebahasaan lain yang menyertainya. Karakteristik ini

memungkinkan teks wahyu memuat pesan hukum, etika, dan spiritual secara simultan tanpa

Journal homepage: https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/



https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/
mailto:ruslan140103@gmail.com
mailto:abdul.rauf@uin-alauddin.ac.id
mailto:fatmawati@uin-alauddin.ac.id
mailto:Ruslan140103@gmail.com

2

kehilangan ketepatan makna. Oleh karena itu, bahasa Arab tidak sekadar berfungsi sebagai alat
komunikasi, melainkan sebagai medium konseptual yang membentuk cara berpikir dan bernalar

dalam Islam.

Keistimewaan tersebut menjadikan bahasa Arab mampu memikul fungsi strategis sebagai
media penyampaian hukum-hukum ilahi yang menjadi pedoman hidup umat manusia. Hukum Islam
yang bersumber dari Al-Qur’an dan Sunnah tidak dapat dipahami secara utuh tanpa penguasaan yang
memadai terhadap bahasa Arab. Setiap perintah, larangan, izin, maupun anjuran dalam teks syariat
selalu diekspresikan melalui konstruksi bahasa tertentu yang sarat dengan implikasi hukum.
Sebagaimana ditegaskan oleh Az-Zarkasyi, ketelitian dan kompleksitas struktur bahasa Arab
merupakan bagian dari hikmah ilahiah yang memungkinkan syariat Islam disampaikan secara

komprehensif dan mendalam, sekaligus terbuka untuk digali maknanya sepanjang zaman.

Dalam konteks kajian hukum Islam, bahasa Arab memiliki kedudukan yang sangat
fundamental karena menjadi pintu masuk utama dalam memahami kehendak pembuat syariat (murad
al-syari’). Kesalahan dalam memahami bahasa nash berpotensi melahirkan kekeliruan dalam
penetapan hukum. Oleh sebab itu, para ulama sejak masa awal Islam telah menaruh perhatian besar
terhadap aspek kebahasaan, baik melalui pengembangan ilmu nahwu, sharaf, balaghah, maupun
melalui kajian khusus tentang dilalah lafaz dalam ushul figh. Tradisi keilmuan ini menunjukkan bahwa

bahasa Arab dan hukum Islam memiliki relasi yang tidak terpisahkan.

Dalam perkembangan kajian kontemporer, posisi sentral bahasa Arab dalam hukum Islam
semakin ditegaskan melalui pendekatan interdisipliner yang menggabungkan linguistik, filologi, dan
teori hukum Islam. Bahasa Arab dipahami sebagai tool of legal expression, yakni instrumen utama
dalam mengekspresikan norma hukum syariat. Melalui pendekatan ini, analisis kebahasaan tidak lagi
dipandang sebagai pelengkap, melainkan sebagai fondasi metodologis dalam proses penafsiran teks-
teks normatif. Hal ini menjadi sangat relevan mengingat kompleksitas persoalan hukum modern yang

menuntut ketepatan metodologi dan kedalaman analisis.

Dalam kerangka ilmu Ushul Figh, yang berfungsi sebagai metodologi ilmiah untuk menggali
dan merumuskan hukum dari sumber-sumbernya, pembahasan mengenai cara penunjukan makna
lafaz (ad-dilalah) menempati posisi yang sangat strategis. Ushul figh tidak hanya membahas tentang
sumber hukum dan hierarkinya, tetapi juga memberikan panduan metodologis tentang bagaimana
teks syariat harus dipahami, ditafsirkan, dan diaplikasikan. Pada titik inilah bahasa Arab memainkan

peran kunci sebagai penentu arah dan validitas proses istinbat al-ahkam.

Pemahaman terhadap dilalah lafaz merupakan tahap awal yang bersifat fundamental dalam
penalaran hukum Islam. Ketepatan dalam menangkap makna lafaz akan menentukan ketepatan
kesimpulan hukum yang dihasilkan. Sebaliknya, kekeliruan dalam memahami makna lafaz, baik karena

ketidaktelitian linguistik maupun pengabaian konteks kebahasaan, dapat berujung pada

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



3

penyimpangan dari maksud syariat. Oleh karena itu, aspek kebahasaan dalam ushul figh tidak dapat

diabaikan, karena ia berfungsi sebagai instrumen penjaga objektivitas dan validitas ijtihad.

Sejumlah kajian menunjukkan bahwa perbedaan pendapat (ikhtilaf) di kalangan fugaha sering
kali berakar pada perbedaan pemahaman terhadap lafaz dan struktur bahasa nash, bukan semata-
mata pada perbedaan sumber hukum. Perbedaan dalam memahami makna perintah dan larangan,
keumuman dan kekhususan lafaz, serta makna hakiki dan majazi, merupakan contoh nyata bagaimana
aspek kebahasaan berpengaruh langsung terhadap keragaman produk hukum Islam. Hal ini
menunjukkan bahwa bahasa Arab bukan hanya medium statis, melainkan ruang dinamis yang

memungkinkan lahirnya beragam interpretasi hukum.

Di antara isu kebahasaan yang paling krusial dalam kajian dilalah lafaz adalah persoalan al-
muradif (lafaz-lafaz yang bersinonim) dan al-musytarak al-lafzi (lafaz yang memiliki lebih dari satu
makna). Kedua konsep ini memiliki implikasi metodologis yang signifikan dalam penafsiran teks
syariat. Lafaz musytarak menuntut kehati-hatian ekstra karena penetapan makna yang tepat harus
didasarkan pada garinah, konteks nash, serta tujuan syariat. Sementara itu, lafaz muradif, meskipun
tampak menunjuk pada makna yang sama, sering kali mengandung perbedaan nuansa semantik yang

dapat memengaruhi pemahaman hukum secara subtil.

Kompleksitas relasi semantik antara lafaz muradif dan musytarak telah lama menjadi
perhatian ulama ushul figh klasik, dan terus dikaji secara intensif dalam studi linguistik Arab modern.
Perbedaan pandangan mengenai ada atau tidaknya sinonimitas mutlak dalam bahasa Arab, serta
perdebatan tentang cara menentukan makna lafaz musytarak, menunjukkan bahwa persoalan ini
bukan sekadar problem linguistik, melainkan problem metodologis yang berdampak langsung pada

konstruksi hukum Islam.

Bertolak dari latar belakang tersebut, kajian terhadap lafaz muradif dan musytarak menjadi
sangat penting untuk dilakukan secara mendalam dan sistematis. Pembahasan ini tidak dapat
dipandang sebagai kajian bahasa semata, tetapi sebagai bagian integral dari diskursus metodologi
hukum Islam. Penguatan analisis kebahasaan dalam memahami kedua konsep ini diharapkan dapat
memperkokoh praktik ijtihad yang berbasis pada ketelitian bahasa dan ketepatan metodologi. Dengan
demikian, hukum Islam dapat terus dikembangkan secara bertanggung jawab, selaras dengan teks

wahyu, dan relevan dengan dinamika kehidupan umat manusia.

Metode Penelitian/Metode Kajian

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan (library
research). Jenis penelitian ini berfokus pada analisis konten terhadap data-data tekstual yang
bersumber dari kitab-kitab Ushul Figh klasik sebagai data primer, seperti Al-Mustasfa karya Al-Ghazali
dan Al-Muwafaqat karya Asy-Syatibi, serta tafsir dan kajian linguistik Arab kontemporer sebagai data

sekunder. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelaahan literatur yang relevan, yang

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



4

selanjutnya dianalisis secara deskriptif-analitis untuk menjelaskan karakteristik lafaz muradif dan
musytarak, mekanisme penetapan maknanya dalam nash, serta implikasi hukum yang dihasilkan.
Melalui pendekatan ini, penelitian bertujuan memberikan pemahaman yang komprehensif dan

mendalam terhadap topik yang dikaji.

Hasil dan Pembahasan

1. Konsep Dasar: Muraadif dan Musytarak
a. Lafaz Musytarak (& yiielUaslll)
Lafaz Musytarak didefinisikan sebagai satu kata yang ditetapkan untuk dua makna atau lebih yang
berbeda, di mana masing-masing makna tersebut sahih secara Bahasa !. Keberadaan lafaz ini
menuntut adanya qarinah (indikator) untuk menentukan makna mana yang dimaksud dalam

suatu konteks.

Contoh Linguistik: Lafaz ‘Ain (c2¢) dapat bermakna: (1) mata air, (2) mata organ penglihatan, (3)
mata-mata (spion), (4) emas atau perakb atangan, dan (5) inti sesuatu.
b. Lafaz Muraadif (—$)_slUsalll)
Lafaz Muraadif adalah beberapa kata yang berbeda yang menunjukkan pada satumakna yang
sama?. Meski bermakna sama, sering kali terdapat nuansa (syu'ub ad-dilalah) yang membuat
penggunaannya lebih tepat dalam konteks tertentu.
2. Penerapan dalam Nash dan Implikasi Metodologis
Lafaz Musytarak dan Mekanisme Tarjih dalam Nash Penerapan lafaz Musytarak dalam nash
memerlukan metodologi yang ketat untuk menghindari subjektivitas. Seorang mujtahid harus
melakukan at-tarjih (mengunggulkan satu makna) dengan berpedoman pada garinah.

Contoh 1: Lafaz "Quru" (s33%) dalam QS. Al-Baqarah: 228.

- P
saes 5% =

ENHS A% 0 s _n-deait ;°‘,
$ 9 RADIigudiliiay Yilalhal) §

“Wanita-wanita yang ditalakhendaklahmenahandiri (menunggu) selamatiga kali quru’'...”

Lafaz "Quru" adalah Musytarak yang berarti masa suci dan masa haid. Perbedaan pemaknaan ini
berimplikasi langsung pada lama masa iddah:

Dalam menafsirkan lafaz musytarak "quru'™ pada QS. Al-Baqarah: 228, para ulama terbelah dalam
dua pendapat utama dengan argumentasi yang berbeda. Pendapat pertama, yang dipegang oleh

mayoritas ulama, termasuk Imam Syafi'i dan Imam Maliki, menyatakan bahwa "quru'" bermakna masa
suci. Argumentasi ini didasarkan pada sejumlah garinah (indikator). Pertama, qarinah kebiasaan (‘urf)
dalam menghitung iddah, yang biasanya dimula dari terjadinya talak. Kedua, adanya larangan
mentalak istri yang sedang dalam keadaan haid, sehingga secara logika, talak yang sah diucapkan pada

masa suci, dan iddah pun dihitung berdasarkan siklus suci tersebut. Dengan pendapat ini, masa iddah

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



5

bagi wanita yang ditalak dan masih mengalami haid adalah setelah mengalami tiga kali masa suci

secara berturut-turut.

Di sisi lain, pendapat kedua diusung oleh Imam Abu Hanifah dan menjadi pegangan mazhab
Hanafi, yang menafsirkan “quru’ sebagai masa haid. Landasan argumentasinya juga bersumber dari
qarinah yang kuat. Salah satu garinah utamanya adalah analogi dengan wanita yang tidak haid (karena
usia atau sebab lain), yang masa iddahnya ditetapkan selama tiga bulan. Hal ini, menurut pendapat ini,
menunjukkan bahwa makna asal dari “quru” adalah haid. Apabila seorang wanita tidak mengalami
haid, maka ukuran tiga bulan menjadi penggantinya. Oleh karena itu, bagi wanita yang masih haid,

iddahnya adalah dengan menunggu hingga mengalami tiga kali masa haid.

Perbedaan penafsiran ini tidak berhenti pada perdebatan linguistik semata, melainkan membawa
implikasi hukum yang sangat nyata terhadap status seorang wanita. Dampak yang paling langsung
adalah pada lama waktu berlakunya masa iddah. Sebagai contoh, jika talak diucapkan tepat setelah
seorang wanita suci dari haidnya, maka menurut pendapat mayoritas (quru’ = suci), masa iddahnya
akan lebih singkat karena ia langsung memasuki “quru’” pertama. Sementara menurut pendapat Hanafi
(quru’ = haid), ia harus menunggu hingga haid berikutnya datang dan selesai untuk dihitung sebagai
satu “quru”. Perbedaan ini secara praktis mempengaruhi kepastian hukum, seperti kapan seorang
wanita tersebut dihalalkan untuk menikah lagi dengan pria lain, serta kapan hak-hak seperti nafkah
iddah berakhir.

Contoh 2: Lafaz “Yadu” (%) dalam Konteks Hudud dan Muamalah

Lafaz “yadu” (tangan) merupakan contoh klasik dari lafaz musytarak yang memiliki cakupan
makna luas dalam bahasa Arab. Kata ini dapat merujuk pada:
(1) telapak tangan hingga ujung jari,
(2) pergelangan tangan hingga ujung jari, atau

(3) seluruh lengan hingga bahu.

Fleksibilitas makna ini menuntut kehadiran garinah yang kuat untuk menentukan makna spesifik

yang dimaksud dalam setiap konteks nash.

Dalam konteks hukum pidana Islam (hudud), khususnya pada QS. Al-Maidah [5]: 38 tentang
hukuman potong tangan bagi pencuri, para ulama sepakat bahwa “yadu” yang dimaksud adalah hingga

pergelangan tangan. Kesepakatan ini didasarkan pada analisis qarinah yang kokoh.

Pertama, qarinah kebiasaan linguistik (al-‘urf al-lughawi) menunjukkan bahwa yang dimaksud dengan

“tangan” dalam aktivitas memegang dan mengambil adalah bagian dari pergelangan ke bawah.

Kedua, terdapat ketetapan dari praktik Nabi SAW dalam pelaksanaan hudud yang menjadi qarinah
syar‘iyyah yang jelas.

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



Ketiga, terdapat qarinah logika (al-qarinah al-‘aqliyyah) bahwa hukuman harus bersifat proporsional,

dan pemotongan pada pergelangan tangan sudah cukup untuk mencapai tujuan hukuman tersebut.

Sementara dalam konteks ibadah, makna “yadu” mengalami penyempitan yang berbeda. Pada
perintah mengusap kepala dalam wudhu (QS. Al-Maidah [5]: 6), yang dimaksud dengan “yadu” adalah
bagian tangan yang digunakan untuk mengusap, yaitu telapak tangan beserta jari-jarinya. Hal ini
didasarkan pada penjelasan Sunnah mengenai tata cara mengusap kepala yang bersifat praktis dan

tidak memerlukan pemotongan atau penggunaan seluruh lengan.

Bahkan dalam konteks muamalah, seperti akad salam (pesanan), para ulama fikih menggunakan

makna “yadu” sebagai simbol kekuasaan atau penguasaan (tasalluth), bukan dalam arti fisik semata.

Perbedaan penafsiran terhadap lafaz musytarak “yadu” ini memiliki implikasi hukum yang sangat
signifikan. Dalam ranah hudud, ketepatan pemaknaan menentukan batas anatomi yang sah untuk
eksekusi hukuman, di mana kesalahan penafsiran dapat berakibat pada ketidakadilan yang fatal.
Sementara dalam ibadah, pemaknaan yang tepat menjamin keabsahan ritual wudhu sebagai syarat

sahnya ibadah-ibadah lainnya.

Contoh ini membuktikan bahwa mekanisme tarjih terhadap lafaz musytarak bukan sekadar
diskusi teoretis, melainkan aktivitas ilmiah yang memiliki konsekuensi hukum langsung dalam

kehidupan nyata.

3. Lafaz Muraadif dan Nuansa Makna dalam Penafsiran

Berbeda dengan musytarak, lafaz muraadif justru memperkaya pemahaman terhadap suatu
konsep dalam nash. Perbedaan sinonimi ini sering kali mengungkap sisi makna yang berbeda-beda

dari satu objek yang sama.

Contoh: Kata untuk “Neraka” dalam Al-Qur’an sebagai Cerminan Lafaz Muraadif

Al-Qur'an tidak hanya menggunakan satu istilah untuk menyebut neraka, melainkan
menghadirkan beragam nama seperti Jahannam, An-Nar, Al-Huthamah, Al-Hawiyah, Jahim, As-Sa'‘ir, dan
Laza. Meskipun seluruh istilah ini merujuk pada satu realitas akhirat yang sama, yaitu tempat azab,

masing-masing membawa penekanan makna (nuansa) yang khusus dan mendalam.

Keragaman ini merupakan contoh nyata dari kekayaan lafaz muraadif dalam bahasa Al-Qur’an, di
mana setiap sinonim dipilih untuk mengungkap sisi tertentu dari sifat neraka yang mengerikan. Setiap

nama neraka tersebut mengandung pesan tersendiri.

Jahannam menekankan kedalaman dan jurangnya yang sangat dalam, menggambarkan tempat

yang tak terperikan kengerian dan ketersembunyiannya. Al-Huthamah berfokus pada sifatnya yang

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



7

menghancurkan dan meremukkan segala sesuatu yang dilemparkan ke dalamnya, seakan-akan ia
merupakan penghancur yang sempurna. Sementara itu, Al-Hawiyah menggarisbawahi jurang yang
menakutkan dan sifatnya yang menjerumuskan, menciptakan gambaran tentang kehampaan dan

ketercampakan yang absolut.

Nuansa-nuansa ini menunjukkan bahwa penggunaan lafaz muraadif dalam Al-Qur’an bukanlah
pengulangan yang sia-sia, melainkan suatu gaya bahasa ilahiah untuk memberikan deskripsi yang

komprehensif dan multidimensional.

Dari sudut pandang dampak hukum dan teologis, pemahaman terhadap nuansa setiap lafaz
muraadif untuk neraka ini memiliki implikasi yang signifikan, khususnya dalam bidang at-targhib wa
at-tarhib (pemberian motivasi dan peringatan). Seorang dai atau pendidik yang memahami perbedaan
ini tidak akan menyampaikan ancaman neraka secara generik. Sebaliknya, ia akan menyesuaikan

pesan dengan konteks dosa yang diperingatkan.

Sebagai contoh, ancaman dengan Al-Huthamah akan sangat efektif untuk dosa-dosa yang berkaitan
dengan kezaliman dan penghancuran hak orang lain. Sementara penyebutan Al-Hawiyah dapat
digunakan untuk menggambarkan akibat kekufuran yang membuat seseorang terjerumus dan
terputus dari rahmat Allah. Dengan demikian, pemahaman terhadap lafaz muraadif ini meningkatkan
efektivitas komunikasi dakwah dan memperdalam penghayatan spiritual umat, yang pada akhirnya

menjadi pendorong untuk menjauhi segala bentuk maksiat.

4. Dampak terhadap Hukum (Tathbiq al-Ahkam)

Analisis mendalam terhadap karakteristik lafaz musytarak dan muraadif bukan sekadar kajian
teoretis, melainkan memiliki dampak praktis yang nyata dalam proses penetapan hukum Islam.
Pertama, pemilahan yang cermat antara kedua jenis lafaz ini berfungsi sebagai benteng utama dalam
mencegah kesalahan istinbdt (penggalian hukum). Kesalahan identifikasi, seperti menganggap suatu
lafaz yang sebenarnya bersifat hakiki (memiliki satu makna pasti) sebagai musytarak, atau sebaliknya,
akan membuka pintu bagi penafsiran yang menyimpang dari maksud syar‘i. Sebaliknya, kemampuan
membedakan keduanya memandu mujtahid untuk menerapkan metodologi yang tepat, sehingga

hukum yang dihasilkan tetap berporos pada maksud Pembuat Syariat.

Dalam konteks lafaz musytarak, mekanisme tarjih (seleksi makna) yang didasarkan pada qarinah
yang objektif berperan sentral dalam menjaga objektivitas hukum. Proses tarjih ini memastikan bahwa
pemilihan satu makna dari beberapa kemungkinan tidak didasarkan pada hawa nafsu atau
subjektivitas penafsir, melainkan pada indikator-indikator yang dapat dipertanggungjawabkan secara
ilmiah, baik berupa konteks kalimat (siydq), hadis Nabi, kaidah bahasa, maupun praktik salaf al-salih.
Dengan demikian, hukum Islam terjaga dari penafsiran yang semena-mena dan dapat dipertahankan

secara metodologis.

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



8

Sementara itu, pemahaman terhadap lafaz muraadif berkontribusi besar dalam mengungkap
hikmah dan keindahan syariat. Ketelitian Al-Qur'an dan Sunnah dalam memilih diksi tertentu dari
sekian banyak sinonim yang ada mengisyaratkan adanya pesan dan pelajaran yang mendalam. Setiap
pilihan kata mengandung nuansa makna yang spesifik, yang ketika dipahami akan memperkaya

pemahaman terhadap tujuan syariat (maqasid al-syari‘ah).

Penggunaan variasi sinonim untuk neraka, misalnya, bukanlah bentuk redundansi, melainkan cara
untuk menggambarkan berbagai dimensi azab Allah secara lebih hidup dan berdampak pada psikologi
manusia. Dengan demikian, kajian ini tidak hanya menghasilkan rumusan hukum yang tepat, tetapi

juga memperkuat keyakinan dan penghayatan terhadap kemukjizatan bahasa wahyu.

Secara keseluruhan, penguasaan terhadap lafaz musytarak dan muraadif merupakan prasyarat
ilmiah untuk menghasilkan ijtihad yang otentik, objektif, dan sarat hikmah, yang pada gilirannya

menjamin kemurnian serta keberlangsungan hukum Islam itu sendiri.

Penutup

Kajian terhadap lafaz Musytarak dan Muraadif bukan sekadar diskusi linguistik semata,
melainkan pilar utama dalam metodologi istinbath hukum Islam. Lafaz Musytarak menuntut
kecermatan dalam mentarjih makna yang tepat berdasarkan garinah, sementara lafaz Muraadif
memperkaya pemahaman kontekstual terhadap nash. Penguasaan terhadap kedua konsep ini
merupakan keniscayaan bagi para mujtahid dan pelajar ilmu syariat untuk dapat memahami dan
menerapkan hukum-hukum Allah dengan benar, objektif, dan penuh hikmah. Kelalaian dalam hal ini

berpotensi melahirkan kesimpulan hukum yang parsial dan tidak akurat.

Daftar Pustaka

Abu Zahrah, Muhammad. Ushul al-Figh. Kairo: Dar al-Fikr al-‘Arabi, edisi revisi cetak ulang 2020.

Al-Biti, Muhammad Sa‘id Ramadan. Dawabit al-Maslahah fi al-Syari‘ah al-Islamiyyah. Damaskus: Dar

al-Fikr, 2020.

Al-Khadimi, Nir al-Din. IIm Magqasid al-Syari‘ah. Riyadh: Dar al-Watan, 2021.

Al-Raysiini, Ahmad. Nazariyyat al-Magqasid ‘Inda al-Imdam al-Syadtibi. Kairo: Dar al-Kalimah, 2020.

Al-Syatibi, Abi Ishaq. Al-Muwafagqat fi Usil al-Syari‘ah. Beirut: Dar Ibn ‘Affan, edisi tahqiq baru, 2021.

Al-Zuhayli, Wahbah. Usil al-Figh al-Islami. Damaskus: Dar al-Fikr, cetakan baru, 2020.

Auda, Jasser. Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law. London: IIIT, Revised Edition, 2021.

Hallaq, Wael B. An Introduction to Islamic Law. Cambridge: Cambridge University Press, 2020.

Kamali, Mohammad Hashim. Principles of Islamic Jurisprudence. Cambridge: Islamic Texts Society, 4th

Edition, 2021.

Katsir, Ismail Ibn. Tafsir al-Qur’dan al-Azim. Riyadh: Dar al-Salam, edisi tahqiq kontemporer, 2022.

Nyazee, Imran Ahsan Khan. Islamic Jurisprudence (Usul al-Figh). Islamabad: Advanced Legal Studies

Institute, 2020.

Qardawi, Yusuf. Madkhal li Dirasat al-Syari‘ah al-Islamiyyah. Kairo: Maktabah Wahbah, 2021.
Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research




Shalih, Abd al-Karim Zaidan. Al-Wajiz fi Ustil al-Figh. Beirut: Muassasah al-Risalah, cetakan baru, 2020.
Syamsuddin, Sahiron. Hermeneutika dan Pengembangan Ulumul Qur’an. Yogyakarta: Pesantren
Nawesea Press, 2020.

Zaid, Nasr Hamid Abu. Mafhiim al-Nass: Dirasah fi ‘Uliim al-Qur’an. Beirut: Markaz al-Tsaqafi al-‘Arabij,
edisi baru, 2021.

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



