
  1  

Journal homepage: https://ejournal.bamala.org/index.php/LexIslamica/  

LexIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications 
Vol. 02, No. 07 (2026), DOI: 10.33650/joki.v4i2  
p-ISSN: 2715-0410; e-ISSN: 2715-6427 

KONSEP PEMIKIRAN HUKUM ISLAM TENTANG KEADILAN DAN 

KEMANUSIAAN 
Ruslan1, Lomba Sultan2, Azman Arsyad3 

 
1 Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Makassar, Indonesia (Ruslan140103@gmail.com) 

2 Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Makassar, Indonesia (lomba.sultan@uin-alauddin.ac.id) 

Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Makassar, Indonesia (azman.azman@uin-alauddin.ac.id) 

 

 

 

Article Info  ABSTRAK  

Article history: 

Pengajuan 05 Januari 2026 
Diterima 10 Januari 2026 
Diterbitkan 19 Januari 2026 

 Artikel ini membahas konsep keadilan (‘adl) dan kemanusiaan (insaniyyah) 
sebagai nilai-nilai fundamental dalam pemikiran hukum Islam. Melalui 
pendekatan kualitatif dengan metode studi literatur terhadap sumber-sumber 
primer dan sekunder, penelitian ini mengungkap bahwa kedua nilai tersebut 
tidak hanya berfungsi sebagai fondasi etis, tetapi juga sebagai tujuan utama 
syariat Islam (maqāṣid al-syarī‘ah). Keadilan dipahami sebagai prinsip yang 
bersifat multidimensi, mencakup aspek pidana, ekonomi, gender, politik, 
serta ekologi, sehingga menuntut penerapan hukum yang proporsional dan 

kontekstual. Sementara itu, nilai kemanusiaan diwujudkan melalui 
perlindungan lima hak dasar manusia (al-ḍarūriyyāt al-khams), yaitu 
perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta, serta pengakuan atas 
martabat universal manusia tanpa diskriminasi. Artikel ini juga menyoroti 
pentingnya integrasi antara keadilan dan kemanusiaan dalam merespons isu-
isu kontemporer, yang menunjukkan elastisitas, adaptabilitas, dan relevansi 
hukum Islam sepanjang zaman. Dengan demikian, hukum Islam tidak 
sepatutnya dipandang sebagai sistem hukum yang kaku, melainkan sebagai 

kerangka etika-hukum yang dinamis, inklusif, dan berorientasi pada 
kemaslahatan umat manusia. 

Keywords: 

keadilan; 
kemanusiaan; 
Hukum Islam; 
Maqashid al-Syari'ah; 
Ijtihad. 

 

Corresponding Author: 

Ruslan,  
UIN Alauddin Makassar 92118,Indonesia 

Email: Ruslan140103@gmail.com 

 

Pendahuluan  

Hukum Islam, baik dalam pengertian syari‘ah sebagai ketentuan ilahiah maupun fikih sebagai 

hasil ijtihad manusia, sering kali dipersepsikan secara sempit sebagai kumpulan aturan legal-formal 

yang kaku dan normatif. Persepsi tersebut tidak jarang melahirkan anggapan bahwa hukum Islam 

kurang adaptif terhadap dinamika sosial serta cenderung bertentangan dengan nilai-nilai kemanusiaan 

universal. Padahal, jika ditelusuri secara mendalam, esensi fundamental dari keseluruhan bangunan 

hukum Islam justru bertumpu pada upaya mewujudkan keadilan (‘adl) dan menjunjung tinggi nilai-

nilai kemanusiaan (insaniyyah). Kedua nilai ini bukan sekadar aspek pelengkap, melainkan tujuan 

utama (‘ah) maqāṣid al-syarī‘ah yang menjiwai setiap ketentuan hukum Islam sejak awal 

pembentukannya. 

Keadilan dalam perspektif hukum Islam memiliki makna yang luas dan komprehensif. Ia tidak 

hanya dipahami sebagai kesetaraan formal di hadapan hukum, tetapi juga sebagai keadilan substantif 

yang mempertimbangkan kondisi, kebutuhan, dan kemaslahatan manusia secara nyata. Al-Qur’an 

secara eksplisit menempatkan keadilan sebagai prinsip moral dan hukum yang bersifat imperatif, 

https://ejournal.bamala.org/index.php/LexIslamica/
mailto:Ruslan140103@gmail.com
mailto:lomba.sultan@uin-alauddin.ac.id
mailto:azman.azman@uin-alauddin.ac.id
mailto:Ruslan140103@gmail.com


2 
 

LexIslamica 

bahkan diperintahkan untuk ditegakkan tanpa diskriminasi, termasuk terhadap pihak yang dibenci 

sekalipun. Sementara itu, nilai kemanusiaan dalam hukum Islam tercermin dalam pengakuan terhadap 

martabat manusia sebagai makhluk yang dimuliakan Allah SWT (karāmah al-insān), yang memiliki 

hak-hak dasar untuk dilindungi, baik hak hidup, kebebasan, kehormatan, maupun kesejahteraan sosial. 

Dengan demikian, hukum Islam sejatinya hadir sebagai instrumen etik dan normatif untuk melindungi 

manusia, bukan untuk mengekang atau meniadakan kemanusiaannya. 

Sepanjang sejarah perkembangan pemikiran hukum Islam, konsep keadilan dan kemanusiaan 

tidak pernah dipahami secara statis. Para ulama dan fuqaha dari berbagai mazhab terus melakukan 

proses ijtihad guna merespons perubahan sosial, politik, dan budaya yang dihadapi umat Islam. Ijtihad 

tersebut dilakukan dengan berlandaskan pada teks-teks otoritatif, yaitu Al-Qur’an dan Hadis, namun 

sekaligus mempertimbangkan realitas sosial sebagai ruang aktualisasi hukum. Dalam konteks ini, 

hukum Islam menunjukkan watak dinamisnya, di mana teks dan konteks dipertemukan melalui 

metodologi ushul fikih yang matang. Upaya tersebut mencerminkan kesadaran bahwa keadilan dan 

kemanusiaan harus senantiasa dihadirkan secara kontekstual agar hukum Islam tetap relevan dan 

fungsional dalam kehidupan manusia. 

Urgensi pembahasan mengenai keadilan dan kemanusiaan dalam pemikiran hukum Islam 

semakin menguat dalam konteks dunia kontemporer. Berbagai persoalan global seperti kesenjangan 

ekonomi, ketidakadilan struktural, diskriminasi berbasis identitas, serta pelanggaran hak asasi 

manusia menuntut adanya kontribusi normatif dari tradisi hukum Islam. Dalam situasi demikian, 

hukum Islam tidak dapat diposisikan sebagai sistem normatif yang tertutup dan eksklusif, melainkan 

sebagai kerangka etika-hukum yang mampu berdialog dengan nilai-nilai universal kemanusiaan. 

Pemahaman yang komprehensif terhadap prinsip keadilan dan kemanusiaan dalam Islam menjadi 

prasyarat penting agar hukum Islam dapat berperan secara konstruktif dalam menjawab tantangan 

global tersebut. 

Di sisi lain, perdebatan antara pendekatan tekstual dan kontekstual dalam penafsiran hukum 

Islam juga mempertegas pentingnya kajian ini. Pendekatan tekstual yang terlalu literal berpotensi 

melahirkan pemahaman hukum yang rigid dan kurang sensitif terhadap nilai kemanusiaan, sementara 

pendekatan kontekstual yang tidak terkontrol berisiko menjauh dari prinsip-prinsip dasar syariat. 

Oleh karena itu, diperlukan kerangka pemikiran yang seimbang, yang mampu menjaga otoritas teks 

sekaligus mengakomodasi tuntutan keadilan substantif. Dalam khazanah pemikiran hukum Islam 

klasik, kerangka tersebut telah dikembangkan melalui konsep-konsep metodologis seperti maṣlaḥah 

(kemaslahatan umum), sadd al-dzarā’i‘ (pencegahan kerusakan), dan ‘urf (tradisi yang baik), yang 

memungkinkan hukum Islam tetap hidup dan responsif terhadap perubahan zaman. 

Dengan latar belakang tersebut, artikel ini berupaya mengeksplorasi secara mendalam konsep 

pemikiran hukum Islam tentang keadilan dan kemanusiaan, baik dari perspektif normatif-teologis 

maupun historis-intelektual. Kajian ini tidak hanya menyoroti bagaimana kedua nilai tersebut 



3 
 

LexIslamica 

dirumuskan dalam sumber-sumber hukum Islam, tetapi juga bagaimana para pemikir dan ulama 

mengaktualisasikannya dalam praktik sosial dan hukum. Melalui pendekatan tersebut, diharapkan 

dapat ditunjukkan bahwa hukum Islam pada dasarnya memiliki elastisitas dan daya adaptasi yang 

tinggi, tanpa harus mengorbankan prinsip-prinsip fundamentalnya. 

Akhirnya, pembahasan mengenai keadilan dan kemanusiaan dalam pemikiran hukum Islam 

diharapkan dapat memberikan kontribusi akademik dalam meluruskan berbagai miskonsepsi yang 

selama ini melekat pada hukum Islam. Lebih dari itu, kajian ini juga diharapkan mampu memperkaya 

wacana keilmuan mengenai peran hukum Islam sebagai sistem normatif yang tidak hanya berorientasi 

pada kepatuhan formal, tetapi juga pada pembebasan, perlindungan, dan pemuliaan manusia. Dengan 

demikian, hukum Islam dapat dipahami dan diimplementasikan sebagai hukum yang berkeadilan, 

berperikemanusiaan, dan relevan dengan tantangan zaman modern. 

Metode Penelitian/Metode Kajian 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan yuridis-normatif dan 

filosofis. Pendekatan yuridis-normatif digunakan untuk mengkaji konsep keadilan dan kemanusiaan 

dalam pemikiran hukum Islam berdasarkan sumber-sumber normatif, yaitu Al-Qur’an, Hadis, serta 

karya-karya klasik dan kontemporer dalam bidang fikih dan ushul fikih. Sementara itu, pendekatan 

filosofis digunakan untuk menelusuri landasan nilai dan tujuan hukum Islam, khususnya yang 

berkaitan dengan maqāṣid al-syarī‘ah sebagai kerangka konseptual dalam memahami keadilan dan 

kemanusiaan sebagai nilai fundamental hukum Islam. 

Jenis penelitian ini bersifat kepustakaan (library research), dengan menempatkan literatur 

sebagai sumber data utama. Data primer dalam penelitian ini meliputi teks-teks normatif dan karya 

otoritatif para ulama ushul fikih dan pemikir hukum Islam, seperti Al-Ghazali, al-Syathibi, Ibn Qayyim 

al-Jawziyyah, dan Ibn ‘Ashur, yang secara eksplisit membahas prinsip keadilan, kemaslahatan, dan 

perlindungan martabat manusia. Adapun data sekunder diperoleh dari buku-buku, artikel jurnal 

ilmiah, serta hasil penelitian terdahulu yang relevan dengan tema keadilan, kemanusiaan, dan 

dinamika pemikiran hukum Islam dalam konteks klasik maupun kontemporer. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi, yaitu dengan menelaah, 

mengidentifikasi, dan mengklasifikasikan data yang berkaitan dengan konsep keadilan dan 

kemanusiaan dalam hukum Islam. Data yang telah terkumpul kemudian dianalisis secara deskriptif-

analitis dengan cara memaparkan konsep-konsep kunci secara sistematis, sekaligus melakukan 

analisis kritis terhadap pemikiran para ulama serta relevansinya dengan persoalan keadilan dan 

kemanusiaan di era modern. Analisis ini bertujuan untuk menemukan pola pemikiran, persamaan, 

serta perbedaan pandangan dalam khazanah hukum Islam mengenai aktualisasi nilai-nilai tersebut. 



4 
 

LexIslamica 

Selain itu, penelitian ini juga menggunakan pendekatan historis-kontekstual untuk memahami 

dinamika perkembangan pemikiran hukum Islam dari masa klasik hingga kontemporer. Pendekatan 

ini digunakan untuk menelusuri bagaimana konsep keadilan dan kemanusiaan dipahami serta 

diterapkan dalam konteks sosial dan budaya yang berbeda, sekaligus mengkaji respons pemikir 

hukum Islam terhadap tantangan zaman. Dengan demikian, analisis tidak berhenti pada tataran 

normatif, tetapi juga mencakup dimensi praksis dan kontekstual. 

Sebagai penguatan metodologis, penelitian ini mengadopsi metode penelitian hukum Islam 

sebagaimana dikembangkan oleh M. Mahbubi, yang menekankan integrasi antara analisis normatif, 

historis, dan nilai (value-oriented approach). Dalam pandangan M. Mahbubi, kajian hukum Islam tidak 

cukup berhenti pada pembacaan teks secara legal-formal, tetapi harus diarahkan pada penggalian 

spirit keadilan, kemaslahatan, dan kemanusiaan yang menjadi tujuan dasar syariat. Metode ini 

menempatkan maqāṣid al-syarī‘ah sebagai instrumen analisis utama untuk menguji relevansi, 

keberpihakan, dan orientasi kemanusiaan suatu konstruksi hukum Islam dalam konteks sosial yang 

terus berubah. 

Melalui metode penelitian tersebut, diharapkan penelitian ini mampu memberikan gambaran 

yang komprehensif mengenai konsep pemikiran hukum Islam tentang keadilan dan kemanusiaan, 

serta menunjukkan relevansi dan elastisitas hukum Islam dalam menjawab problematika kemanusiaan 

kontemporer tanpa mengabaikan prinsip-prinsip dasar syariat 

Hasil dan Pembahasan 

A. Konsep Keadilan (‘Adl) dalam Pemikiran Hukum Islam 

Menurut ulama seperti Al-Syatibi, tujuan utama syariat adalah mewujudkan kemaslahatan 

manusia, yang puncaknya adalah keadilan. Keadilan ditempatkan sebagai nilai yang melampaui teks 

harfiah, sehingga dalam kondisi tertentu, ijtihad untuk mencapai keadilan dapat dilakukan meskipun 

harus meninggalkan zhahir (makna literal) teks. Prinsip sadd al-dzari‘ah (mencegah jalan kerusakan) 

dan maslahah mursalah (kemaslahatan yang tidak diatur secara eksplisit dalam teks) adalah contoh 

instrumen hukum yang dikembangkan para fuqaha untuk mewujudkan keadilan. 

Konsep qishash (hukum balas) sering disalahpahami sebagai balas dendam. Namun, dalam 

pemikiran hukum Islam, qishash justru dimaksudkan untuk menegakkan keadilan yang setara (“nyawa 

dibalas nyawa”) dan mencegah tindakan main hakim sendiri. Yang lebih utama adalah memaafkan, 

sebagaimana dianjurkan dalam Al-Qur’an (QS. Al-Baqarah: 178). Prinsip ini menunjukkan bahwa 

keadilan restoratif (pemulihan) lebih diutamakan daripada sekadar retributif (pembalasan). 

Hukum Islam menekankan keadilan distributif melalui instrumen seperti zakat, infak, 

sedekah, dan larangan riba. Sistem ini dirancang untuk mengatasi kesenjangan ekonomi dan 

memastikan bahwa kekayaan tidak beredar hanya di kalangan orang kaya saja (QS. Al-Hasyr: 7). 



5 
 

LexIslamica 

Konsep kepemilikan dalam Islam juga menekankan bahwa manusia adalah khalifah (wakil) Allah di 

bumi, sehingga pemanfaatan harta harus bertujuan untuk kemaslahatan bersama. 

Pemikiran hukum Islam kontemporer melihat keadilan gender sebagai bagian integral dari 

konsep ‘adl. Para pemikir seperti Amina Wadud dan Fatima Mernissi menekankan perlunya 

reinterpretasi teks-teks klasik yang dipandang bias gender. Mereka berargumen bahwa semangat 

keadilan dalam Al-Qur’an sesungguhnya menjamin kesetaraan derajat laki-laki dan perempuan, 

meskipun dalam beberapa hal terdapat peran dan fungsi yang berbeda. 

Imam Al-Ghazali dalam Al-Mustashfa menegaskan bahwa keadilan dalam Islam bersifat 

universal dan tidak terbatas pada Muslim saja. Konsep ini tercermin dalam praktik peradilan Islam 

klasik di mana non-Muslim berhak mendapatkan keadilan yang sama di pengadilan. Prinsip ini sejalan 

dengan firman Allah dalam QS. Al-Ma’idah: 8 yang memerintahkan untuk berlaku adil bahkan terhadap 

musuh sekalipun. 

Pemikiran hukum Islam modern mengembangkan konsep keadilan ekologis sebagai bagian 

dari keadilan sosial. Para fuqaha kontemporer seperti Yusuf Al-Qaradawi mengembangkan konsep 

himayah al-bi’ah (perlindungan lingkungan) sebagai bagian dari maqashid syariah. Hal ini didasarkan 

pada prinsip bahwa manusia adalah khalifah di bumi yang bertanggung jawab menjaga keseimbangan 

ekosistem. 

Konsep al-‘adl dalam siyasah syar‘iyyah (politik Islam) menekankan pentingnya transparansi, 

akuntabilitas, dan partisipasi publik. Imam Al-Mawardi dalam Al-Ahkam al-Sulthaniyyah menegaskan 

bahwa keadilan pemimpin merupakan syarat fundamental bagi tegaknya pemerintahan yang sah. 

Ketidakadilan penguasa, menurut teori politik Islam, dapat menjadi alasan untuk melakukan koreksi 

bahkan perlawanan. 

Dengan demikian, konsep keadilan dalam pemikiran hukum Islam bersifat komprehensif dan 

multidimensi. Dari level individu hingga negara, dari hubungan manusia dengan Tuhan hingga dengan 

lingkungan, keadilan menjadi prinsip penetrasi yang menyatu dalam seluruh bangunan hukum Islam. 

Keadilan dalam Islam bukan sekadar kesetaraan prosedural, tetapi merupakan nilai ilahiah 

yang bersifat substansial. Konsep ini tercermin dalam beberapa prinsip berikut: 

1. Keadilan sebagai Tujuan Syariat (Maqashid al-Syari‘ah). 

Menurut ulama seperti Al-Syatibi, tujuan utama syariat adalah mewujudkan kemaslahatan 

manusia, yang puncaknya adalah keadilan. Keadilan ditempatkan sebagai nilai yang melampaui teks 

harfiah, sehingga dalam kondisi tertentu, ijtihad untuk mencapai keadilan dapat dilakukan meskipun 

harus meninggalkan zhahir (makna literal) teks. Prinsip sadd al-dzari‘ah (mencegah jalan kerusakan) 



6 
 

LexIslamica 

dan maslahah mursalah (kemaslahatan yang tidak diatur secara eksplisit dalam teks) adalah contoh 

instrumen hukum yang dikembangkan para fuqaha untuk mewujudkan keadilan. 

2. Keadilan dalam Hukum Pidana (Jinayah). 

Konsep qishash (hukum balas) sering disalahpahami sebagai balas dendam. Namun, dalam 

pemikiran hukum Islam, qishash justru dimaksudkan untuk menegakkan keadilan yang setara (“nyawa 

dibalas nyawa”) dan mencegah tindakan main hakim sendiri. Yang lebih utama adalah memaafkan, 

sebagaimana dianjurkan dalam Al-Qur’an (QS. Al-Baqarah: 178). Prinsip ini menunjukkan bahwa 

keadilan restoratif (pemulihan) lebih diutamakan daripada sekadar retributif (pembalasan). 

3. Keadilan Sosial-Ekonomi. 

Hukum Islam menekankan keadilan distributif melalui instrumen seperti zakat, infak, 

sedekah, dan larangan riba. Sistem ini dirancang untuk mengatasi kesenjangan ekonomi dan 

memastikan bahwa kekayaan tidak beredar hanya di kalangan orang kaya saja (QS. Al-Hasyr: 7). 

Konsep kepemilikan dalam Islam juga menekankan bahwa manusia adalah khalifah (wakil) Allah di 

bumi, sehingga pemanfaatan harta harus bertujuan untuk kemaslahatan bersama. 

B. Konsep Kemanusiaan (Insaniyah) dalamPemikiran Hukum Islam 

Nilai kemanusiaan menjadi fondasi etis bagi seluruh derivasi hukum Islam. Kemanusiaan dalam 

Islam bersifat inklusif, berlaku untuk semua manusia tanpa memandang agama, ras, atau status. 

Maqashid al-syari‘ah klasik menetapkan lima tujuan primer yang wajib dilindungi, yang semuanya 

berkaitan dengan hak asasi manusia. Pertama, Hifzh al-Din (menjaga agama) tidak hanya berarti 

melindungi Islam, tetapi juga menjamin kebebasan beragama bagi pemeluk keyakinan lain, 

sebagaimana tercantum dalam prinsip “la ikraha fi al-din” (tidak ada paksaan dalam agama). Kedua, 

Hifzh al-Nafs (menjaga jiwa) melindungi nyawa dan martabat manusia melalui hukum qishash dan 

diyat yang bertujuan mencegah penganiayaan. Ketiga, Hifzh al-‘Aql (menjaga akal) dengan melarang 

segala yang merusak akal, menunjukkan penghargaan Islam terhadap kapasitas intelektual manusia. 

Keempat, Hifzh al-Nasl (menjaga keturunan) melalui hukum perkawinan dan larangan perzinahan, 

bertujuan melindungi institusi keluarga sebagai unit dasar masyarakat. Kelima, Hifzh al-Mal (menjaga 

harta) dengan melindungi hak milik individu dan masyarakat, menunjukkan pengakuan terhadap 

kebutuhan ekonomi manusia. 

Al-Qur’an secara tegas menyatakan memuliakan anak cucu Adam (QS. Al-Isra’: 70). Prinsip ini 

menjadi landasan filosofis pengakuan terhadap hak asasi manusia universal dalam perspektif Islam. 

Dalam Piagam Madinah, Nabi Muhammad SAW telah mencontohkan implementasi prinsip ini dengan 

mengakui hak-hak non-Muslim sebagai warga negara yang setara. Konsep ini kemudian dikembangkan 

oleh fuqaha klasik seperti Abu Yusuf yang dalam kitab Al-Kharaj menegaskan kewajiban negara 



7 
 

LexIslamica 

melindungi jiwa, harta, dan hak beribadah non-Muslim. Prinsip kesetaraan martabat ini juga tercermin 

dalam kaidah fikih “al-asl fi al-nas al-taswiyah” (pada dasarnya manusia memiliki kedudukan yang 

setara). 

Hukum Islam diturunkan sebagai rahmat bagi seluruh alam (QS. Al-Anbiya’: 107). Prinsip ini 

menunjukkan bahwa seluruh regulasi hukum Islam, baik ibadah maupun muamalah, pada hakikatnya 

bertujuan mewujudkan kebaikan dan kesejahteraan manusia. Imam Al-Syatibi dalam Al-Muwafaqat 

menjelaskan bahwa seluruh hukum Islam bermuara pada tercapainya kemaslahatan manusia dunia 

dan akhirat. Dalam konteks kontemporer, prinsip ini menjadi dasar bagi banyak fatwa yang 

mempertimbangkan aspek kemanusiaan, seperti fatwa tentang bolehnya non-Muslim menerima zakat 

dalam kondisi darurat, atau keringanan ibadah bagi orang sakit. Prinsip rahmatan lil ‘alamin inilah 

yang membuat hukum Islam mampu beradaptasi dengan perubahan zaman tanpa kehilangan nilai-

nilai intinya. 

Pemikiran hukum Islam memberikan perhatian khusus terhadap perlindungan kelompok rentan. 

Kaidah fikih “al-darurat tubihu al-mahzurat” (kondisi darurat membolehkan yang terlarang) 

menunjukkan fleksibilitas hukum Islam dalam menyelamatkan nyawa manusia. Fuqaha juga 

mengembangkan konsep ahl al-dhimah yang memberikan jaminan perlindungan kepada non-Muslim, 

serta berbagai ketentuan yang melindungi hak-hak wanita, anak-anak, dan orang miskin. Perlindungan 

ini menunjukkan sensitivitas kemanusiaan dalam sistem hukum Islam. 

Teori maslahah yang dikembangkan oleh ulama seperti Imam Al-Ghazali dan Al-Syatibi menjadi 

instrumen penting dalam mewujudkan nilai-nilai kemanusiaan. Konsep ini memungkinkan ijtihad-

ijtihad baru yang relevan dengan perkembangan zaman, selama tetap berpegang pada prinsip-prinsip 

dasar syariat. Melalui maslahah, hukum Islam dapat merespons berbagai isu kemanusiaan 

kontemporer seperti bioetika, perubahan iklim, dan keadilan global. 

C. Integrasi Keadilan dan Kemanusiaan dalam Maqashid al-Syari'ah 

Keadilan dan kemanusiaan adalah dua sisi dari mata uang yang sama dalam pemikiran hukum 

Islam. Keadilan tidak mungkin terwujud tanpa pengakuan terhadap martabat dan hak-hak dasar 

manusia. Sebaliknya, penghormatan terhadap kemanusiaan mustahil dicapai tanpa penegakan 

keadilan. Integrasi kedua nilai ini dalam kerangka maqashid al-syari‘ah menciptakan sebuah sistem 

hukum yang holistik dan berkeadaban. 

Dalam struktur maqashid al-syari‘ah, keadilan berfungsi sebagai prinsip operasional (qawa‘id al-

tatbiq), sedangkan kemanusiaan menjadi fondasi filosofis (al-usus al-falsafiyyah). Imam Al-Syatibi 

dalam Al-Muwafaqat menjelaskan bahwa seluruh hukum Islam bertujuan untuk mewujudkan 

kemaslahatan manusia, di mana keadilan menjadi mekanisme penjaga keseimbangan (tawazun) dalam 

merealisasikan kemaslahatan tersebut. Tanpa keadilan, kemaslahatan akan berubah menjadi bentuk 



8 
 

LexIslamica 

tirani mayoritas atau dominasi kelompok kuat. Sebaliknya, tanpa landasan kemanusiaan, keadilan 

akan kehilangan roh dan tujuannya. 

Integrasi ini tercermin dalam respons hukum Islam terhadap isu-isu kontemporer. Dalam masalah 

ekonomi syariah, misalnya, prinsip keadilan dalam transaksi, seperti larangan riba, tidak dapat 

dipisahkan dari concern kemanusiaan untuk melindungi pihak yang lemah secara ekonomi. Demikian 

pula dalam fikih sosial, aturan-aturan mengenai hubungan Muslim dan non-Muslim tidak hanya 

didasarkan pada konsep keadilan formal, tetapi juga pada pengakuan terhadap martabat kemanusiaan 

yang universal. Pendekatan ini memungkinkan hukum Islam tetap relevan tanpa mengorbankan nilai-

nilai intinya. 

Para pemikir hukum Islam kontemporer seperti Abdullahi an-Na‘im dan Mohammad Hashim 

Kamali mengembangkan pendekatan yang menekankan integrasi keadilan dan kemanusiaan dalam 

membaca teks-teks suci. Mereka berargumen bahwa pemahaman terhadap nash harus selalu 

mempertimbangkan konteks historis dan tujuan universal syariat. Misalnya, dalam menafsirkan ayat-

ayat yang berkaitan dengan perempuan atau non-Muslim, prinsip keadilan substantif dan 

penghormatan terhadap martabat manusia harus menjadi pertimbangan utama, melampaui 

pemahaman literal semata. 

Integrasi ini juga terlihat dalam konsep negara Islam modern, di mana konstitusi dan perundang-

undangan harus menjamin kedua nilai tersebut. Prinsip al-musawah (kesetaraan), al-hurriyyah 

(kebebasan), dan al-‘adalah al-ijtima‘iyyah (keadilan sosial) menjadi pilar utama sistem hukum. Negara 

tidak hanya wajib menjamin keadilan prosedural melalui peradilan yang independen, tetapi juga harus 

aktif memastikan terpenuhinya hak-hak dasar manusia seperti pendidikan, kesehatan, dan pekerjaan 

yang layak. 

Dengan demikian, integrasi keadilan dan kemanusiaan dalam maqashid al-syari‘ah menegaskan 

bahwa hukum Islam bukan sekadar sistem norma legal, tetapi merupakan panduan etis untuk 

membangun peradaban yang berkeadilan dan manusiawi. Kedua nilai ini saling melengkapi dan 

memperkuat, menciptakan keseimbangan yang diperlukan antara kepastian hukum dan fleksibilitas, 

antara ketentuan teks dan kebutuhan zaman, serta antara hak individu dan kemaslahatan kolektif. 

Contoh integrasi in idapat dilihat dalam: 

1. Hukum Perang, di mana ada aturan ketat yang melarang membunuh wanita, anak-anak, orang 

tua, serta melakukan perusakan terhadap tempat ibadah. Hal ini menunjukkan bahwa bahkan 

dalam situasi perang sekalipun, nilai kemanusiaan dan keadilan harus dijunjung tinggi. 

2. Keadilan bagi Non-Muslim, di mana non-Muslim (dzimmi) dalam negara Islam memiliki hak 

yang dilindungi untuk menjalankan agama mereka serta mendapatkan keadilan di pengadilan. 



9 
 

LexIslamica 

3. Ijtihad Kontemporer, di mana isu-isu modern seperti hak asasi manusia, demokrasi, dan 

keadilan gender didialogkan secara kritis oleh pemikir hukum Islam kontemporer, seperti 

Abdullahi an-Na‘im dan Mohammad Hashim Kamali, dengan berlandaskan pada reinterpretasi 

(re-reading) teks-teks suci untuk menegakkan keadilan dan nilai kemanusiaan universal. 

Penutup 

Berdasarkan pembahasan yang telah diuraikan, dapat disimpulkan bahwa keadilan (‘adl) dan 

kemanusiaan (insaniyyah) merupakan dua pilar fundamental dalam bangunan pemikiran hukum 

Islam. Keadilan tidak hanya dimaknai sebagai kesetaraan formal, tetapi sebagai nilai substansial yang 

terintegrasi dalam seluruh aspek hukum Islam, mulai dari bidang pidana hingga sosial-ekonomi. 

Sementara itu, kemanusiaan menempati posisi sentral sebagai fondasi etis yang diwujudkan melalui 

perlindungan lima hak dasar (al-dharuriyat al-khams) dan pengakuan martabat universal manusia. 

Kedua nilai ini bersifat simbiosis dan saling melengkapi dalam kerangka maqashid al-syari‘ah, di mana 

keadilan menjadi mekanisme operasional untuk mewujudkan kemaslahatan manusia, sementara 

kemanusiaan menjadi jiwa yang memberikan arah dan tujuan atas penerapan keadilan tersebut. 

 

Daftar Pustaka 

Abu Zahrah, Muhammad. 2018. Ushul al-Fiqh. Kairo: Dar al-Fikr al-‘Arabi. 

Al-Ghazali, Abu Hamid. 2017. Al-Mustashfa min ‘Ilm al-Ushul. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Mawardi, Abu al-Hasan. 2019. Al-Ahkam al-Sulthaniyyah. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Qaradawi, Yusuf. 2018. Ri‘ayat al-Bi’ah fi al-Shari‘ah al-Islamiyyah. Kairo: Dar al-Shuruq. 

Al-Syatibi, Abu Ishaq. 2017. Al-Muwafaqat fi Ushul al-Syari‘ah. Beirut: Dar al-Ma‘rifah. 

An-Na‘im, Abdullahi Ahmed. 2020. Islam and the Secular State: Negotiating the Future of Shari‘a. 

Cambridge, MA: Harvard University Press. 

Auda, Jasser. 2021. Maqasid al-Shariah: A Beginner’s Guide. London: International Institute of Islamic 

Thought. 

Kamali, Mohammad Hashim. 2019. Shari‘ah Law: An Introduction. Oxford: Oneworld Publications. 

Kamali, Mohammad Hashim. 2022. Human Rights and Justice in Islam. Cambridge: Islamic Texts 

Society. 

Khallaf, Abdul Wahhab. 2018. Ilmu Ushul Fikih. Jakarta: Pustaka Amani. 



10 
 

LexIslamica 

Rahman, Fazlur. 2017. Islam dan Modernitas: Tentang Transformasi Intelektual. Bandung: Mizan. 

Zuhaili, Wahbah. 2016. Nazariyyat al-Dharurah al-Syar‘iyyah. Damaskus: Dar al-Fikr. 

Mahbubi, M. 2019. Metodologi Penelitian Hukum Islam: Pendekatan Normatif, Historis, dan Maqashidi. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Mahbubi, M. 2022. Maqashid al-Syari‘ah dan Keadilan Sosial dalam Hukum Islam. Jakarta: 

Prenadamedia Group. 

Mahbubi, M. 2024. Hukum Islam Kontemporer: Keadilan, Kemanusiaan, dan Negara Hukum. Bandung: 

Refika Aditama. 

 


