LexlIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications
Vol. 02, No. 07 (2026), DOI: 10.33650/joki.v4i2
p-ISSN: 2715-0410; e-ISSN: 2715-6427 1

KONSEP PEMIKIRAN HUKUM ISLAM TENTANG KEADILAN DAN

KEMANUSIAAN

Ruslan’, Lomba Sultan?, Azman Arsyad®

L Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Makassar, Indonesia (Ruslan140103@gmail.com)
2 Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Makassar, Indonesia (lomba.sultan@uin-alauddin.ac.id)
Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Makassar, Indonesia (azman.azman@uin-alauddin.ac.id)

Article Info

ABSTRAK

Article history:

Pengajuan 05 Januari 2026
Diterima 10 Januari 2026
Diterbitkan 19 Januari 2026

Keywords:

keadilan;
kemanusiaan;

Hukum Islam;
Maqashid al-Syari‘ah;
ljtihad.

Artikel ini membahas konsep keadilan (‘adl) dan kemanusiaan (insaniyyah)
sebagai nilai-nilai fundamental dalam pemikiran hukum Islam. Melalui
pendekatan kualitatif dengan metode studi literatur terhadap sumber-sumber
primer dan sekunder, penelitian ini mengungkap bahwa kedua nilai tersebut
tidak hanya berfungsi sebagai fondasi etis, tetapi juga sebagai tujuan utama
syariat Islam (maqasid al-syari‘ah). Keadilan dipahami sebagai prinsip yang
bersifat multidimensi, mencakup aspek pidana, ekonomi, gender, politik,
serta ekologi, sehingga menuntut penerapan hukum yang proporsional dan
kontekstual. Sementara itu, nilai kemanusiaan diwujudkan melalui
perlindungan lima hak dasar manusia (al-dartriyyat al-khams), yaitu
perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta, serta pengakuan atas
martabat universal manusia tanpa diskriminasi. Artikel ini juga menyoroti
pentingnya integrasi antara keadilan dan kemanusiaan dalam merespons isu-

isu kontemporer, yang menunjukkan elastisitas, adaptabilitas, dan relevansi
hukum Islam sepanjang zaman. Dengan demikian, hukum Islam tidak
sepatutnya dipandang sebagai sistem hukum yang kaku, melainkan sebagai
kerangka etika-hukum yang dinamis, inklusif, dan berorientasi pada
kemaslahatan umat manusia.

Corresponding Author:

Ruslan,
UIN Alauddin Makassar 92118, Indonesia
Email: Ruslan140103@gmail.com

Pendahuluan

Hukum Islam, baik dalam pengertian syari‘ah sebagai ketentuan ilahiah maupun fikih sebagai
hasil ijtihad manusia, sering kali dipersepsikan secara sempit sebagai kumpulan aturan legal-formal
yang kaku dan normatif. Persepsi tersebut tidak jarang melahirkan anggapan bahwa hukum Islam
kurang adaptif terhadap dinamika sosial serta cenderung bertentangan dengan nilai-nilai kemanusiaan
universal. Padahal, jika ditelusuri secara mendalam, esensi fundamental dari keseluruhan bangunan
hukum Islam justru bertumpu pada upaya mewujudkan keadilan (‘adl) dan menjunjung tinggi nilai-
nilai kemanusiaan (insaniyyah). Kedua nilai ini bukan sekadar aspek pelengkap, melainkan tujuan
utama (‘ah) magqgasid al-syari‘ah yang menjiwai setiap ketentuan hukum Islam sejak awal

pembentukannya.

Keadilan dalam perspektif hukum Islam memiliki makna yang luas dan komprehensif. 1a tidak
hanya dipahami sebagai kesetaraan formal di hadapan hukum, tetapi juga sebagai keadilan substantif
yang mempertimbangkan kondisi, kebutuhan, dan kemaslahatan manusia secara nyata. Al-Qur’an

secara eksplisit menempatkan keadilan sebagai prinsip moral dan hukum yang bersifat imperatif,

Journal homepage: https://ejournal.bamala.org/index.php/LexIslamica/



https://ejournal.bamala.org/index.php/LexIslamica/
mailto:Ruslan140103@gmail.com
mailto:lomba.sultan@uin-alauddin.ac.id
mailto:azman.azman@uin-alauddin.ac.id
mailto:Ruslan140103@gmail.com

2

bahkan diperintahkan untuk ditegakkan tanpa diskriminasi, termasuk terhadap pihak yang dibenci
sekalipun. Sementara itu, nilai kemanusiaan dalam hukum Islam tercermin dalam pengakuan terhadap
martabat manusia sebagai makhluk yang dimuliakan Allah SWT (karamah al-insan), yang memiliki
hak-hak dasar untuk dilindungi, baik hak hidup, kebebasan, kehormatan, maupun kesejahteraan sosial.
Dengan demikian, hukum Islam sejatinya hadir sebagai instrumen etik dan normatif untuk melindungi

manusia, bukan untuk mengekang atau meniadakan kemanusiaannya.

Sepanjang sejarah perkembangan pemikiran hukum Islam, konsep keadilan dan kemanusiaan
tidak pernah dipahami secara statis. Para ulama dan fugaha dari berbagai mazhab terus melakukan
proses ijtihad guna merespons perubahan sosial, politik, dan budaya yang dihadapi umat Islam. Ijtihad
tersebut dilakukan dengan berlandaskan pada teks-teks otoritatif, yaitu Al-Qur'an dan Hadis, namun
sekaligus mempertimbangkan realitas sosial sebagai ruang aktualisasi hukum. Dalam konteks ini,
hukum Islam menunjukkan watak dinamisnya, di mana teks dan konteks dipertemukan melalui
metodologi ushul fikih yang matang. Upaya tersebut mencerminkan kesadaran bahwa keadilan dan
kemanusiaan harus senantiasa dihadirkan secara kontekstual agar hukum Islam tetap relevan dan

fungsional dalam kehidupan manusia.

Urgensi pembahasan mengenai keadilan dan kemanusiaan dalam pemikiran hukum Islam
semakin menguat dalam konteks dunia kontemporer. Berbagai persoalan global seperti kesenjangan
ekonomi, ketidakadilan struktural, diskriminasi berbasis identitas, serta pelanggaran hak asasi
manusia menuntut adanya kontribusi normatif dari tradisi hukum Islam. Dalam situasi demikian,
hukum Islam tidak dapat diposisikan sebagai sistem normatif yang tertutup dan eksklusif, melainkan
sebagai kerangka etika-hukum yang mampu berdialog dengan nilai-nilai universal kemanusiaan.
Pemahaman yang komprehensif terhadap prinsip keadilan dan kemanusiaan dalam Islam menjadi
prasyarat penting agar hukum Islam dapat berperan secara konstruktif dalam menjawab tantangan

global tersebut.

Di sisi lain, perdebatan antara pendekatan tekstual dan kontekstual dalam penafsiran hukum
Islam juga mempertegas pentingnya kajian ini. Pendekatan tekstual yang terlalu literal berpotensi
melahirkan pemahaman hukum yang rigid dan kurang sensitif terhadap nilai kemanusiaan, sementara
pendekatan kontekstual yang tidak terkontrol berisiko menjauh dari prinsip-prinsip dasar syariat.
Oleh karena itu, diperlukan kerangka pemikiran yang seimbang, yang mampu menjaga otoritas teks
sekaligus mengakomodasi tuntutan keadilan substantif. Dalam khazanah pemikiran hukum Islam
klasik, kerangka tersebut telah dikembangkan melalui konsep-konsep metodologis seperti maslahah
(kemaslahatan umum), sadd al-dzara’i‘ (pencegahan kerusakan), dan ‘urf (tradisi yang baik), yang

memungkinkan hukum Islam tetap hidup dan responsif terhadap perubahan zaman.

Dengan latar belakang tersebut, artikel ini berupaya mengeksplorasi secara mendalam konsep
pemikiran hukum Islam tentang keadilan dan kemanusiaan, baik dari perspektif normatif-teologis

maupun historis-intelektual. Kajian ini tidak hanya menyoroti bagaimana kedua nilai tersebut

LexIslamica



3

dirumuskan dalam sumber-sumber hukum Islam, tetapi juga bagaimana para pemikir dan ulama
mengaktualisasikannya dalam praktik sosial dan hukum. Melalui pendekatan tersebut, diharapkan
dapat ditunjukkan bahwa hukum Islam pada dasarnya memiliki elastisitas dan daya adaptasi yang

tinggi, tanpa harus mengorbankan prinsip-prinsip fundamentalnya.

Akhirnya, pembahasan mengenai keadilan dan kemanusiaan dalam pemikiran hukum Islam
diharapkan dapat memberikan kontribusi akademik dalam meluruskan berbagai miskonsepsi yang
selama ini melekat pada hukum Islam. Lebih dari itu, kajian ini juga diharapkan mampu memperkaya
wacana keilmuan mengenai peran hukum Islam sebagai sistem normatif yang tidak hanya berorientasi
pada kepatuhan formal, tetapi juga pada pembebasan, perlindungan, dan pemuliaan manusia. Dengan
demikian, hukum Islam dapat dipahami dan diimplementasikan sebagai hukum yang berkeadilan,

berperikemanusiaan, dan relevan dengan tantangan zaman modern.

Metode Penelitian/Metode Kajian

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan yuridis-normatif dan
filosofis. Pendekatan yuridis-normatif digunakan untuk mengkaji konsep keadilan dan kemanusiaan
dalam pemikiran hukum Islam berdasarkan sumber-sumber normatif, yaitu Al-Qur’an, Hadis, serta
karya-karya klasik dan kontemporer dalam bidang fikih dan ushul fikih. Sementara itu, pendekatan
filosofis digunakan untuk menelusuri landasan nilai dan tujuan hukum Islam, khususnya yang
berkaitan dengan magqasid al-syari‘ah sebagai kerangka konseptual dalam memahami keadilan dan

kemanusiaan sebagai nilai fundamental hukum Islam.

Jenis penelitian ini bersifat kepustakaan (library research), dengan menempatkan literatur
sebagai sumber data utama. Data primer dalam penelitian ini meliputi teks-teks normatif dan karya
otoritatif para ulama ushul fikih dan pemikir hukum Islam, seperti Al-Ghazali, al-Syathibi, Ibn Qayyim
al-Jawziyyah, dan Ibn ‘Ashur, yang secara eksplisit membahas prinsip keadilan, kemaslahatan, dan
perlindungan martabat manusia. Adapun data sekunder diperoleh dari buku-buku, artikel jurnal
ilmiah, serta hasil penelitian terdahulu yang relevan dengan tema keadilan, kemanusiaan, dan

dinamika pemikiran hukum Islam dalam konteks klasik maupun kontemporer.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi, yaitu dengan menelaah,
mengidentifikasi, dan mengklasifikasikan data yang berkaitan dengan konsep keadilan dan
kemanusiaan dalam hukum Islam. Data yang telah terkumpul kemudian dianalisis secara deskriptif-
analitis dengan cara memaparkan konsep-konsep kunci secara sistematis, sekaligus melakukan
analisis kritis terhadap pemikiran para ulama serta relevansinya dengan persoalan keadilan dan
kemanusiaan di era modern. Analisis ini bertujuan untuk menemukan pola pemikiran, persamaan,

serta perbedaan pandangan dalam khazanah hukum Islam mengenai aktualisasi nilai-nilai tersebut.

LexIslamica



4

Selain itu, penelitian ini juga menggunakan pendekatan historis-kontekstual untuk memahami
dinamika perkembangan pemikiran hukum Islam dari masa klasik hingga kontemporer. Pendekatan
ini digunakan untuk menelusuri bagaimana konsep keadilan dan kemanusiaan dipahami serta
diterapkan dalam konteks sosial dan budaya yang berbeda, sekaligus mengkaji respons pemikir
hukum Islam terhadap tantangan zaman. Dengan demikian, analisis tidak berhenti pada tataran

normatif, tetapi juga mencakup dimensi praksis dan kontekstual.

Sebagai penguatan metodologis, penelitian ini mengadopsi metode penelitian hukum Islam
sebagaimana dikembangkan oleh M. Mahbubi, yang menekankan integrasi antara analisis normatif,
historis, dan nilai (value-oriented approach). Dalam pandangan M. Mahbubi, kajian hukum Islam tidak
cukup berhenti pada pembacaan teks secara legal-formal, tetapi harus diarahkan pada penggalian
spirit keadilan, kemaslahatan, dan kemanusiaan yang menjadi tujuan dasar syariat. Metode ini
menempatkan maqasid al-syari‘ah sebagai instrumen analisis utama untuk menguji relevansi,
keberpihakan, dan orientasi kemanusiaan suatu konstruksi hukum Islam dalam konteks sosial yang

terus berubah.

Melalui metode penelitian tersebut, diharapkan penelitian ini mampu memberikan gambaran
yang komprehensif mengenai konsep pemikiran hukum Islam tentang keadilan dan kemanusiaan,
serta menunjukkan relevansi dan elastisitas hukum Islam dalam menjawab problematika kemanusiaan

kontemporer tanpa mengabaikan prinsip-prinsip dasar syariat

Hasil dan Pembahasan

A. Konsep Keadilan (‘Adl) dalam Pemikiran Hukum Islam

Menurut ulama seperti Al-Syatibi, tujuan utama syariat adalah mewujudkan kemaslahatan
manusia, yang puncaknya adalah keadilan. Keadilan ditempatkan sebagai nilai yang melampaui teks
harfiah, sehingga dalam kondisi tertentu, ijtihad untuk mencapai keadilan dapat dilakukan meskipun
harus meninggalkan zhahir (makna literal) teks. Prinsip sadd al-dzari‘ah (mencegah jalan kerusakan)
dan maslahah mursalah (kemaslahatan yang tidak diatur secara eksplisit dalam teks) adalah contoh

instrumen hukum yang dikembangkan para fugaha untuk mewujudkan keadilan.

Konsep gishash (hukum balas) sering disalahpahami sebagai balas dendam. Namun, dalam
pemikiran hukum Islam, gishash justru dimaksudkan untuk menegakkan keadilan yang setara (“nyawa
dibalas nyawa”) dan mencegah tindakan main hakim sendiri. Yang lebih utama adalah memaafkan,
sebagaimana dianjurkan dalam Al-Qur'an (QS. Al-Bagarah: 178). Prinsip ini menunjukkan bahwa

keadilan restoratif (pemulihan) lebih diutamakan daripada sekadar retributif (pembalasan).

Hukum Islam menekankan keadilan distributif melalui instrumen seperti zakat, infak,
sedekah, dan larangan riba. Sistem ini dirancang untuk mengatasi kesenjangan ekonomi dan

memastikan bahwa kekayaan tidak beredar hanya di kalangan orang kaya saja (QS. Al-Hasyr: 7).

LexIslamica



5

Konsep kepemilikan dalam Islam juga menekankan bahwa manusia adalah khalifah (wakil) Allah di

bumi, sehingga pemanfaatan harta harus bertujuan untuk kemaslahatan bersama.

Pemikiran hukum Islam kontemporer melihat keadilan gender sebagai bagian integral dari
konsep ‘adl. Para pemikir seperti Amina Wadud dan Fatima Mernissi menekankan perlunya
reinterpretasi teks-teks klasik yang dipandang bias gender. Mereka berargumen bahwa semangat
keadilan dalam Al-Qur'an sesungguhnya menjamin kesetaraan derajat laki-laki dan perempuan,

meskipun dalam beberapa hal terdapat peran dan fungsi yang berbeda.

Imam Al-Ghazali dalam Al-Mustashfa menegaskan bahwa keadilan dalam Islam bersifat
universal dan tidak terbatas pada Muslim saja. Konsep ini tercermin dalam praktik peradilan Islam
klasik di mana non-Muslim berhak mendapatkan keadilan yang sama di pengadilan. Prinsip ini sejalan
dengan firman Allah dalam QS. Al-Ma’idah: 8 yang memerintahkan untuk berlaku adil bahkan terhadap

musuh sekalipun.

Pemikiran hukum Islam modern mengembangkan konsep keadilan ekologis sebagai bagian
dari keadilan sosial. Para fugaha kontemporer seperti Yusuf Al-Qaradawi mengembangkan konsep
himayah al-bi’ah (perlindungan lingkungan) sebagai bagian dari maqashid syariah. Hal ini didasarkan
pada prinsip bahwa manusia adalah khalifah di bumi yang bertanggung jawab menjaga keseimbangan

ekosistem.

Konsep al-‘adl dalam siyasah syar‘iyyah (politik Islam) menekankan pentingnya transparansi,
akuntabilitas, dan partisipasi publik. Imam Al-Mawardi dalam Al-Ahkam al-Sulthaniyyah menegaskan
bahwa keadilan pemimpin merupakan syarat fundamental bagi tegaknya pemerintahan yang sah.
Ketidakadilan penguasa, menurut teori politik Islam, dapat menjadi alasan untuk melakukan koreksi

bahkan perlawanan.

Dengan demikian, konsep keadilan dalam pemikiran hukum Islam bersifat komprehensif dan
multidimensi. Dari level individu hingga negara, dari hubungan manusia dengan Tuhan hingga dengan

lingkungan, keadilan menjadi prinsip penetrasi yang menyatu dalam seluruh bangunan hukum Islam.

Keadilan dalam Islam bukan sekadar kesetaraan prosedural, tetapi merupakan nilai ilahiah

yang bersifat substansial. Konsep ini tercermin dalam beberapa prinsip berikut:

1. Keadilan sebagai Tujuan Syariat (Maqashid al-Syari‘ah).

Menurut ulama seperti Al-Syatibi, tujuan utama syariat adalah mewujudkan kemaslahatan
manusia, yang puncaknya adalah keadilan. Keadilan ditempatkan sebagai nilai yang melampaui teks
harfiah, sehingga dalam kondisi tertentu, ijtihad untuk mencapai keadilan dapat dilakukan meskipun

harus meninggalkan zhahir (makna literal) teks. Prinsip sadd al-dzari‘ah (mencegah jalan kerusakan)

LexIslamica



6

dan maslahah mursalah (kemaslahatan yang tidak diatur secara eksplisit dalam teks) adalah contoh

instrumen hukum yang dikembangkan para fugaha untuk mewujudkan keadilan.

2. Keadilan dalam Hukum Pidana (Jinayah).

Konsep qishash (hukum balas) sering disalahpahami sebagai balas dendam. Namun, dalam
pemikiran hukum Islam, gishash justru dimaksudkan untuk menegakkan keadilan yang setara (“nyawa
dibalas nyawa”) dan mencegah tindakan main hakim sendiri. Yang lebih utama adalah memaafkan,
sebagaimana dianjurkan dalam Al-Qur’an (QS. Al-Bagarah: 178). Prinsip ini menunjukkan bahwa

keadilan restoratif (pemulihan) lebih diutamakan daripada sekadar retributif (pembalasan).

3. Keadilan Sosial-Ekonomi.

Hukum Islam menekankan Kkeadilan distributif melalui instrumen seperti zakat, infak,
sedekah, dan larangan riba. Sistem ini dirancang untuk mengatasi kesenjangan ekonomi dan
memastikan bahwa kekayaan tidak beredar hanya di kalangan orang kaya saja (QS. Al-Hasyr: 7).
Konsep kepemilikan dalam Islam juga menekankan bahwa manusia adalah khalifah (wakil) Allah di

bumi, sehingga pemanfaatan harta harus bertujuan untuk kemaslahatan bersama.

B. Konsep Kemanusiaan (Insaniyah) dalamPemikiran Hukum Islam

Nilai kemanusiaan menjadi fondasi etis bagi seluruh derivasi hukum Islam. Kemanusiaan dalam

Islam bersifat inklusif, berlaku untuk semua manusia tanpa memandang agama, ras, atau status.

Magqashid al-syari‘ah klasik menetapkan lima tujuan primer yang wajib dilindungi, yang semuanya
berkaitan dengan hak asasi manusia. Pertama, Hifzh al-Din (menjaga agama) tidak hanya berarti
melindungi Islam, tetapi juga menjamin kebebasan beragama bagi pemeluk keyakinan lain,
sebagaimana tercantum dalam prinsip “la ikraha fi al-din” (tidak ada paksaan dalam agama). Kedua,
Hifzh al-Nafs (menjaga jiwa) melindungi nyawa dan martabat manusia melalui hukum gishash dan
diyat yang bertujuan mencegah penganiayaan. Ketiga, Hifzh al-‘Aql (menjaga akal) dengan melarang
segala yang merusak akal, menunjukkan penghargaan Islam terhadap kapasitas intelektual manusia.
Keempat, Hifzh al-Nasl (menjaga keturunan) melalui hukum perkawinan dan larangan perzinahan,
bertujuan melindungi institusi keluarga sebagai unit dasar masyarakat. Kelima, Hifzh al-Mal (menjaga
harta) dengan melindungi hak milik individu dan masyarakat, menunjukkan pengakuan terhadap

kebutuhan ekonomi manusia.

Al-Qur’an secara tegas menyatakan memuliakan anak cucu Adam (QS. Al-Isra’: 70). Prinsip ini
menjadi landasan filosofis pengakuan terhadap hak asasi manusia universal dalam perspektif Islam.
Dalam Piagam Madinah, Nabi Muhammad SAW telah mencontohkan implementasi prinsip ini dengan
mengakui hak-hak non-Muslim sebagai warga negara yang setara. Konsep ini kemudian dikembangkan

oleh fugaha klasik seperti Abu Yusuf yang dalam kitab Al-Kharaj menegaskan kewajiban negara

LexIslamica



7

melindungi jiwa, harta, dan hak beribadah non-Muslim. Prinsip kesetaraan martabat ini juga tercermin
dalam kaidah fikih “al-asl fi al-nas al-taswiyah” (pada dasarnya manusia memiliki kedudukan yang

setara).

Hukum Islam diturunkan sebagai rahmat bagi seluruh alam (QS. Al-Anbiya”: 107). Prinsip ini
menunjukkan bahwa seluruh regulasi hukum Islam, baik ibadah maupun muamalah, pada hakikatnya
bertujuan mewujudkan kebaikan dan kesejahteraan manusia. Imam Al-Syatibi dalam Al-Muwafaqat
menjelaskan bahwa seluruh hukum Islam bermuara pada tercapainya kemaslahatan manusia dunia
dan akhirat. Dalam konteks kontemporer, prinsip ini menjadi dasar bagi banyak fatwa yang
mempertimbangkan aspek kemanusiaan, seperti fatwa tentang bolehnya non-Muslim menerima zakat
dalam kondisi darurat, atau keringanan ibadah bagi orang sakit. Prinsip rahmatan lil ‘alamin inilah
yang membuat hukum Islam mampu beradaptasi dengan perubahan zaman tanpa kehilangan nilai-

nilai intinya.

Pemikiran hukum Islam memberikan perhatian khusus terhadap perlindungan kelompok rentan.
Kaidah fikih “al-darurat tubihu al-mahzurat” (kondisi darurat membolehkan yang terlarang)
menunjukkan fleksibilitas hukum Islam dalam menyelamatkan nyawa manusia. Fugaha juga
mengembangkan konsep ahl al-dhimah yang memberikan jaminan perlindungan kepada non-Muslim,
serta berbagai ketentuan yang melindungi hak-hak wanita, anak-anak, dan orang miskin. Perlindungan

ini menunjukkan sensitivitas kemanusiaan dalam sistem hukum Islam.

Teori maslahah yang dikembangkan oleh ulama seperti Imam Al-Ghazali dan Al-Syatibi menjadi
instrumen penting dalam mewujudkan nilai-nilai kemanusiaan. Konsep ini memungkinkan ijtihad-
ijtihad baru yang relevan dengan perkembangan zaman, selama tetap berpegang pada prinsip-prinsip
dasar syariat. Melalui maslahah, hukum Islam dapat merespons berbagai isu kemanusiaan

kontemporer seperti bioetika, perubahan iklim, dan keadilan global.

C. Integrasi Keadilan dan Kemanusiaan dalam Magqashid al-Syari'ah

Keadilan dan kemanusiaan adalah dua sisi dari mata uang yang sama dalam pemikiran hukum
Islam. Keadilan tidak mungkin terwujud tanpa pengakuan terhadap martabat dan hak-hak dasar
manusia. Sebaliknya, penghormatan terhadap kemanusiaan mustahil dicapai tanpa penegakan
keadilan. Integrasi kedua nilai ini dalam kerangka maqashid al-syari‘ah menciptakan sebuah sistem

hukum yang holistik dan berkeadaban.

Dalam struktur maqashid al-syari‘ah, keadilan berfungsi sebagai prinsip operasional (qawa‘id al-
tatbiq), sedangkan kemanusiaan menjadi fondasi filosofis (al-usus al-falsafiyyah). Imam Al-Syatibi
dalam Al-Muwafaqat menjelaskan bahwa seluruh hukum Islam bertujuan untuk mewujudkan
kemaslahatan manusia, di mana keadilan menjadi mekanisme penjaga keseimbangan (tawazun) dalam

merealisasikan kemaslahatan tersebut. Tanpa keadilan, kemaslahatan akan berubah menjadi bentuk

LexIslamica



8

tirani mayoritas atau dominasi kelompok kuat. Sebaliknya, tanpa landasan kemanusiaan, keadilan

akan kehilangan roh dan tujuannya.

Integrasi ini tercermin dalam respons hukum Islam terhadap isu-isu kontemporer. Dalam masalah
ekonomi syariah, misalnya, prinsip keadilan dalam transaksi, seperti larangan riba, tidak dapat
dipisahkan dari concern kemanusiaan untuk melindungi pihak yang lemah secara ekonomi. Demikian
pula dalam fikih sosial, aturan-aturan mengenai hubungan Muslim dan non-Muslim tidak hanya
didasarkan pada konsep keadilan formal, tetapi juga pada pengakuan terhadap martabat kemanusiaan
yang universal. Pendekatan ini memungkinkan hukum Islam tetap relevan tanpa mengorbankan nilai-

nilai intinya.

Para pemikir hukum Islam kontemporer seperti Abdullahi an-Na‘im dan Mohammad Hashim
Kamali mengembangkan pendekatan yang menekankan integrasi keadilan dan kemanusiaan dalam
membaca teks-teks suci. Mereka berargumen bahwa pemahaman terhadap nash harus selalu
mempertimbangkan konteks historis dan tujuan universal syariat. Misalnya, dalam menafsirkan ayat-
ayat yang berkaitan dengan perempuan atau non-Muslim, prinsip keadilan substantif dan
penghormatan terhadap martabat manusia harus menjadi pertimbangan utama, melampaui

pemahaman literal semata.

Integrasi ini juga terlihat dalam konsep negara Islam modern, di mana konstitusi dan perundang-
undangan harus menjamin kedua nilai tersebut. Prinsip al-musawah (kesetaraan), al-hurriyyah
(kebebasan), dan al-‘adalah al-ijtima‘iyyah (keadilan sosial) menjadi pilar utama sistem hukum. Negara
tidak hanya wajib menjamin keadilan prosedural melalui peradilan yang independen, tetapi juga harus
aktif memastikan terpenuhinya hak-hak dasar manusia seperti pendidikan, kesehatan, dan pekerjaan

yang layak.

Dengan demikian, integrasi keadilan dan kemanusiaan dalam magqashid al-syari‘ah menegaskan
bahwa hukum Islam bukan sekadar sistem norma legal, tetapi merupakan panduan etis untuk
membangun peradaban yang berkeadilan dan manusiawi. Kedua nilai ini saling melengkapi dan
memperkuat, menciptakan keseimbangan yang diperlukan antara kepastian hukum dan fleksibilitas,

antara ketentuan teks dan kebutuhan zaman, serta antara hak individu dan kemaslahatan kolektif.

Contoh integrasi in idapat dilihat dalam:

1. Hukum Perang, di mana ada aturan ketat yang melarang membunuh wanita, anak-anak, orang
tua, serta melakukan perusakan terhadap tempat ibadah. Hal ini menunjukkan bahwa bahkan
dalam situasi perang sekalipun, nilai kemanusiaan dan keadilan harus dijunjung tinggi.

2. Keadilan bagi Non-Muslim, di mana non-Muslim (dzimmi) dalam negara Islam memiliki hak

yang dilindungi untuk menjalankan agama mereka serta mendapatkan keadilan di pengadilan.

LexIslamica



9

3. Ijtihad Kontemporer, di mana isu-isu modern seperti hak asasi manusia, demokrasi, dan
keadilan gender didialogkan secara kritis oleh pemikir hukum Islam kontemporer, seperti
Abdullahi an-Na‘im dan Mohammad Hashim Kamali, dengan berlandaskan pada reinterpretasi

(re-reading) teks-teks suci untuk menegakkan keadilan dan nilai kemanusiaan universal.

Penutup

Berdasarkan pembahasan yang telah diuraikan, dapat disimpulkan bahwa keadilan (‘adl) dan
kemanusiaan (insaniyyah) merupakan dua pilar fundamental dalam bangunan pemikiran hukum
Islam. Keadilan tidak hanya dimaknai sebagai kesetaraan formal, tetapi sebagai nilai substansial yang
terintegrasi dalam seluruh aspek hukum Islam, mulai dari bidang pidana hingga sosial-ekonomi.
Sementara itu, kemanusiaan menempati posisi sentral sebagai fondasi etis yang diwujudkan melalui
perlindungan lima hak dasar (al-dharuriyat al-khams) dan pengakuan martabat universal manusia.
Kedua nilai ini bersifat simbiosis dan saling melengkapi dalam kerangka maqgashid al-syari‘ah, di mana
keadilan menjadi mekanisme operasional untuk mewujudkan kemaslahatan manusia, sementara

kemanusiaan menjadi jiwa yang memberikan arah dan tujuan atas penerapan keadilan tersebut.

Daftar Pustaka

Abu Zahrah, Muhammad. 2018. Ushul al-Figh. Kairo: Dar al-Fikr al-‘Arabi.

Al-Ghazali, Abu Hamid. 2017. Al-Mustashfa min ‘IIm al-Ushul. Beirut: Dar al-Kutub al-Tlmiyyah.

Al-Mawardi, Abu al-Hasan. 2019. Al-Ahkam al-Sulthaniyyah. Beirut: Dar al-Kutub al-‘[lmiyyah.

Al-Qaradawi, Yusuf. 2018. Ri‘ayat al-Bi’ah fi al-Shari‘ah al-Islamiyyah. Kairo: Dar al-Shurugq.

Al-Syatibi, Abu Ishaq. 2017. Al-Muwafaqat fi Ushul al-Syari‘ah. Beirut: Dar al-Ma‘rifah.

An-Na‘im, Abdullahi Ahmed. 2020. Islam and the Secular State: Negotiating the Future of Shari‘a.
Cambridge, MA: Harvard University Press.

Auda, Jasser. 2021. Magqasid al-Shariah: A Beginner’s Guide. London: International Institute of Islamic

Thought.

Kamali, Mohammad Hashim. 2019. Shari‘ah Law: An Introduction. Oxford: Oneworld Publications.

Kamali, Mohammad Hashim. 2022. Human Rights and Justice in Islam. Cambridge: Islamic Texts

Society.

Khallaf, Abdul Wahhab. 2018. IImu Ushul Fikih. Jakarta: Pustaka Amani.

LexIslamica



10

Rahman, Fazlur. 2017. Islam dan Modernitas: Tentang Transformasi Intelektual. Bandung: Mizan.

Zuhaili, Wahbah. 2016. Nazariyyat al-Dharurah al-Syar‘iyyah. Damaskus: Dar al-Fikr.

Mahbubi, M. 2019. Metodologi Penelitian Hukum Islam: Pendekatan Normatif, Historis, dan Maqashidi.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Mahbubi, M. 2022. Magqashid al-Syari‘ah dan Keadilan Sosial dalam Hukum Islam. Jakarta:

Prenadamedia Group.

Mahbubi, M. 2024. Hukum Islam Kontemporer: Keadilan, Kemanusiaan, dan Negara Hukum. Bandung:

Refika Aditama.

LexIslamica



