
  1  

Journal homepage: https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/  

LexIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications 
Vol.02, No. 06 (2025), DOI: 10.33650/joki.v4i2  
p-ISSN: 2715-0410; e-ISSN: 2715-6427 

KONSEP PEMIKIRAN HUKUM ISLAM TENTANG 

KEPEMIMPINAN GENDER 
Muh. Rakasiwi A. Gazali1, Lomba Sultan2, Azman Arsyad3 

1 Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia (Muhammadrakasiwi123@gmail.com) 
2 Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia (lombasultan@uin-alauddin.ac.id) 

3 Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia (azman.azman@uin-alauddin.ac.id) 

 

 

Article Info  ABSTRAK (10 PT) 

Article history: 

Pengajuan 01 Januari 2026 
Diterima 07 Januari 2026 
Diterbitkan 13 Januari 2026 

 
Perdebatan mengenai kepemimpinan gender dalam hukum Islam merupakan 

isu yang terus berkembang dan melibatkan interaksi kompleks antara teks 
keagamaan, tradisi fikih klasik, serta dinamika sosial-budaya kontemporer. 
Kepemimpinan perempuan sering kali diperdebatkan dengan merujuk pada 
ayat-ayat Al-Qur’an dan hadis tertentu yang ditafsirkan secara beragam oleh 
para ulama. Artikel ini bertujuan untuk menganalisis konsep kepemimpinan 
gender dalam perspektif pemikiran hukum Islam dengan menelaah landasan 
tekstual Al-Qur’an dan hadis, mengkaji perbedaan pandangan antara ulama 
klasik dan sarjana Muslim kontemporer, serta mengeksplorasi metodologi 
tafsir kontekstual yang digunakan dalam merekonstruksi makna 

kepemimpinan perempuan. Penelitian ini menggunakan pendekatan 
kualitatif berbasis studi kepustakaan (library research) dengan analisis 
normatif-hermeneutik dan pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah. Hasil kajian 
menunjukkan bahwa teks-teks keagamaan yang kerap dijadikan dasar 
pembatasan kepemimpinan perempuan tidak bersifat tunggal dan final, 
melainkan membuka ruang interpretasi yang beragam. Pemikiran klasik 
cenderung menafsirkan teks secara literal dan membatasi peran 
kepemimpinan perempuan, khususnya dalam ranah publik dan politik. 

Sebaliknya, pemikiran kontemporer menekankan pembacaan kontekstual 
yang berorientasi pada keadilan, kemaslahatan, dan kompetensi individu 
tanpa diskriminasi gender. Melalui pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah, 
kepemimpinan perempuan dipandang sah sepanjang memenuhi tujuan-
tujuan syariat dan kemaslahatan sosial. Kajian ini diharapkan dapat 
memperkaya wacana hukum Islam yang responsif terhadap keadilan gender 
serta relevan dengan konteks keindonesiaan. 

 

Keywords: 

Kepemimpinan Gender; 
Hukum Islam; 
Tafsir Kontekstual; 
Maqāṣid Al-Syarī‘Ah; 
Perempuan. 

 

Corresponding Author: 

Muh. Rakasiwi A. Gazali,  
Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 
Email: Muhammadrakasiwi123@gmail.com 

 

Pendahuluan  

Perdebatan mengenai peran gender dan kepemimpinan dalam masyarakat Muslim 

merupakan isu multidimensi yang melibatkan interaksi antara teks-teks keagamaan, tradisi yuridis 

Islam (fiqh), serta praktik sosial-budaya yang berkembang di berbagai ruang dan waktu. Dalam sejarah 

pemikiran Islam, diskursus mengenai relasi laki-laki dan perempuan tidak hanya berkaitan dengan 

aspek teologis, tetapi juga menyentuh dimensi sosial, politik, dan hukum. Oleh karena itu, pembahasan 

mengenai kepemimpinan gender tidak dapat dilepaskan dari konteks sejarah penafsiran teks, struktur 

sosial masyarakat Muslim, serta dinamika perubahan sosial yang terus berlangsung. 

Dalam tradisi klasik Islam, sering ditemukan kecenderungan yang menempatkan laki-laki 

pada posisi dominan dalam ruang publik, sementara perempuan lebih banyak diasosiasikan dengan 

ranah domestik. Pembagian peran ini kemudian dipahami sebagai tatanan normatif yang seolah-olah 

https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/
mailto:Muhammadrakasiwi123@gmail.com
mailto:lombasultan@uin-alauddin.ac.id
mailto:azman.azman@uin-alauddin.ac.id
mailto:Muhammadrakasiwi123@gmail.com


2 
 

LexIslamica 

bersifat tetap dan mengikat. Pandangan tersebut tercermin dalam berbagai karya fikih klasik yang 

membatasi partisipasi perempuan dalam kepemimpinan politik dan jabatan publik. Namun, 

pembagian peran yang rigid ini semakin dipertanyakan seiring dengan berkembangnya kesadaran 

akan kesetaraan gender dan tuntutan keadilan sosial di era modern. 

Salah satu rujukan utama dalam perdebatan ini adalah penafsiran terhadap ayat-ayat Al-

Qur’an dan hadis Nabi yang berkaitan dengan relasi gender. Ayat seperti QS. An-Nisā’ [4]:34 kerap 

dijadikan dasar normatif untuk membenarkan kepemimpinan laki-laki atas perempuan, baik dalam 

lingkup keluarga maupun masyarakat. Dalam tafsir tradisional, ayat tersebut sering dipahami secara 

literal dan dilepaskan dari konteks historis serta sosial pada saat wahyu diturunkan. Akibatnya, 

penafsiran ini digunakan untuk membatasi peran perempuan dalam kepemimpinan publik dan politik. 

Namun demikian, perkembangan kajian Islam kontemporer menunjukkan bahwa pemahaman 

terhadap ayat-ayat tersebut tidaklah tunggal dan final. Banyak sarjana Muslim modern menekankan 

pentingnya pembacaan kontekstual yang mempertimbangkan aspek sejarah, linguistik, serta tujuan-

tujuan syariat (maqāṣid al-syarī‘ah). Pendekatan ini membuka ruang bagi reinterpretasi teks yang 

lebih berorientasi pada nilai keadilan, kemaslahatan, dan kesetaraan. Dengan demikian, teks-teks 

keagamaan tidak dipahami sebagai legitimasi atas ketimpangan gender, melainkan sebagai sumber 

nilai etis yang dapat menopang keadilan sosial. 

Pemikiran tafsir-kritis yang dikembangkan oleh sarjana seperti Amina Wadud, Asma Barlas, 

dan Fatema Mernissi memberikan kontribusi signifikan dalam studi gender dan Islam. Melalui 

pendekatan hermeneutik, mereka berargumen bahwa Al-Qur’an sebagai teks sakral tidak bersifat 

patriarkal secara inheren. Sebaliknya, konstruksi hierarki gender lebih banyak lahir dari tradisi 

penafsiran yang dipengaruhi oleh budaya patriarki masyarakat tempat para mufasir hidup. Dari 

perspektif ini, perempuan memiliki landasan teologis yang kuat untuk berpartisipasi dalam ruang 

publik dan memegang peran kepemimpinan. 

Pendekatan-pendekatan kritis tersebut membuka pintu bagi lahirnya ijtihad baru dalam 

hukum Islam, khususnya terkait kepemimpinan gender. Ijtihad kontemporer tidak hanya berfokus 

pada keabsahan tekstual, tetapi juga pada implikasi etis dan sosial dari suatu penafsiran. Dengan 

mengintegrasikan maqāṣid al-syarī‘ah, kajian hukum Islam diharapkan mampu menjawab tantangan 

zaman dan merespons kebutuhan masyarakat Muslim yang terus berubah. 

Pada tataran praktik, fenomena perempuan yang menduduki jabatan politik, administratif, 

dan kepemimpinan organisasi keagamaan di berbagai negara Muslim, termasuk Indonesia, 

menunjukkan adanya ketegangan antara praktik sosial dan interpretasi hukum tradisional. Realitas ini 

memunculkan pertanyaan mendasar mengenai sejauh mana hukum Islam mengizinkan atau 

membatasi kepemimpinan perempuan, serta apa dasar normatif yang digunakan untuk mendukung 



3 
 

LexIslamica 

masing-masing pandangan. Oleh karena itu, studi lapangan dan kajian kontekstual menjadi penting 

untuk menjembatani kesenjangan antara teks normatif dan realitas empiris. 

Secara metodologis, kajian mengenai kepemimpinan gender menuntut pendekatan lintas 

disiplin yang mencakup tafsir Al-Qur’an, kajian hadis, sejarah hukum Islam, maqāṣid al-syarī‘ah, serta 

teori feminisme Islam. Pendekatan semacam ini memungkinkan peneliti tidak hanya mengevaluasi 

teks secara normatif, tetapi juga menilai implikasi hukum, etis, dan sosial dari berbagai penafsiran 

yang berkembang. Pemahaman yang mendalam terhadap metodologi tafsir modern menjadi kunci 

dalam menjelaskan bagaimana ijtihad kontemporer dapat menghasilkan alternatif-alternatif hukum 

yang lebih inklusif. 

Perdebatan normatif mengenai kepemimpinan gender dalam hukum Islam juga memiliki 

keterkaitan erat dengan agenda pembangunan sosial-politik, seperti partisipasi perempuan dalam 

pemerintahan, representasi politik, akses terhadap jabatan publik, serta kebijakan afirmatif. Oleh 

karena itu, kajian teoretis mengenai kepemimpinan gender tidak berhenti pada ranah wacana 

akademik, tetapi memiliki implikasi kebijakan yang nyata bagi negara, institusi keagamaan, dan 

masyarakat luas. 

Dalam konteks Indonesia, tradisi tafsir, kultur lokal, serta dinamika politik-keagamaan 

membentuk wacana yang khas mengenai perempuan dan kepemimpinan. Berbagai studi menunjukkan 

adanya spektrum pandangan yang luas, mulai dari sikap konservatif yang menolak kepemimpinan 

perempuan secara ketat hingga pandangan progresif yang mendukungnya berdasarkan tafsir 

kontekstual. Oleh karena itu, analisis konteks keindonesiaan menjadi penting untuk memahami 

bagaimana pemikiran hukum Islam diterjemahkan dan dipraktikkan dalam kehidupan sosial. 

Berdasarkan kerangka pemikiran tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis 

konsep kepemimpinan gender dalam pemikiran hukum Islam dengan menelusuri argumentasi 

teologis, metode hermeneutik, perbedaan pandangan antara pemikiran klasik dan kontemporer, serta 

implikasi praktisnya dalam masyarakat modern, khususnya di Indonesia. Kajian ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi teoretis yang komprehensif sekaligus menawarkan rekomendasi yang relevan 

bagi pengembangan kebijakan dan praktik keagamaan yang lebih inklusif dan berkeadilan. 

Metode Penelitian/Metode Kajian 

Artikel ini disusun menggunakan metode penelitian kualitatif dengan pendekatan penelitian 

kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena kajian mengenai kepemimpinan gender 

dalam perspektif hukum Islam bersifat normatif-doktrinal, sehingga menuntut penelusuran dan 

analisis mendalam terhadap sumber-sumber tertulis yang relevan. Fokus utama penelitian ini adalah 

mengkaji konsep, argumentasi, serta perbedaan pandangan para ulama dan pemikir hukum Islam 

terkait isu kepemimpinan berbasis gender. 



4 
 

LexIslamica 

Sumber data yang digunakan dalam penelitian ini terdiri atas sumber primer dan sumber 

sekunder. Sumber primer meliputi Al-Qur’an, hadis Nabi Muhammad SAW, serta karya-karya klasik 

dan kontemporer di bidang ushul fikih dan fikih siyasah yang membahas konsep kepemimpinan. 

Adapun sumber sekunder mencakup buku-buku akademik, artikel jurnal ilmiah, hasil penelitian, serta 

tulisan para sarjana Muslim modern yang mengkaji isu gender dan kepemimpinan dalam perspektif 

hukum Islam. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi dengan cara mengidentifikasi, 

mengklasifikasi, dan menelaah teks-teks yang relevan dengan tema penelitian. Data yang telah 

terkumpul kemudian dianalisis menggunakan metode deskriptif-analitis dan pendekatan normatif-

komparatif. Analisis deskriptif digunakan untuk memaparkan konsep dan pandangan hukum Islam 

mengenai kepemimpinan gender, sementara pendekatan komparatif digunakan untuk 

membandingkan pandangan ulama klasik dan kontemporer guna menemukan titik temu maupun 

perbedaan argumentasi yang berkembang. 

Melalui metode tersebut, artikel ini diharapkan mampu memberikan gambaran yang 

komprehensif dan sistematis mengenai konsep pemikiran hukum Islam tentang kepemimpinan 

gender, sekaligus menunjukkan relevansinya dengan dinamika sosial dan wacana keislaman 

kontemporer. 

Hasil dan Pembahasan 

A. Konsep dan Landasan Tekstual Kepemimpinan Gender  

Secara bahasa (etimologis), kata gender berasal dari bahasa Inggris gender, yang berarti 

“jeniskelamin.” Kata ini diturunkan dari bahasa Latin genus yang berarti jenis atau tipe. Secara istilah 

(terminologis), gender adalah: “Perbedaan peran, tanggungjawab, perilaku, dan kedudukan antara 

laki-laki dan perempuan yang dikonstruksi oleh sosial dan budaya, bukan oleh faktor biologis.”  

Namun, dalam perkembangan maknanya, gender tidak lagi hanya menunjuk pada perbedaan biologis 

antara laki-laki dan perempuan, melainkan pada peran, fungsi, dan tanggungjawab sosial yang 

dibentuk oleh budaya dan masyarakat. Berikut (Al-Qur’an dan hadis) yang sering dijadikan rujukan 

dalam perdebatan mengenai kepemimpinan gender. Di dalam QS An Nisâ’: 4/ 34.  

امُوْنَ عَلىَ الن ِّسَاۤءِّ  جَالُ قوََّ   الَر ِّ

Terjemahnya :  

“Laki-laki (suami) adalah penanggungjawabatas para perempuan (istri)”  



5 
 

LexIslamica 

Ayat di atas yang digunakan sebagai dasar kepemimpinan antara laki-laki dan perempuan, kemudian 

di dalamQS Al-Ahzab: 33/ 35.  

ُ لهَُمْ  رٰتِّ اعََدَّ اللّّٰٰ الذّٰكِّ َ كَثِّيْرًا وَّ يْنَ اللّّٰٰ رِّ غْفِّرَةً وَالذّٰكِّ يْمًا  مَّ اجَْرًا عَظِّ وَّ  

Terjemahnya :  

“Dan laki-laki dan perempuan yang banyak menyebut (nama) Allah, untukmereka Allah telah 

menyiapkan ampunan dan pahala yang besar.”  

Ayat di atas yang digunakan sebagai dasar kesetaraan spiritual antara laki-laki dan perempuan.  

Dari sisihadis, yang paling banyak dikutip adalah:  

نْ يفُْلِّحَ قوَْمٌ وَلَّوْا أمَْرَهمُُ امْرَأةًَ )رواه البخاري(لَ   

Artinya :  

“Tidak akan berhasil suatu kaum yang menyerahkan urusannya kepada wanita” (diriwayatkan di Sahih 

al Bukhari).  

Hadis ini menjadi kerangka argumentasi bahwa kepemimpinan tertinggi oleh perempuan 

dianggap bermasalah menurut sebagian tradisi klasik.  

Dalam pembacaan konvensional, ayat surah an-Nisa 4:34 digunakan untuk menegaskan peran 

laki-laki sebagai pemimpin di ranah keluarga dan bisa diartikan diperluas ke ranah publik, sedangkan 

hadis tersebut digunakan untuk menolak atau menahan perempuan dari posisi “pemimpin tertinggi” 

negara atau komunitas. Namun demikian, banyak ulama kontemporer berargumen bahwa tidak semua 

teks bisa diterapkan secara literal tanpa memperhatikan konteks zaman, jenis kepemimpinan, dan 

kualifikasi individu. 

Dengan demikian, landasan tekstual membuka dua jalur interpretasi: satu yang restriktif 

(menghindari perempuan sebagai pemimpin tertinggi) dan satu yang lebih kontekstual (membuka 

kemungkinan kepemimpinan perempuan dalam ranah tertentu).  

B. Perbedaan utama antara pemikiran klasik dan pemikiran kontemporer dalam hukum Islam terkait 

kepemimpinan perempuan  

Dalam pemikiran klasik (ulama madzhab tradisional), posisi perempuan dalam kepemimpinan 

public terutama kepemimpinan negara, imam shalat laki-perempuan, dan pengambilan keputusan 

tertinggi cenderung dibatasi. Mereka mengacu pada teks-nash seperti hadis tentang kepemimpinan 



6 
 

LexIslamica 

wanita dan interpretasi surah an-Nisa 4:34 sebagai dasar pembatasan tersebut. Sebagai contoh, 

sejumlah ulama berpendapat bahwa perempuan tidak memenuhi syarat menjadi imam shalat jamaah 

laki-laki atau pemimpin negara karena kondisi fisik, sosial, atau ‘kelemahan’ yang dianggap melekat.  

Sedangkan dalam pemikiran kontemporer, muncul upaya untuk merekonstruksi dan 

menafsirkan kembali teks-teks tersebut dalam konteks zaman sekarang. Argumen-argumen 

kontemporer misalnya: bahwa tidak ada larangan eksplisit dalam Al-Qur’an yang menyatakan bahwa 

perempuan tidak bisa memimpin; bahwa hadis perlu ditafsirkan berdasarkan kondisi historisnya; 

bahwa maqāṣid al-syarī‘ah (tujuan syariat: keadilan, kemaslahatan) menghendaki partisipasi penuh 

perempuan dalam masyarakat.  

Perbedaan utama antara keduanya meliputi:  

1. Pendekatan terhadap teks literal vs konteksual,  

2. Ruang lingkup kepemimpinan yang diperbolehkan terbatas  vs  lebihfleksibel,  

3. Fokus dari hak/kemampuan individu klasik lebih menekankan struktur dan peran berdasarkan 

gender, kontemporer menekankan kapabilitas, kompetensi, dan keadilan gender. Kontemporer juga 

lebih terbuka pada interaksi sosial-kultural dan perubahan zaman, sedangkan klasik lebih 

menekankan kontinuitas tradisi dan interpretasi lama.  

Dengan demikian, pemikiran kontemporer berusaha menjembatani antara tradisi hukum 

Islam dan realitas sosial yang berubah, misalnya meningkatnya pendidikan perempuan, partisipasi 

perempuan dalam politik, ekonomi, dan administrasi, sementara pemikiran klasik cenderung 

mempertahankan batasan tradisional.  

C. Metodologi tafsir kontekstual yang digunakan untuk merekonstruksi konsep kepemimpinan gender  

Metodologi tafsir kontekstual mencakup mekanisme seperti ijtihâd (usaha penafsiran), 

pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah (tujuan utama syariat: keadilan, rahmat, kemaslahatan), dan 

mempertimbangkan kondisi sosial-kultural masa kini. Dalam konteks kepemimpinan gender, ini 

berarti bahwa para sarjana kontemporer tidak hanya membaca teks secara literal, tetapi juga melihat 

konteks historis teks itu muncul, kebutuhan dunia modern, perubahan sosial, dan kemaslahatan umat. 

Sebagai contoh, makalah “Muslim women and political leadership…” menggunakan maqāṣid al-syarī‘ah 

sebagai kerangka untuk menguji kembali hadis tentang kepemimpinan wanita.  

Dalam praktiknya, tafsir kontekstual mengajukan beberapa argumen: bahwa teks hadis “tidak akan 

berhasil suatu kaum yang menyerahkan urusannya kepada wanita” perlu dikaji dalam konteks spesifik 

khalifah Persia-wanita (ibu negara Persia) di zaman Nabi. Artinya, situasi saat itu berbeda dengan 

struktur pemerintahan modern demokratis. Oleh karenaitu, interpretasi yang kaku dapat diubah bila 

kondisi baru menunjukkan kemaslahatan.  



7 
 

LexIslamica 

Lebih lanjut, pendekatan maqāṣid menegaskan bahwa syariat bertujuan mencapai keadilan (‘adl), 

pemeliharaan kemanusiaan (ḥifẓ al-nafs, hifẓ al-‘aql, hifẓ al-nasl, hifẓ al-māl, hifẓ al-dīn) dan perdamaian 

sosial (silm). Jika suatu pembatasan kepemimpinan perempuan ternyata tidak lagi relevan dengan tujuan-

tujuan tersebut di masyarakat modern, misalnya bila perempuan terbukti kompeten, dan pembatasan 

menimbulkan ketidakadilan atau menutup potensi maka ijtihâd bisa membuka peluang reinterpretasi. Artikel-

artikel kontemporer banyak mengangkat hal ini. 

Melalui metodologi ini, rekonstruksi konsep kepemimpinan gender dilakukan dengan prinsip bahwa 

kualifikasi dan kompetensi individulah yang harus menjadi dasar, bukan semata jenis kelamin; bahwa 

kepemimpinan bukan hanya formal (pemimpin negara) tapi juga administratif, sosial, ekonomi; dan bahwa 

tradisi masa lalu bisa menjadi inspirasi namun bukan hambatan mutlak bagi perubahan yang selaras dengan 

maqāṣid. 

D. Implikasi sosial-kultural dan politis dari penerimaan atau penolakan kepemimpinan perempuan 

dalam masyarakat Muslim di Indonesia  

Implikasi sosial-kultural: Penerimaan perempuan dalam kepemimpinan membawa perubahan 

norma sosial memperkuat partisipasi perempuan dalam publik, meningkatkan keanekaragaman 

perspektif dalam pengambilan keputusan, mengubah stigma tradisional bahwa kaum perempuan 

hanya untuk ranah domestik. Di Indonesia sebagai negara dengan mayoritas Muslim, hal ini berpotensi 

membuka ruang bagi perempuan dalam politik lokal, organisasi keagamaan, dan birokrasi. Namun juga 

menghadapi resistensi budaya patriarkal, stereotip gender, dan interpretasi hukum Islam yang 

konservatif. 

Implikasi politis: Jika perempuan diberi kesempatan memimpin, maka representasi gender 

dalam pemerintahan meningkat, kebijakan yang lebih responsif gender dapat muncul (misalnya 

perlindungan hak perempuan, keluarga, anak). Sebaliknya, penolakan terhadap kepemimpinan 

perempuan dapat memperkuat marginalisasi perempuan dalam politik dan publik, memunculkan 

ketidaksetaraan struktural. Di Indonesia, partisipasi perempuan di parlemen dan pemerintahan masih 

menuai tantangan meskipun secara formal sudah terbuka. 

Penerimaan kepemimpinan perempuan di Indonesia bisa memperkuat demokrasi inklusif dan 

keadilan sosial berkaitan dengan nilai-nilai Islam yang mengedepankan keadilan (ḥaqq) dan 

kemaslahatan (maṣlaḥah). Namun, jika interpretasi konservatif tetap dominan, maka akan muncul 

ketegangan antara konteks global (hak asasi manusia, gender equality) dan interpretasi 

lokal/tradisional. Penerapan kepemimpinan perempuan juga memerlukan perubahan kultur 

organisasi, pendidikan gender, dan kesadaran masyarakat. 

 

 



8 
 

LexIslamica 

Penutup 

Kepemimpinan perempuan dalam Islam merupakan isu yang terus mengalami perkembangan 

seiring dengan perubahan sosial dan paradigma penafsiran terhadap teks-teks keagamaan. Secara 

tekstual, Al-Qur’an dan hadis memberikan landasan yang dapat ditafsirkan secara beragam—mulai 

dari yang bersifat literal hingga kontekstual. Ulama klasik cenderung menafsirkan kepemimpinan 

perempuan secara terbatas, dengan menekankan peran laki-laki sebagai qawwam dalam struktur 

sosial. Namun, ulama dan cendekiawan kontemporer berupaya merekonstruksi pemahaman tersebut 

melalui pendekatan ijtihad dan maqāṣid al-syarī‘ah, menegaskan bahwa Islam sejatinya 

mengutamakan prinsip keadilan, kemaslahatan, dan kemampuan individu, bukan perbedaan biologis 

semata. 

Dalam konteks Indonesia, penerapan prinsip tersebut tampak pada meningkatnya partisipasi 

perempuan dalam ranah publik, baik di bidang politik, pendidikan, maupun sosial keagamaan. 

Penerimaan terhadap kepemimpinan perempuan tidak hanya menunjukkan fleksibilitas hukum Islam, 

tetapi juga mencerminkan semangat rahmatan lil ‘ālamīn yang inklusif dan berkeadilan. Oleh karena 

itu, diperlukan upaya berkelanjutan dalam pendidikan, sosialisasi, dan pembaruan hukum Islam agar 

masyarakat memahami bahwa kepemimpinan perempuan bukanlah bentuk penyimpangan dari 

syariat, melainkan bagian dari aktualisasi nilai-nilai Islam yang menjunjung tinggi kemaslahatan, 

keadilan sosial, dan kesetaraan manusia di hadapan Allah. 

Daftar Pustaka 

Abror, Muhammad. “Kepemimpinan Wanita Perspektif Hukum Islam” 2, no. 1 (2020): 53–63. 

Az-zahra, Fatimah Salma, and Ahmad Nurrohim. “Contemporary Interpretation Approach InThe 

Culture Of Patriarchal Analysis In Surah An- Nisa Verse 34 :Literature Review.” Eduvest 4, no. 10 

(2024): 9062–72. 

Barlas, Asma. Believing Women in Islam. Yogyakarta: Bookey, 2018. 

Faizal, Liky. “Perempuan Dalam Politik (Kepemimpinan Perempuan Perspektif Al-Qur’an).” TAPIS 12, 

no. 1 (2016): 94–110. 

Farida, UlfaJamilatul. “Women Leadership : An Opportunity And Challenge In Religious And Cultural 

Perspektif.” Al-Mawarid 13, no. 3 (2015): 1–17. 

Haris, Munawir. “Kepemimpinan Perempuan Dalam Islam.” ANALISIS 15, no. 1 (2015): 81–98. 

Hasanah, Hikmatul. “Kepemimpinan Perempuan Perspektif Islam Dan Gender.” An-Nisa 12, no. 1 

(2019): 22–44. 

Ibrahim, Zakyi. “Reinstating the Queens : Reassessing the Hadith on Women ’ S Political Leadership.” 

Editorial 3, no. 2 (2017). 

Kusmana. “The Qur ’ and andWoman ’ S Leadership Discourse in Indonesia : Modern Interpretation of 

QS .4 : 34.” Journal of Qur’an and Hadith Studies 5, no. 2 (2016): 225–58. 



9 
 

LexIslamica 

Mahbuba, Farjana, and Sumaiya. Rabeya. “Female Leadership in Muslim Societies Theological and 

Socio-Cultural Debates in Contemporary Literature.” Australian Journal of Islamic Studies 2, no. 2 

(2023): 96–115. 

Muhajir. “Kepemimpinan Perempuan Dalam Islam (Studi Analisis Ulama Dayah Kota Langsa Terhadap 

Calon Walikota).” Al-Qadha 5, no. 2 (2018): 9–18. 

RI, Kementrian Agama. Al-Qur’an Dan Terjemahnya. Jakarta: PT. Dharma Karsa Utama, 2019. 

Rohman, Arif. “Women And Leadership In Islam: A Case Study In Indonesia.” Tijoos 16, no. 1 (2016): 

33–45. 

Wadud, Amina. Qur’An And Woman. Yogyakarta: Bookey, 2019. 

 


