LexlIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications
Vol.02, No. 06 (2025), DOI: 10.33650/joki.v4i2
p-ISSN: 2715-0_AL10; e-ISSN: 2715-6427

KONSEP PEMIKIRAN HUKUM ISLAM TENTANG
KEPEMIMPINAN GENDER

Muh. Rakasiwi A. Gazali!, Lomba Sultan?, Azman Arsyad®
L Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia (Muhammadrakasiwil23@gmail.com)
2 Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia (lombasultan@uin-alauddin.ac.id)
3 Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia (azman.azman@uin-alauddin.ac.id)

Avrticle Info ABSTRAK (10 PT)

] ] Perdebatan mengenai kepemimpinan gender dalam hukum Islam merupakan
Article history: isu yang terus berkembang dan melibatkan interaksi kompleks antara teks
Pengajuan 01 Januari 2026 keagamaan, tradisi fikih klasik, serta dinamika sosial-budaya kontemporer.
Diterima 07 Januari 2026 Kepemimpinan perempuan sering kali diperdebatkan dengan merujuk pada
Diterbitkan 13 Januari 2026 ayat-ayat Al-Qur’an dan hadis tertentu yang ditafsirkan secara beragam oleh

para ulama. Artikel ini bertujuan untuk menganalisis konsep kepemimpinan

gender dalam perspektif pemikiran hukum Islam dengan menelaah landasan
Keywords: tekstual Al-Qur’an dan hadis, mengkaji perbedaan pandangan antara ulama
klasik dan sarjana Muslim kontemporer, serta mengeksplorasi metodologi
tafsir  kontekstual yang digunakan dalam merekonstruksi makna
- kepemimpinan perempuan. Penelitian ini menggunakan pendekatan
Taf5|_r !(ontekstuﬂ; kualitatif berbasis studi kepustakaan (library research) dengan analisis
Magasid Al-Syari*Ah; normatif-hermeneutik dan pendekatan magdasid al-syari‘ah. Hasil kajian
Perempuan. menunjukkan bahwa teks-teks keagamaan yang kerap dijadikan dasar
pembatasan kepemimpinan perempuan tidak bersifat tunggal dan final,
melainkan membuka ruang interpretasi yang beragam. Pemikiran klasik
cenderung menafsirkan teks secara literal dan membatasi peran
kepemimpinan perempuan, khususnya dalam ranah publik dan politik.
Sebaliknya, pemikiran kontemporer menekankan pembacaan kontekstual
yang berorientasi pada keadilan, kemaslahatan, dan kompetensi individu
tanpa diskriminasi gender. Melalui pendekatan magasid al-syari‘ah,
kepemimpinan perempuan dipandang sah sepanjang memenuhi tujuan-
tujuan syariat dan kemaslahatan sosial. Kajian ini diharapkan dapat
memperkaya wacana hukum Islam yang responsif terhadap keadilan gender
serta relevan dengan konteks keindonesiaan.

Kepemimpinan Gender;
Hukum Islam;

Corresponding Author:
Muh. Rakasiwi A. Gazali,
Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar
Email: Muhammadrakasiwil23@gmail.com

Pendahuluan

Perdebatan mengenai peran gender dan kepemimpinan dalam masyarakat Muslim
merupakan isu multidimensi yang melibatkan interaksi antara teks-teks keagamaan, tradisi yuridis
Islam (figh), serta praktik sosial-budaya yang berkembang di berbagai ruang dan waktu. Dalam sejarah
pemikiran Islam, diskursus mengenai relasi laki-laki dan perempuan tidak hanya berkaitan dengan
aspek teologis, tetapi juga menyentuh dimensi sosial, politik, dan hukum. Oleh karena itu, pembahasan
mengenai kepemimpinan gender tidak dapat dilepaskan dari konteks sejarah penafsiran teks, struktur

sosial masyarakat Muslim, serta dinamika perubahan sosial yang terus berlangsung.

Dalam tradisi klasik Islam, sering ditemukan kecenderungan yang menempatkan laki-laki
pada posisi dominan dalam ruang publik, sementara perempuan lebih banyak diasosiasikan dengan

ranah domestik. Pembagian peran ini kemudian dipahami sebagai tatanan normatif yang seolah-olah

Journal homepage: https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/



https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/
mailto:Muhammadrakasiwi123@gmail.com
mailto:lombasultan@uin-alauddin.ac.id
mailto:azman.azman@uin-alauddin.ac.id
mailto:Muhammadrakasiwi123@gmail.com

2

bersifat tetap dan mengikat. Pandangan tersebut tercermin dalam berbagai karya fikih klasik yang
membatasi partisipasi perempuan dalam kepemimpinan politik dan jabatan publik. Namun,
pembagian peran yang rigid ini semakin dipertanyakan seiring dengan berkembangnya kesadaran

akan kesetaraan gender dan tuntutan keadilan sosial di era modern.

Salah satu rujukan utama dalam perdebatan ini adalah penafsiran terhadap ayat-ayat Al-
Qur'an dan hadis Nabi yang berkaitan dengan relasi gender. Ayat seperti QS. An-Nisa’ [4]:34 kerap
dijadikan dasar normatif untuk membenarkan kepemimpinan laki-laki atas perempuan, baik dalam
lingkup keluarga maupun masyarakat. Dalam tafsir tradisional, ayat tersebut sering dipahami secara
literal dan dilepaskan dari konteks historis serta sosial pada saat wahyu diturunkan. Akibatnya,

penafsiran ini digunakan untuk membatasi peran perempuan dalam kepemimpinan publik dan politik.

Namun demikian, perkembangan kajian Islam kontemporer menunjukkan bahwa pemahaman
terhadap ayat-ayat tersebut tidaklah tunggal dan final. Banyak sarjana Muslim modern menekankan
pentingnya pembacaan kontekstual yang mempertimbangkan aspek sejarah, linguistik, serta tujuan-
tujuan syariat (maqasid al-syari‘ah). Pendekatan ini membuka ruang bagi reinterpretasi teks yang
lebih berorientasi pada nilai keadilan, kemaslahatan, dan kesetaraan. Dengan demikian, teks-teks
keagamaan tidak dipahami sebagai legitimasi atas ketimpangan gender, melainkan sebagai sumber

nilai etis yang dapat menopang keadilan sosial.

Pemikiran tafsir-kritis yang dikembangkan oleh sarjana seperti Amina Wadud, Asma Barlas,
dan Fatema Mernissi memberikan kontribusi signifikan dalam studi gender dan Islam. Melalui
pendekatan hermeneutik, mereka berargumen bahwa Al-Qur'an sebagai teks sakral tidak bersifat
patriarkal secara inheren. Sebaliknya, konstruksi hierarki gender lebih banyak lahir dari tradisi
penafsiran yang dipengaruhi oleh budaya patriarki masyarakat tempat para mufasir hidup. Dari
perspektif ini, perempuan memiliki landasan teologis yang kuat untuk berpartisipasi dalam ruang

publik dan memegang peran kepemimpinan.

Pendekatan-pendekatan kritis tersebut membuka pintu bagi lahirnya ijtihad baru dalam
hukum Islam, khususnya terkait kepemimpinan gender. Ijtihad kontemporer tidak hanya berfokus
pada keabsahan tekstual, tetapi juga pada implikasi etis dan sosial dari suatu penafsiran. Dengan
mengintegrasikan maqasid al-syari‘ah, kajian hukum Islam diharapkan mampu menjawab tantangan

zaman dan merespons kebutuhan masyarakat Muslim yang terus berubah.

Pada tataran praktik, fenomena perempuan yang menduduki jabatan politik, administratif,
dan kepemimpinan organisasi keagamaan di berbagai negara Muslim, termasuk Indonesia,
menunjukkan adanya ketegangan antara praktik sosial dan interpretasi hukum tradisional. Realitas ini
memunculkan pertanyaan mendasar mengenai sejauh mana hukum Islam mengizinkan atau

membatasi kepemimpinan perempuan, serta apa dasar normatif yang digunakan untuk mendukung

LexIslamica



3

masing-masing pandangan. Oleh karena itu, studi lapangan dan kajian kontekstual menjadi penting

untuk menjembatani kesenjangan antara teks normatif dan realitas empiris.

Secara metodologis, kajian mengenai kepemimpinan gender menuntut pendekatan lintas
disiplin yang mencakup tafsir Al-Qur’an, kajian hadis, sejarah hukum Islam, maqgasid al-syari‘ah, serta
teori feminisme Islam. Pendekatan semacam ini memungkinkan peneliti tidak hanya mengevaluasi
teks secara normatif, tetapi juga menilai implikasi hukum, etis, dan sosial dari berbagai penafsiran
yang berkembang. Pemahaman yang mendalam terhadap metodologi tafsir modern menjadi kunci
dalam menjelaskan bagaimana ijtihad kontemporer dapat menghasilkan alternatif-alternatif hukum

yang lebih inklusif.

Perdebatan normatif mengenai kepemimpinan gender dalam hukum Islam juga memiliki
keterkaitan erat dengan agenda pembangunan sosial-politik, seperti partisipasi perempuan dalam
pemerintahan, representasi politik, akses terhadap jabatan publik, serta kebijakan afirmatif. Oleh
karena itu, kajian teoretis mengenai kepemimpinan gender tidak berhenti pada ranah wacana
akademik, tetapi memiliki implikasi kebijakan yang nyata bagi negara, institusi keagamaan, dan

masyarakat luas.

Dalam konteks Indonesia, tradisi tafsir, kultur lokal, serta dinamika politik-keagamaan
membentuk wacana yang khas mengenai perempuan dan kepemimpinan. Berbagai studi menunjukkan
adanya spektrum pandangan yang luas, mulai dari sikap konservatif yang menolak kepemimpinan
perempuan secara ketat hingga pandangan progresif yang mendukungnya berdasarkan tafsir
kontekstual. Oleh karena itu, analisis konteks keindonesiaan menjadi penting untuk memahami

bagaimana pemikiran hukum Islam diterjemahkan dan dipraktikkan dalam kehidupan sosial.

Berdasarkan kerangka pemikiran tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis
konsep kepemimpinan gender dalam pemikiran hukum Islam dengan menelusuri argumentasi
teologis, metode hermeneutik, perbedaan pandangan antara pemikiran klasik dan kontemporer, serta
implikasi praktisnya dalam masyarakat modern, khususnya di Indonesia. Kajian ini diharapkan dapat
memberikan kontribusi teoretis yang komprehensif sekaligus menawarkan rekomendasi yang relevan

bagi pengembangan kebijakan dan praktik keagamaan yang lebih inklusif dan berkeadilan.

Metode Penelitian/Metode Kajian

Artikel ini disusun menggunakan metode penelitian kualitatif dengan pendekatan penelitian
kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena kajian mengenai kepemimpinan gender
dalam perspektif hukum Islam bersifat normatif-doktrinal, sehingga menuntut penelusuran dan
analisis mendalam terhadap sumber-sumber tertulis yang relevan. Fokus utama penelitian ini adalah
mengkaji konsep, argumentasi, serta perbedaan pandangan para ulama dan pemikir hukum Islam

terkait isu kepemimpinan berbasis gender.

LexIslamica



4

Sumber data yang digunakan dalam penelitian ini terdiri atas sumber primer dan sumber
sekunder. Sumber primer meliputi Al-Qur’an, hadis Nabi Muhammad SAW, serta karya-karya klasik
dan kontemporer di bidang ushul fikih dan fikih siyasah yang membahas konsep kepemimpinan.
Adapun sumber sekunder mencakup buku-buku akademik, artikel jurnal ilmiah, hasil penelitian, serta
tulisan para sarjana Muslim modern yang mengkaji isu gender dan kepemimpinan dalam perspektif

hukum Islam.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi dengan cara mengidentifikasi,
mengklasifikasi, dan menelaah teks-teks yang relevan dengan tema penelitian. Data yang telah
terkumpul kemudian dianalisis menggunakan metode deskriptif-analitis dan pendekatan normatif-
komparatif. Analisis deskriptif digunakan untuk memaparkan konsep dan pandangan hukum Islam
mengenai kepemimpinan gender, sementara pendekatan komparatif digunakan untuk
membandingkan pandangan ulama klasik dan kontemporer guna menemukan titik temu maupun

perbedaan argumentasi yang berkembang.

Melalui metode tersebut, artikel ini diharapkan mampu memberikan gambaran yang
komprehensif dan sistematis mengenai konsep pemikiran hukum Islam tentang kepemimpinan
gender, sekaligus menunjukkan relevansinya dengan dinamika sosial dan wacana keislaman

kontemporer.

Hasil dan Pembahasan

A. Konsep dan Landasan Tekstual Kepemimpinan Gender

Secara bahasa (etimologis), kata gender berasal dari bahasa Inggris gender, yang berarti
“jeniskelamin.” Kata ini diturunkan dari bahasa Latin genus yang berarti jenis atau tipe. Secara istilah
(terminologis), gender adalah: “Perbedaan peran, tanggungjawab, perilaku, dan kedudukan antara

laki-laki dan perempuan yang dikonstruksi oleh sosial dan budaya, bukan oleh faktor biologis.”

Namun, dalam perkembangan maknanya, gender tidak lagi hanya menunjuk pada perbedaan biologis
antara laki-laki dan perempuan, melainkan pada peran, fungsi, dan tanggungjawab sosial yang
dibentuk oleh budaya dan masyarakat. Berikut (Al-Qur’an dan hadis) yang sering dijadikan rujukan

dalam perdebatan mengenai kepemimpinan gender. Di dalam QS An Nisa: 4/ 34.

Terjemahnya :

“Laki-laki (suami) adalah penanggungjawabatas para perempuan (istri)”

LexIslamica



5

Ayat di atas yang digunakan sebagai dasar kepemimpinan antara laki-laki dan perempuan, kemudian

di dalamQS Al-Ahzab: 33/ 35.

)
o - w

(e )45 88 agd AU B ¢ Jsssg;,z:smu.us
Terjemahnya :

“Dan laki-laki dan perempuan yang banyak menyebut (nama) Allah, untukmereka Allah telah

menyiapkan ampunan dan pahala yang besar.”
Ayat di atas yang digunakan sebagai dasar kesetaraan spiritual antara laki-laki dan perempuan.

Dari sisihadis, yang paling banyak dikutip adalah:
(s 01 ) 5) 34

Artinya :

“Tidak akan berhasil suatu kaum yang menyerahkan urusannya kepada wanita” (diriwayatkan di Sahih
al Bukhari).

Hadis ini menjadi kerangka argumentasi bahwa kepemimpinan tertinggi oleh perempuan

dianggap bermasalah menurut sebagian tradisi klasik.

Dalam pembacaan konvensional, ayat surah an-Nisa 4:34 digunakan untuk menegaskan peran
laki-laki sebagai pemimpin di ranah keluarga dan bisa diartikan diperluas ke ranah publik, sedangkan
hadis tersebut digunakan untuk menolak atau menahan perempuan dari posisi “pemimpin tertinggi”
negara atau komunitas. Namun demikian, banyak ulama kontemporer berargumen bahwa tidak semua
teks bisa diterapkan secara literal tanpa memperhatikan konteks zaman, jenis kepemimpinan, dan

kualifikasi individu.

Dengan demikian, landasan tekstual membuka dua jalur interpretasi: satu yang restriktif
(menghindari perempuan sebagai pemimpin tertinggi) dan satu yang lebih kontekstual (membuka

kemungkinan kepemimpinan perempuan dalam ranah tertentu).

B. Perbedaan utama antara pemikiran klasik dan pemikiran kontemporer dalam hukum Islam terkait

kepemimpinan perempuan

Dalam pemikiran klasik (ulama madzhab tradisional), posisi perempuan dalam kepemimpinan
public terutama kepemimpinan negara, imam shalat laki-perempuan, dan pengambilan keputusan

tertinggi cenderung dibatasi. Mereka mengacu pada teks-nash seperti hadis tentang kepemimpinan
LexIslamica




6

wanita dan interpretasi surah an-Nisa 4:34 sebagai dasar pembatasan tersebut. Sebagai contoh,
sejumlah ulama berpendapat bahwa perempuan tidak memenuhi syarat menjadi imam shalat jamaah

laki-laki atau pemimpin negara karena kondisi fisik, sosial, atau ‘kelemahan’ yang dianggap melekat.

Sedangkan dalam pemikiran kontemporer, muncul upaya untuk merekonstruksi dan
menafsirkan kembali teks-teks tersebut dalam konteks zaman sekarang. Argumen-argumen
kontemporer misalnya: bahwa tidak ada larangan eksplisit dalam Al-Qur’an yang menyatakan bahwa
perempuan tidak bisa memimpin; bahwa hadis perlu ditafsirkan berdasarkan kondisi historisnya;
bahwa maqasid al-syari‘ah (tujuan syariat: keadilan, kemaslahatan) menghendaki partisipasi penuh

perempuan dalam masyarakat.

Perbedaan utama antara keduanya meliputi:
1. Pendekatan terhadap teks literal vs konteksual,
2. Ruang lingkup kepemimpinan yang diperbolehkan terbatas vs lebihfleksibel,
3. Fokus dari hak/kemampuan individu klasik lebih menekankan struktur dan peran berdasarkan
gender, kontemporer menekankan kapabilitas, kompetensi, dan keadilan gender. Kontemporer juga
lebih terbuka pada interaksi sosial-kultural dan perubahan zaman, sedangkan Kklasik lebih

menekankan kontinuitas tradisi dan interpretasi lama.

Dengan demikian, pemikiran kontemporer berusaha menjembatani antara tradisi hukum
Islam dan realitas sosial yang berubah, misalnya meningkatnya pendidikan perempuan, partisipasi
perempuan dalam politik, ekonomi, dan administrasi, sementara pemikiran Kklasik cenderung

mempertahankan batasan tradisional.

C. Metodologi tafsir kontekstual yang digunakan untuk merekonstruksi konsep kepemimpinan gender

Metodologi tafsir kontekstual mencakup mekanisme seperti ijtihdd (usaha penafsiran),
pendekatan maqasid al-syariah (tujuan utama syariat: keadilan, rahmat, kemaslahatan), dan
mempertimbangkan kondisi sosial-kultural masa kini. Dalam konteks kepemimpinan gender, ini
berarti bahwa para sarjana kontemporer tidak hanya membaca teks secara literal, tetapi juga melihat
konteks historis teks itu muncul, kebutuhan dunia modern, perubahan sosial, dan kemaslahatan umat.
Sebagai contoh, makalah “Muslim women and political leadership...” menggunakan maqasid al-syari‘ah

sebagai kerangka untuk menguji kembali hadis tentang kepemimpinan wanita.

Dalam praktiknya, tafsir kontekstual mengajukan beberapa argumen: bahwa teks hadis “tidak akan
berhasil suatu kaum yang menyerahkan urusannya kepada wanita” perlu dikaji dalam konteks spesifik
khalifah Persia-wanita (ibu negara Persia) di zaman Nabi. Artinya, situasi saat itu berbeda dengan
struktur pemerintahan modern demokratis. Oleh karenaitu, interpretasi yang kaku dapat diubah bila

kondisi baru menunjukkan kemaslahatan.

LexIslamica



7

Lebih lanjut, pendekatan maqgasid menegaskan bahwa syariat bertujuan mencapai keadilan (‘adl),
pemeliharaan kemanusiaan (hifz al-nafs, hifz al-‘aql, hifz al-nasl, hifz al-mal, hifz al-din) dan perdamaian
sosial (silm). Jika suatu pembatasan kepemimpinan perempuan ternyata tidak lagi relevan dengan tujuan-
tujuan tersebut di masyarakat modern, misalnya bila perempuan terbukti kompeten, dan pembatasan
menimbulkan ketidakadilan atau menutup potensi maka ijtihdd bisa membuka peluang reinterpretasi. Artikel-
artikel kontemporer banyak mengangkat hal ini.

Melalui metodologi ini, rekonstruksi konsep kepemimpinan gender dilakukan dengan prinsip bahwa
kualifikasi dan kompetensi individulah yang harus menjadi dasar, bukan semata jenis kelamin; bahwa
kepemimpinan bukan hanya formal (pemimpin negara) tapi juga administratif, sosial, ekonomi; dan bahwa
tradisi masa lalu bisa menjadi inspirasi namun bukan hambatan mutlak bagi perubahan yang selaras dengan

magqasid.

D. Implikasi sosial-kultural dan politis dari penerimaan atau penolakan kepemimpinan perempuan

dalam masyarakat Muslim di Indonesia

Implikasi sosial-kultural: Penerimaan perempuan dalam kepemimpinan membawa perubahan
norma sosial memperkuat partisipasi perempuan dalam publik, meningkatkan keanekaragaman
perspektif dalam pengambilan keputusan, mengubah stigma tradisional bahwa kaum perempuan
hanya untuk ranah domestik. Di Indonesia sebagai negara dengan mayoritas Muslim, hal ini berpotensi
membuka ruang bagi perempuan dalam politik lokal, organisasi keagamaan, dan birokrasi. Namun juga
menghadapi resistensi budaya patriarkal, stereotip gender, dan interpretasi hukum Islam yang

konservatif.

Implikasi politis: Jika perempuan diberi kesempatan memimpin, maka representasi gender
dalam pemerintahan meningkat, kebijakan yang lebih responsif gender dapat muncul (misalnya
perlindungan hak perempuan, keluarga, anak). Sebaliknya, penolakan terhadap kepemimpinan
perempuan dapat memperkuat marginalisasi perempuan dalam politik dan publik, memunculkan
ketidaksetaraan struktural. Di Indonesia, partisipasi perempuan di parlemen dan pemerintahan masih

menuai tantangan meskipun secara formal sudah terbuka.

Penerimaan kepemimpinan perempuan di Indonesia bisa memperkuat demokrasi inklusif dan
keadilan sosial berkaitan dengan nilai-nilai Islam yang mengedepankan keadilan (haqq) dan
kemaslahatan (maslahah). Namun, jika interpretasi konservatif tetap dominan, maka akan muncul
ketegangan antara konteks global (hak asasi manusia, gender equality) dan interpretasi
lokal/tradisional. Penerapan kepemimpinan perempuan juga memerlukan perubahan kultur

organisasi, pendidikan gender, dan kesadaran masyarakat.

LexIslamica



Penutup

Kepemimpinan perempuan dalam Islam merupakan isu yang terus mengalami perkembangan
seiring dengan perubahan sosial dan paradigma penafsiran terhadap teks-teks keagamaan. Secara
tekstual, Al-Qur'an dan hadis memberikan landasan yang dapat ditafsirkan secara beragam—mulai
dari yang bersifat literal hingga kontekstual. Ulama klasik cenderung menafsirkan kepemimpinan
perempuan secara terbatas, dengan menekankan peran laki-laki sebagai gawwam dalam struktur
sosial. Namun, ulama dan cendekiawan kontemporer berupaya merekonstruksi pemahaman tersebut
melalui pendekatan ijtthad dan maqasid al-syari‘ah, menegaskan bahwa Islam sejatinya
mengutamakan prinsip keadilan, kemaslahatan, dan kemampuan individu, bukan perbedaan biologis

semata.

Dalam konteks Indonesia, penerapan prinsip tersebut tampak pada meningkatnya partisipasi
perempuan dalam ranah publik, baik di bidang politik, pendidikan, maupun sosial keagamaan.
Penerimaan terhadap kepemimpinan perempuan tidak hanya menunjukkan fleksibilitas hukum Islam,
tetapi juga mencerminkan semangat rahmatan lil ‘alamin yang inklusif dan berkeadilan. Oleh karena
itu, diperlukan upaya berkelanjutan dalam pendidikan, sosialisasi, dan pembaruan hukum Islam agar
masyarakat memahami bahwa kepemimpinan perempuan bukanlah bentuk penyimpangan dari
syariat, melainkan bagian dari aktualisasi nilai-nilai Islam yang menjunjung tinggi kemaslahatan,

keadilan sosial, dan kesetaraan manusia di hadapan Allah.

Daftar Pustaka

Abror, Muhammad. “Kepemimpinan Wanita Perspektif Hukum Islam” 2, no. 1 (2020): 53-63.

Az-zahra, Fatimah Salma, and Ahmad Nurrohim. “Contemporary Interpretation Approach InThe
Culture Of Patriarchal Analysis In Surah An- Nisa Verse 34 :Literature Review.” Eduvest 4, no. 10
(2024): 9062-72.

Barlas, Asma. Believing Women in Islam. Yogyakarta: Bookey, 2018.

Faizal, Liky. “Perempuan Dalam Politik (Kepemimpinan Perempuan Perspektif Al-Qur’an).” TAPIS 12,
no.1(2016): 94-110.

Farida, UlfaJamilatul. “Women Leadership : An Opportunity And Challenge In Religious And Cultural
Perspektif.” AI-Mawarid 13, no. 3 (2015): 1-17.

Haris, Munawir. “Kepemimpinan Perempuan Dalam Islam.” ANALISIS 15, no. 1 (2015): 81-98.

Hasanah, Hikmatul. “Kepemimpinan Perempuan Perspektif Islam Dan Gender.” An-Nisa 12, no. 1
(2019): 22-44.

Ibrahim, Zakyi. “Reinstating the Queens : Reassessing the Hadith on Women 'S Political Leadership.”
Editorial 3, no. 2 (2017).

Kusmana. “The Qur’ and andWoman’ S Leadership Discourse in Indonesia : Modern Interpretation of

QS .4:34.” Journal of Qur’an and Hadith Studies 5, no. 2 (2016): 225-58.

LexIslamica



Mahbuba, Farjana, and Sumaiya. Rabeya. “Female Leadership in Muslim Societies Theological and
Socio-Cultural Debates in Contemporary Literature.” Australian Journal of Islamic Studies 2, no. 2
(2023): 96-115.

Mubhajir. “Kepemimpinan Perempuan Dalam Islam (Studi Analisis Ulama Dayah Kota Langsa Terhadap
Calon Walikota).” AI-Qadha 5, no. 2 (2018): 9-18.

RI, Kementrian Agama. Al-Qur’an Dan Terjemahnya. Jakarta: PT. Dharma Karsa Utama, 2019.

Rohman, Arif. “Women And Leadership In Islam: A Case Study In Indonesia.” Tijoos 16, no. 1 (2016):
33-45.

Wadud, Amina. Qur’An And Woman. Yogyakarta: Bookey, 2019.

LexIslamica



