
  1  

Journal homepage: https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/  

LexIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications 
Vol. 01, No. 05 (2025), DOI: 10.33650/joki.v4i2  
p-ISSN: 2715-0410; e-ISSN: 2715-6427 

Tahapan Pensyariatan Zakat dalam Al-Qur’an: Dari Anjuran Sosial ke 

Kewajiban Hukum 
Dinda Kartika 1, Miftahul Karimah 2, Mazaya Fuada3, Faqihudin Musyafa’4, Rifqi Syahputra5. 

12345 Ma’had Aly Walindo, Pekalongan, Indonesia 

 (dindakartika609@gmail.com), (miekaelkhana@gmail.com), (mazaya276@gmail.com) 

(almusyafa72@gmail.com), (rifqisyahputra1230@gmail.com.) 

 

 

Article Info  ABSTRAK  

Article history: 

Pengajuan 25 Desember 2025 
Diterima 28 Desember 2025 
Diterbitkan 05 Januari 2026 

 
Kewajiban zakat dalam Islam merupakan hasil dari proses legislasi 

ilahiah yang berlangsung secara bertahap, sejalan dengan karakter 
pensyariatan hukum Al-Qur’an. Artikel ini mengkaji dinamika tahapan 
pensyariatan zakat dengan menelusuri pergeseran makna dan fungsi zakat 
dari nilai kepedulian sosial yang bersifat anjuran menuju kewajiban hukum 
yang mengikat secara normatif. Penelitian ini menggunakan metode studi 
kepustakaan dengan pendekatan tematik-historis terhadap ayat-ayat Al-
Qur’an yang berkaitan dengan zakat, serta dianalisis melalui perspektif fiqh 
dan ‘ulum al-Qur’an. Hasil kajian menunjukkan bahwa zakat pada fase awal 
berfungsi sebagai instrumen pembentukan kesadaran moral dan solidaritas 
sosial umat, sebelum kemudian ditegaskan sebagai kewajiban ibadah yang 
memiliki konsekuensi hukum dan kelembagaan pada periode Madaniyah. 
Proses bertahap tersebut mencerminkan prinsip tadarruj fii at-tasyri’ yang 
menempatkan kesiapan individu dan masyarakat sebagai basis penerapan 
hukum. Temuan ini menegaskan bahwa zakat tidak hanya berperan sebagai 
kewajiban finansial, tetapi juga sebagai mekanisme transformasi spiritual 
dan sosial yang dirancang secara sistematis dalam Al-Qur’an. Kajian ini 
diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis terhadap pengembangan 
studi zakat serta memperkuat pemahaman kontekstual mengenai 
implementasi zakat dalam masyarakat Muslim kontemporer. 

 

Keywords: 

Zakat; 
Tadarruj Pensyariatan; 
Legislasi Al-Qur’an; 
Fiqh Zakat; 
Tasyri’ Islam.. 

 

Corresponding Author: 

Rifqi Syahputra,  

Ma’had Aly Walindo, Pekalongan, 51162, Indonesia  

Email: rifqisyahputra1230@gmail.com. 

 

Pendahuluan  

Zakat menempati posisi sentral dalam bangunan ajaran Islam karena mengintegrasikan 

dimensi ibadah dengan tanggung jawab sosial. Tidak seperti kewajiban ritual yang bersifat individual 

semata, zakat memiliki implikasi langsung terhadap struktur sosial dan distribusi ekonomi 

masyarakat. Penegasan Al-Qur’an yang kerap menyandingkan perintah zakat dengan salat 

menunjukkan bahwa kesalehan dalam Islam tidak hanya diukur dari hubungan vertikal manusia 

dengan Allah Swt., tetapi juga dari kepedulian horizontal terhadap sesama. Dengan demikian, zakat 

berfungsi sebagai instrumen normatif yang menjaga keseimbangan antara spiritualitas personal dan 

keadilan sosial kolektif. 

Dalam perspektif sosiologis, zakat berperan sebagai mekanisme korektif terhadap 

ketimpangan ekonomi yang berpotensi merusak kohesi sosial. Islam tidak membiarkan akumulasi 

kekayaan beredar pada kelompok tertentu, tetapi menegaskan adanya hak sosial kaum lemah dalam 

harta orang-orang yang mampu. Oleh karena itu, zakat tidak hanya bermakna ibadah maliyah, 

https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/
mailto:dindakartika609@gmail.com
mailto:miekaelkhana@gmail.com
mailto:mazaya276@gmail.com
mailto:almusyafa72@gmail.com
mailto:rifqisyahputra1230@gmail.com
mailto:rifqisyahputra1230@gmail.com


2 
 

LexIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications 

 

melainkan juga sarana rekayasa sosial (social engineering) yang bertujuan menciptakan tatanan 

masyarakat yang berkeadilan. Posisi strategis inilah yang menjadikan zakat sebagai salah satu rukun 

Islam dengan konsekuensi teologis dan sosial yang sekaligus bersifat mengikat. 

Meskipun memiliki kedudukan yang fundamental, kewajiban zakat tidak diberlakukan secara 

langsung dalam bentuk hukum positif yang lengkap sejak awal dakwah Islam. Al-Qur’an justru 

memperlihatkan pola legislasi bertahap (tadarruj fī al-tasyrī‘), yaitu suatu metode pensyariatan yang 

mempertimbangkan kesiapan psikologis, kultural, dan sosial masyarakat. Pola ini merupakan karakter 

umum hukum Islam, sebagaimana tampak jelas dalam proses pengharaman khamr, penetapan 

kewajiban salat lima waktu, serta pengaturan hukum-hukum sosial lainnya. Melalui pendekatan 

bertahap tersebut, umat Islam dipersiapkan secara gradual untuk menerima tanggung jawab hukum 

yang semakin kompleks dan mengikat. 

Dalam konteks zakat, ayat-ayat periode Makkiyah belum memuat ketentuan teknis seperti 

nisab, kadar harta, jenis harta yang wajib dizakati, maupun mekanisme distribusi dan sanksi hukum. 

Pada fase ini, zakat lebih dipresentasikan sebagai ajakan moral dan spiritual untuk berbagi, 

memperhatikan kaum dhuafa, serta menunaikan hak sosial yang melekat pada kepemilikan harta. 

Istilah-istilah seperti infaq, shadaqah, dan ith‘ām al-miskīn digunakan untuk menanamkan kesadaran 

etis dan empati sosial, sehingga nilai solidaritas dapat mengakar sebelum zakat diposisikan sebagai 

kewajiban formal yang bersifat mengikat. 

Transformasi signifikan dalam legislasi zakat baru terjadi setelah hijrah Nabi Muhammad saw. 

ke Madinah. Pada fase Madaniyah, zakat ditetapkan secara normatif dengan pengaturan yang lebih 

sistematis, meliputi penentuan nisab, jenis harta yang wajib dizakati, kadar zakat, golongan penerima 

(ashnāf), serta penunjukan amil sebagai bagian dari sistem administrasi negara Islam. Dengan 

demikian, zakat tidak lagi sekadar anjuran moral, tetapi telah menjadi kewajiban hukum publik yang 

memiliki implikasi yuridis dan institusional. Perubahan ini menunjukkan adanya perkembangan dari 

dimensi etis-spiritual menuju dimensi legal-struktural dalam pensyariatan zakat. 

Kajian akademik tentang zakat selama ini umumnya lebih menitikberatkan pada aspek fiqh 

praktis, manajemen kelembagaan zakat, atau peran zakat dalam pembangunan ekonomi dan 

pengentasan kemiskinan di era kontemporer. Sementara itu, kajian yang secara khusus menelaah 

tahapan pensyariatan zakat dalam Al-Qur’an dengan pendekatan historis-tematik masih relatif jarang 

mendapat perhatian serius. Padahal, pemahaman terhadap proses legislasi zakat secara bertahap 

sangat penting untuk mengungkap hikmah syariat, logika normatif Al-Qur’an, serta alasan mengapa 

zakat memiliki legitimasi hukum yang kuat sekaligus fleksibel dalam penerapannya lintas ruang dan 

waktu. 

Pendekatan historis-tematik memungkinkan peneliti untuk membaca ayat-ayat zakat secara 

kronologis dan kontekstual, sehingga dapat diidentifikasi karakteristik setiap fase pensyariatan, 



3 
 

LexIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications 

 

perubahan redaksi ayat, serta muatan tasyri‘iyyah yang menyertainya. Dengan pendekatan ini, zakat 

tidak dipahami secara ahistoris, melainkan sebagai produk legislasi ilahi yang berinteraksi dengan 

realitas sosial umat Islam pada masa turunnya wahyu. Pemahaman semacam ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi teoritis bagi pengembangan fiqh zakat yang lebih responsif terhadap dinamika 

sosial kontemporer tanpa kehilangan pijakan normatifnya. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis tahapan 

pensyariatan zakat dalam Al-Qur’an, mulai dari fase anjuran sosial dan moral pada periode Makkiyah 

hingga penetapannya sebagai kewajiban hukum yang mengikat pada periode Madaniyah. Dengan 

menggunakan pendekatan tematik dan historis, artikel ini berupaya mengidentifikasi karakteristik 

setiap fase, menelaah pergeseran redaksi dan substansi ayat-ayat zakat, serta mengkaji implikasi 

tasyri‘iyyah yang ditimbulkan dari proses legislasi bertahap tersebut. Kajian ini diharapkan dapat 

memperkaya khazanah akademik dalam bidang studi Al-Qur’an dan fiqh zakat, sekaligus menegaskan 

zakat sebagai salah satu bentuk keunggulan legislasi (i‘jāz tasyri‘ī) Al-Qur’an dalam membangun 

tatanan masyarakat yang adil dan berkeadaban. 

Metode Penelitian/Metode Kajian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif berbasis studi kepustakaan (library 

research) dengan Al-Qur’an sebagai sumber utama kajian, serta dikombinasikan dengan literatur 

sekunder berupa kitab tafsir, fiqh, dan *’ulum al-Qur’an untuk mendukung pembacaan tekstual dan 

kontekstual terhadap ayat-ayat zakat. Analisis dilakukan menggunakan pendekatan tematik yang 

dipadukan dengan perspektif historis-tasyri’iyyah, sehingga memungkinkan penelusuran dan 

pemetaan perubahan fungsi zakat dari nilai moral dan sosial menuju statusnya sebagai kewajiban 

hukum yang mengikat. 

Dalam metodologi ini, ayat-ayat yang berkaitan dengan zakat dihimpun berdasarkan periode 

turunnya wahyu, kemudian dianalisis secara deskriptif-analitis untuk melihat fase pensyariatan secara 

alami. Selain itu, dilakukan analisis komparatif antar fase guna menilai pergeseran tujuan normatif 

setiap fase pensyariatan. Kesimpulan penelitian ditarik secara induktif, dengan menekankan 

keberadaan pola gradual dalam legislasi zakat sebagai bagian dari metode tasyri’ Al-Qur’an yang khas 

dalam pensyariatan hukum Islam. 

Pendekatan kualitatif seperti ini mengedepankan peranan teks, konteks, dan interpretasi 

dalam memahami fenomena hukum Al-Qur’an secara komprehensif tanpa memaksakan kaidah 

statistik atau numerik, sehingga cocok untuk penelitian hukum Islam berbasis Al-Qur’an. Metode ini 

juga penting dalam kajian Al-Qur’an dan tasyri’iyyah, di mana proses pensyariatan perlu dipahami 

bukan hanya secara literal tetapi juga secara kontekstual dan historis. 

 



4 
 

LexIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications 

 

Hasil dan Pembahasan 

 

A. Konsep Persyariatan Bertahap dalam Al-Qur’an 

Pensyariatan hukum dalam Al-Qur’an tidak diturunkan secara langsung dan sekaligus, 

melainkan melalui proses bertahap yang dikenal dengan istilah tadarruj fii at-tasyri’. Konsep ini 

menunjukkan bahwa Al-Qur’an memperhatikan kondisi psikologis, sosial, dan budaya masyarakat 

yang menjadi sasaran wahyu. Dengan pendekatan bertahap, ajaran Islam dapat diterima secara sadar 

dan tidak menimbulkan penolakan, karena umat dipersiapkan terlebih dahulu sebelum menerima 

kewajiban hukum yang bersifat mengikat. 

Proses bertahap ini sejalan dengan fakta bahwa Al-Qur’an diturunkan secara berangsur 

selama lebih dari dua puluh tahun. Allah SWT menegaskan bahwa Al-Qur’an diturunkan sedikit demi 

sedikit agar mudah dipahami dan diamalkan oleh manusia (QS. Al-Isra’: 106). Para ulama menjelaskan 

bahwa metode ini bukan hanya berkaitan dengan cara turunnya wahyu, tetapi juga berkaitan dengan 

strategi pembentukan hukum dan karakter umat Islam. Dengan demikian, gradualisme merupakan 

bagian dari metode pendidikan ilahi dalam membangun masyarakat beriman. 

Dalam perspektif ushul al-fiqh, pensyariatan bertahap mencerminkan prinsip kemudahan dan 

penghilangan kesulitan (raf’ al-haraj). Islam tidak bertujuan memberatkan manusia dengan kewajiban 

yang belum mampu mereka jalankan. Oleh karena itu, hukum-hukum yang memiliki dampak besar 

dalam kehidupan sosial biasanya diawali dengan pembinaan kesadaran dan nilai, kemudian diikuti 

dengan penetapan aturan yang lebih tegas. Pendekatan ini menunjukkan bahwa syariat Islam sangat 

memperhatikan aspek kemaslahatan umat. Contoh paling jelas dari pensyariatan bertahap dapat 

dilihat dalam larangan khamr. Al-Qur’an tidak langsung mengharamkan khamr, tetapi terlebih dahulu 

menjelaskan dampak negatifnya, kemudian melarang shalat dalam keadaan mabuk, hingga akhirnya 

menetapkan pengharaman secara total (QS. Al-Ma’idah [5]: 90). Pola yang sama juga tampak dalam 

pensyariatan shalat, puasa, dan zakat, yang semuanya melalui proses penguatan nilai sebelum 

penetapan kewajiban hukum. 

Dalam konteks zakat, pensyariatan bertahap menunjukkan bahwa Al-Qur’an lebih dahulu 

membangun kepedulian sosial dan kesadaran berbagi sebelum mewajibkan zakat secara hukum. Pada 

tahap awal, zakat hadir sebagai nilai moral dan sosial, kemudian berkembang menjadi ibadah spiritual, 

dan akhirnya ditetapkan sebagai kewajiban hukum dengan ketentuan yang jelas. Menurut Yusuf al-

Qaradawi, pendekatan ini membuktikan bahwa syariat Islam tidak hanya berorientasi pada kepatuhan 

hukum, tetapi juga pada pembentukan kesadaran dan tanggung jawab sosial umat. 

Dengan demikian, konsep pensyariatan bertahap merupakan bukti kebijaksanaan Al-Qur’an 

dalam membangun sistem hukum yang seimbang antara idealisme normatif dan realitas manusia. 

Pendekatan ini menjadikan hukum Islam tidak kaku, tetapi tetap tegas, serta relevan untuk diterapkan 

dalam berbagai konteks zaman, termasuk dalam pengelolaan zakat di era kontemporer. 

 

 



5 
 

LexIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications 

 

B. Tahapan – Tahapan Persyariatan Zakat dalam Al-Qur’an 

Persyariatan zakat dalam Al-Qur’an merupakan bagian dari pola umum legislasi Islam yang 

diterapkan secara bertahap. Prinsip bertahap (tadarruj fii al-tasyri’) ini menunjukkan bahwa Al-Qur’an 

tidak hanya berfungsi sebagai sumber hukum, tetapi juga sebagai sarana pembinaan kesadaran moral 

dan sosial umat. Zakat, sebagai salah satu rukun Islam, tidak langsung ditetapkan dalam bentuk 

kewajiban hukum yang mengikat, melainkan melalui proses edukatif yang menyesuaikan kondisi 

psikologis dan sosial masyarakat Arab pada masa turunnya wahyu. Dengan demikian, tahapan 

pensyariatan zakat mencerminkan kebijaksanaan syariat dalam membangun kepatuhan hukum yang 

berlandaskan kesadaran, bukan paksaan. 

Pada periode Makkiyah awal, Al-Qur’an belum memperkenalkan zakat sebagai kewajiban 

hukum dengan ketentuan teknis tertentu. Ayat-ayat yang turun pada fase ini lebih menekankan nilai-

nilai kepedulian sosial (anjuran berbagi), seperti perhatian terhadap fakir miskin, anak yatim, dan 

kaum tertindas, seperti yang disebutkan dalan QS. Al-an’am ayat 141: 

 …وَاٰتوُْا حَقَّهٗ يوَْمَ حَصَادِه  …

“…dan berikanlah haknya (zakatnya) pada waktu memetik hasilnya…”. Dan dalam QS. Al-Ma’arij ayat 

24-25: 

اۤى  لِ وَالْمَحْرُوْمِ  عْلوُْمٌل ِلسَّ  وَالَّذِيْنَ فيِْْٓ امَْوَالِهِمْ حَقٌّ مَّ

“Yang di dalam hartanya ada bagian tertentu untuk orang (miskin) yang meminta-minta dan orang 

(miskin) yang menahan diri dari meminta-minta”. 

 

Al-Qur’an menggunakan istilah-istilah umum seperti infaq, shadaqah, dan penyebutan adanya 

hak orang miskin dalam harta orang kaya. Redaksi ayat-ayat Makkiyah bersifat persuasif dan etis, 

bukan normatif-yuridis. Tujuan utamanya adalah membentuk kesadaran bahwa harta tidak bersifat 

absolut, melainkan mengandung tanggung jawab sosial. Dalam konteks ini, zakat masih berfungsi 

sebagai ajaran moral yang menumbuhkan empati dan solidaritas sosial, sekaligus mengikis sikap 

individualisme yang mengakar dalam masyarakat pra-Islam. Memasuki fase akhir Makkiyah dan awal 

Madaniyah, Al-Qur’an mulai menguatkan dimensi spiritual zakat. Dalam QS. Al-Baqarah ayat 43: 

كٰوةَ... لٰوةَ وَاٰتوُا الزَّ  وَاقَيِْمُوا الصَّ

“Tegakkanlah salat, tunaikanlah zakat...”. Dan dalam QS. AL-Bayinah ayat 5:  

لٰوةَ  يْنَ ەۙ حُنفَاَۤءَ وَيقُِيْمُوا الصَّ َ مُخْلِصِيْنَ لهَُ الد ِ ا الََِّّ لِيعَْبدُُوا اللّٰه وَمَآْ امُِرُوْْٓ

كٰوةَ وَذٰلِكَ دِيْنُ الْقيَ مَِةِ     وَيؤُْتوُا الزَّ

“Mereka tidak diperintah, kecuali untuk menyembah Allah dengan mengikhlaskan ketaatan kepada-Nya 

lagi hanif (istikamah), melaksanakan salat, dan menunaikan zakat. Itulah agama yang lurus (benar).” 



6 
 

LexIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications 

 

 

Pada tahap ini, zakat tidak lagi sekadar dipahami sebagai tindakan sosial, tetapi mulai 

diposisikan sebagai bagian integral dari keimanan. Hal ini terlihat dari penyandingan zakat dengan 

shalat dalam berbagai ayat Al-Qur’an. Penyandingan tersebut mengandung pesan bahwa ibadah 

kepada Allah tidak hanya bersifat vertikal, tetapi juga harus terwujud dalam kepedulian sosial. Zakat 

pada fase ini dipahami sebagai sarana penyucian jiwa dan harta (tazkiyah), sehingga memiliki nilai 

ibadah yang mendalam. Walaupun ketentuan teknis zakat belum ditetapkan secara rinci, beban 

teologisnya telah diperkuat sebagai identitas orang beriman. Fase ini dapat dipahami sebagai tahap 

transisi yang mempersiapkan umat untuk menerima zakat sebagai kewajiban hukum. 

 

Tahap berikutnya terjadi pada periode Madaniyah, dalam QS. At-Taubah: 60 ketika zakat 

ditetapkan secara tegas sebagai kewajiban hukum yang mengikat. Pada fase ini, Al-Qur’an tidak hanya 

memerintahkan zakat, tetapi juga menjelaskan tujuan dan kerangka distribusinya. Dalam QS. At-

taubah: 60, menyebutkan penetapan delapan golongan penerima zakat serta perintah kepada Nabi 

Muhammad SAW untuk mengambil zakat dari kaum muslimin menunjukkan bahwa zakat telah 

memasuki ranah hukum publik. Bahasa yang digunakan Al-Qur’an bersifat imperatif, menandakan 

kewajiban yang tidak lagi bergantung pada kesukarelaan individu. Sejak fase ini, zakat memiliki 

konsekuensi hukum yang jelas, baik bagi individu yang wajib mengeluarkannya maupun bagi otoritas 

yang bertanggung jawab mengelolanya. Ketentuan teknis seperti nisab, haul, dan jenis harta zakat 

kemudian dijelaskan secara rinci melalui Sunnah Nabi SAW. 

Tahap terakhir dari pensyariatan zakat ditandai dengan institusionalisasi dan penegakan 

hukum. Pada masa Rasulullah SAW, zakat dikelola secara terorganisir melalui penunjukan amil yang 

bertugas mengumpulkan dan mendistribusikan harta zakat. Setelah wafatnya Nabi SAW, para khalifah 

melanjutkan dan memperkuat sistem ini. Ketegasan Abu Bakar ash-Shiddiq RA dalam menghadapi 

kelompok yang menolak membayar zakat menunjukkan bahwa zakat dipandang sebagai kewajiban 

publik yang tidak dapat ditawar. Pada masa Umar bin Khattab RA, pengelolaan zakat semakin 

terstruktur melalui lembaga Baitul Mal. Institusionalisasi ini menegaskan bahwa zakat bukan hanya 

ibadah personal, tetapi juga instrumen sosial-ekonomi yang berfungsi menjaga keadilan dan 

kesejahteraan masyarakat. 

Secara keseluruhan, tahapan pensyariatan zakat dalam Al-Qur’an menunjukkan 

perkembangan yang sistematis dari ajaran moral menuju kewajiban hukum yang terlembaga. Proses 

ini menggambarkan keunggulan metode legislasi Al-Qur’an yang memperhatikan kesiapan umat, 

membangun kesadaran sebelum penetapan hukum, serta mengintegrasikan dimensi spiritual dan 

sosial secara seimbang. Dengan pendekatan bertahap tersebut, zakat tidak hanya menjadi kewajiban 

formal, tetapi juga sarana transformasi moral dan sosial yang berkelanjutan dalam kehidupan umat 

Islam. 

C. Analisis Perbandingan Antar Tahap Persyariatan Zakat 



7 
 

LexIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications 

 

Jika Jika ditelaah secara menyeluruh, pensyariatan zakat dalam Al-Qur’an menunjukkan pola 

perkembangan yang bertahap dan terencana. Pada tahap awal, ayat-ayat zakat turun dengan redaksi 

yang bersifat persuasif dan tidak menggunakan bentuk perintah langsung. Al-Qur’an lebih banyak 

menjelaskan bahwa dalam harta orang beriman terdapat hak bagi orang miskin dan orang yang 

membutuhkan. Gaya bahasa semacam ini berfungsi membangun kesadaran moral dan rasa empati 

sosial, tanpa membebani umat dengan kewajiban hukum yang ketat. Pada fase ini, zakat lebih 

dipahami sebagai nilai etika dan kepedulian kemanusiaan daripada kewajiban syariat yang mengikat. 

Seiring perkembangan masyarakat Muslim, redaksi ayat-ayat zakat mulai mengalami 

perubahan. Al-Qur’an kemudian menyandingkan zakat dengan shalat sebagai tanda keimanan 

seseorang. Penyandingan ini menunjukkan bahwa zakat tidak lagi diposisikan sekadar sebagai 

perbuatan sosial, tetapi telah menjadi bagian dari ibadah yang memiliki dimensi spiritual. Zakat 

berfungsi sebagai sarana penyucian jiwa dan harta, sehingga keimanan tidak hanya diwujudkan 

melalui ritual individual, tetapi juga melalui tanggung jawab sosial. Tahap ini menjadi jembatan 

penting antara nilai moral dan kewajiban hukum. 

Pada periode Madaniyah, zakat ditetapkan secara tegas sebagai kewajiban hukum. Al-Qur’an 

mulai menggunakan bentuk perintah langsung, seperti perintah untuk menunaikan zakat dan 

mengambil zakat dari harta kaum Muslimin. Perubahan redaksi ini menunjukkan bahwa zakat telah 

memasuki fase normatif, di mana kewajiban tersebut tidak lagi bersifat sukarela, tetapi mengikat 

secara syar‘i. Selain itu, Al-Qur’an juga menetapkan golongan penerima zakat secara jelas, yang 

menandakan bahwa zakat memiliki tujuan sosial yang terstruktur dan terarah. Dalam kajian fiqh, fase 

ini menegaskan bahwa zakat merupakan kewajiban individual bagi setiap Muslim yang telah 

memenuhi syarat. 

Tahap berikutnya adalah institusionalisasi zakat dalam kehidupan sosial dan kenegaraan. 

Pada masa Rasulullah SAW, zakat dikelola oleh amil yang ditunjuk secara resmi, sehingga 

pengumpulan dan pendistribusiannya berjalan secara teratur. Setelah wafatnya Rasulullah SAW, 

kebijakan Abu Bakar ash-Shiddiq RA yang memerangi kelompok penolak zakat semakin menegaskan 

bahwa zakat bukan hanya kewajiban personal, tetapi juga kewajiban publik yang berada di bawah 

otoritas negara. Dengan demikian, zakat menjadi bagian dari sistem hukum dan ekonomi Islam yang 

berfungsi menjaga keadilan sosial dan keseimbangan ekonomi umat. 

Jika dibandingkan secara keseluruhan, setiap tahap pensyariatan zakat memiliki karakteristik 

yang saling melengkapi. Tahap awal menekankan pembinaan akhlak dan kesadaran sosial, tahap 

berikutnya memperkuat dimensi spiritual, kemudian dilanjutkan dengan penetapan kewajiban hukum, 

dan akhirnya diakhiri dengan penguatan kelembagaan. Pola bertahap ini menunjukkan bahwa Al-

Qur’an tidak hanya menetapkan hukum, tetapi juga memperhatikan kesiapan psikologis dan sosial 

umat dalam menerimanya. Inilah yang menjadikan pensyariatan zakat sebagai salah satu bukti 

keunggulan metodologi hukum Islam yang bersifat realistis dan humanis. 

Dengan pendekatan bertahap tersebut, zakat tidak dipahami sebagai beban finansial semata, 

melainkan sebagai instrumen pembinaan iman, solidaritas sosial, dan kesejahteraan umat. Pola ini juga 

relevan untuk konteks kontemporer, di mana keberhasilan pengelolaan zakat sangat bergantung pada 



8 
 

LexIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications 

 

pemahaman masyarakat terhadap makna dan tujuan zakat itu sendiri. Oleh karena itu, analisis 

perbandingan antar tahap pensyariatan zakat menegaskan bahwa zakat merupakan sistem yang 

dibangun secara matang dan berkelanjutan dalam Al-Qur’an. 

 

 

D. Hikmah dan Implikasi Pensyariatan Zakat Secara Bertahap 

Persyariatan Pensyariatan zakat secara bertahap dalam Al-Qur’an menunjukkan bahwa Islam 

tidak membebani umatnya secara tiba-tiba, tetapi mendidik dan mempersiapkan mereka secara 

perlahan. Pada tahap awal, zakat diperkenalkan sebagai anjuran moral untuk membantu orang lain 

dan peduli terhadap kaum lemah. Pendekatan ini bertujuan menumbuhkan kesadaran bahwa harta 

bukan hanya milik pribadi, tetapi juga memiliki hak sosial. Setelah nilai ini tertanam, barulah zakat 

ditetapkan sebagai kewajiban hukum yang mengikat. Pola ini memperlihatkan bahwa kewajiban zakat 

dibangun di atas fondasi iman dan kesadaran, bukan paksaan semata. 

Dari sisi pendidikan iman, tahapan ini mengajarkan bahwa ketaatan dalam Islam harus lahir 

dari pemahaman dan keyakinan. Zakat tidak hanya berfungsi membersihkan harta, tetapi juga 

membentuk kepribadian seorang Muslim agar memiliki sifat dermawan, peduli, dan bertanggung 

jawab secara sosial. Oleh karena itu, sebelum zakat diwajibkan secara hukum, Al-Qur’an terlebih 

dahulu menanamkan nilai tazkiyah (penyucian jiwa). Hal ini menunjukkan bahwa tujuan utama zakat 

bukan sekadar pengumpulan dana, melainkan pembinaan moral dan spiritual umat. 

Secara psikologis dan sosial, pensyariatan zakat secara bertahap mencegah munculnya 

penolakan dari masyarakat. Jika zakat diwajibkan secara langsung tanpa persiapan mental dan sosial, 

besar kemungkinan akan menimbulkan keberatan atau bahkan penolakan. Dengan pendekatan 

bertahap, masyarakat perlahan dibiasakan untuk berbagi dan merasakan manfaat sosial dari zakat. 

Pola ini sejalan dengan prinsip syariat Islam yang bertujuan menghindarkan kesulitan dan 

memperhatikan kondisi manusia sebagai subjek hukum. 

Dalam kajian fiqh, tahapan pensyariatan zakat menunjukkan hubungan yang erat antara nilai 

moral, ibadah, dan hukum. Zakat pada awalnya bersifat anjuran etis, kemudian menjadi ibadah yang 

mencerminkan keimanan, dan akhirnya ditetapkan sebagai kewajiban hukum yang memiliki aturan 

jelas. Perkembangan ini menegaskan bahwa hukum Islam tidak berdiri secara kaku, tetapi tumbuh dari 

nilai-nilai moral yang hidup dalam masyarakat. Dengan demikian, zakat menjadi contoh nyata 

bagaimana syariat Islam mengintegrasikan aspek spiritual dan sosial dalam satu ketentuan hukum. 

Dari sisi sosial dan ekonomi, pensyariatan zakat secara bertahap berperan penting dalam 

membangun keadilan sosial. Zakat tidak hanya dimaksudkan untuk membantu fakir miskin secara 

sementara, tetapi juga untuk menciptakan pemerataan ekonomi. Ketika zakat diwajibkan setelah 

kesadaran sosial terbentuk, pelaksanaannya menjadi lebih efektif dan diterima dengan baik oleh 

masyarakat. Sejarah Islam menunjukkan bahwa zakat yang dikelola secara benar mampu mengurangi 

kemiskinan dan memperkuat solidaritas sosial umat. 



9 
 

LexIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications 

 

Dalam konteks kekinian, hikmah pensyariatan zakat secara bertahap tetap relevan. Banyak 

umat Islam yang masih memandang zakat hanya sebagai kewajiban administratif, bukan sebagai 

ibadah yang memiliki dampak sosial besar. Oleh karena itu, penguatan edukasi zakat perlu 

didahulukan sebelum penegakan aturan formal. Pendekatan ini sejalan dengan metode Al-Qur’an yang 

mendahulukan pembinaan kesadaran sebelum pemberlakuan kewajiban. Dengan cara ini, zakat dapat 

berfungsi secara optimal sebagai instrumen ibadah, keadilan sosial, dan pembangunan umat. 

 

 

Penutup 

Kajian ini menegaskan bahwa zakat dalam Al-Qur’an tidak disyariatkan secara instan sebagai 

kewajiban hukum, melainkan melalui proses bertahap yang memperlihatkan pola edukatif dan 

transformatif dalam legislasi Islam. Pada tahap awal, Al-Qur’an menanamkan kesadaran etis melalui 

dorongan berbagi dan kepedulian terhadap kelompok rentan, sehingga zakat berfungsi sebagai sarana 

pembentukan sensitivitas sosial masyarakat muslim. Fase ini menunjukkan bahwa syariat Islam 

mendahulukan internalisasi nilai sebelum pemberlakuan norma hukum yang mengikat. 

Tahap selanjutnya memperlihatkan pergeseran zakat menjadi ekspresi keimanan yang 

terintegrasi dengan ibadah ritual. Penyandingan zakat dengan shalat menandai penguatan dimensi 

spiritual sekaligus memperluas makna zakat sebagai instrumen penyucian jiwa dan harta. 

Transformasi ini memperlihatkan bahwa kewajiban zakat dibangun di atas fondasi kesadaran iman, 

bukan sekadar kepatuhan formal terhadap aturan. 

Pada periode Madaniyah, zakat ditetapkan sebagai kewajiban hukum yang memiliki 

konsekuensi sosial dan kelembagaan. Pengaturan mengenai mekanisme pengumpulan, sasaran 

distribusi, serta peran otoritas publik menunjukkan bahwa zakat berfungsi sebagai instrumen regulatif 

dalam tata kelola masyarakat Islam. Institusionalisasi zakat pada masa Nabi Muhammad SAW dan para 

khalifah awal memperkuat posisinya sebagai pilar kesejahteraan dan keadilan sosial. 

Dengan demikian, tahapan pensyariatan zakat mencerminkan keunggulan metodologis Al-

Qur’an dalam merancang sistem hukum yang kontekstual, berorientasi pada kemaslahatan, dan 

berkelanjutan. Pola bertahap ini tidak hanya relevan secara historis, tetapi juga memberikan kerangka 

konseptual bagi pengelolaan zakat di era kontemporer, agar zakat tidak berhenti pada aspek normatif-

administratif, melainkan berfungsi optimal sebagai instrumen pemberdayaan dan pembangunan umat. 

 

Daftar Pustaka 

Al-Bukhārī, M. ibn I. (n.d.). Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Kitāb az-Zakāh, Bāb Wujūb az-Zakāh. 

Al-Qaraḍāwī, Y. (2020). Madkhal li Dirāsat asy-Syarī‘ah al-Islāmiyyah. Kairo: Maktabah Wahbah. 
(Reprint resmi) 

Al-Qaraḍāwī, Y. (2021). Fiqh az-Zakāh (Vol. 1). Beirut: Mu’assasah ar-Risālah. 
(Cetakan ulang ilmiah) 



10 
 

LexIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications 

 

 Al-Qaṭṭān, M. K. (2020). Mabāḥith fī ‘Ulūm al-Qur’ān. Kairo: Maktabah Wahbah. 
(Cetakan revisi & reprint) 

Auda, J. (2008). Maqāṣid al-syarī‘ah as philosophy of Islamic law: A systems approach. London: 
International Institute of Islamic Thought. 

Az-Zarkasyī, B. al-D. (2007). Al-Burhān fī ‘ulūm al-Qur’ān (Vol. 1). Beirut: Dār al-Ma‘rifah. 

Az-Zuḥaylī, W. (2020). Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī (Vol. 2). Damaskus: Dār al-Fikr. 
(Reprint akademik) 

Az-Zuḥaylī, W. (2021). Al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu (Vol. 3). Damaskus: Dār al-Fikr. 
(Cetakan ulang internasional) 

Chapra, M. U. (1984). The role of zakah in the Islamic economic system. Journal of King Abdulaziz 
University: Islamic Economics, 2, 19–20. 

Hafidhuddin, D. (2013). Optimalisasi zakat dalam perekonomian modern. Al-Iqtishad: Jurnal Ilmu 
Ekonomi Syariah, 5(1), 7–9. 

Hafidhuddin, D. (2014). Peran strategis zakat dalam pembangunan ekonomi umat. Al-Infaq: Jurnal 
Ekonomi Islam, 5(1), 1–15. 

Hennink, M., Hutter, I., & Bailey, A. (2020). Qualitative Research Methods (2nd ed.). SAGE Publications 
Ltd. ejournal.bamala.org 

Ibn ‘Āsyūr, M. al-Ṭ. (2020). At-Taḥrīr wa at-Tanwīr (Vol. 29). Tunis: ad-Dār at-Tūnisiyyah li an-Nasyr. 
(Cetakan ulang resmi edisi tahqīq) 

 Izutsu, T. (2021). Ethico-Religious Concepts in the Qur’an. Montreal: McGill-Queen’s University Press. 
(Reprint edition) 

Mahbubi, M. (2024). Filsafat Ilmu; Sebuah Catatan Ringkas. Global Aksara. globalaksarapers.com 
Mahbubi, M. (2025). Filsafat Pendidikan Islam di Era AI: Integrasi Epistemologi dan Aksiologi Islam. An-

Nuha, 5(1). annuha.ppj.unp.ac.id 
Mahmud, H. (2025). Metodologi Penelitian Kualitatif. STIE Darul Falah Press. 

penerbit.stiedarulfalahmojokerto.ac.id 
Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldana, J. (2013). Qualitative Data Analysis: A Methods Sourcebook. 

SAGE Publications. ejournal.bamala.org 

Shihab, M. Q. (2021). Tafsir al-Mishbah (Vol. 1). Jakarta: Lentera Hati. 
(Edisi cetak ulang terbaru) 

Subhi, R., Rohman, T., Hami, W., et al. (2025). Metodologi Penelitian Sosial Keagamaan Dalam Berbagai 
Perspektif: Edisi Revisi. Muntaha Noor Institute. book.muntahanoorinstitute.com 

 

 

https://ejournal.bamala.org/index.php/almurtado/article/download/285/71?utm_source=chatgpt.com
https://globalaksarapers.com/product/filsafat-ilmu-sebuah-catatan-ringkas/?utm_source=chatgpt.com
https://annuha.ppj.unp.ac.id/index.php/annuha/article/download/591/217?utm_source=chatgpt.com
https://penerbit.stiedarulfalahmojokerto.ac.id/book/16?utm_source=chatgpt.com
https://ejournal.bamala.org/index.php/almurtado/article/download/285/71?utm_source=chatgpt.com
https://book.muntahanoorinstitute.com/index.php/mni/catalog/book/33?utm_source=chatgpt.com

