
  1  

Journal homepage: https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/ 

LexIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications 
Vol. 01, No. 05 (2025), DOI: 10.33650/joki.v4i2  
p-ISSN: 2715-0410; e-ISSN: 2715-6427 

Al-Khurūj min al-Khilāf dalam Perspektif Al-Qur’an: Telaah Perbedaan 

Fasl dan Wasl pada Shalat Witir 
Amryna Rosyada1, Nabila A’thiyaJazilah2, Lailatus Syafa’ah3, Mohammad Nabiel4 

1 Institut Agama Islam BadrusSholeh, Kediri, Indonesia (amrynaamryna661@gmail.com) 
2Institut Agama Islam BadrusSholeh, Kediri, Indonesia (nabilajazilah895@gmail.com) 

3Institut Agama Islam BadrusSholeh, Kediri, Indonesia (lailasyafa206@gmail.com) 
4Institut Agama Islam BadrusSholeh, Kediri, Indonesia (nabiel47@gmail.com)  

 

 

Article Info  ABSTRAK  

Article history: 

Pengajuan 2 Bulan 1x 
Diterima 2 Bulan 1x 
Diterbitkan 2 Bulan 1x 

 Perbedaan pendapat ulama mengenai tata cara pelaksanaan shalat witir, 
khususnya antara metode faṣl (dipisah) dan waṣl (bersambung), merupakan 
bentuk ikhtilaf ijtihādiyyah yang kerap memunculkan kebingungan di 
kalangan masyarakat. Artikel ini bertujuan menganalisis prinsip al-khurūj 
min al-khilāf dalam perspektif Al-Qur’an serta relevansinya dalam 
menyikapi perbedaan tata cara shalat witir tersebut. Penelitian ini 
menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan normatif-analitis, 
melalui kajian terhadap ayat-ayat Al-Qur’an, tafsir klasik dan kontemporer, 
serta literatur fiqh lintas mazhab.Hasil kajian menunjukkan bahwa prinsip 
al-khurūj min al-khilāf memiliki landasan nilai Qur’ani yang kuat, antara lain 
prinsip kemudahan (al-yusr), penghindaran kesulitan (raf‘ al-ḥaraj), etika 
pengelolaan ikhtilaf, dan anjuran memilih amalan terbaik (ittibā‘ al-aḥsan). 
Dalam konteks shalat witir, perbedaan antara metode faṣl dan waṣl 
termasuk khilaf mu‘tabar karena masing-masing didukung oleh dalil dan 
pandangan ulama. Prinsip al-khurūj min al-khilāf menganjurkan pemilihan 
metode faṣl sebagai praktik yang lebih aman dan minim potensi 
perselisihan, tanpa menafikan keabsahan metode waṣl.Penelitian ini 
menyimpulkan bahwa al-khurūj min al-khilāf berfungsi sebagai etika 
beragama yang menegaskan moderasi, toleransi, dan rahmah, bukan 
sebagai standar tunggal dalam praktik ibadah. 

Keywords: 

al-khurūj min al-khilāf, 
ikhtilaf fiqh, 
shalat witir, 
faṣl dan waṣl. 

 

Corresponding Author: 

LailatusSyafa’ah 

Institut Agama Islam BadrusSholeh, Kediri, Indonesia 
Email:lailasyafa206@gmail.com 

 

Pendahuluan  

Perbedaan pendapat (ikhtilāf) dalam praktik ibadah merupakan fenomena yang tidak 

terpisahkan dari khazanah hukum Islam. Perbedaan tersebut lahir dari keragaman metode istinbāṭ, 

perbedaan pemahaman terhadap dalil Al-Qur’an dan hadis, serta variasi praktik Nabi Muhammad saw. 

yang diriwayatkan oleh para sahabat. Dalam konteks ini, ikhtilāf tidak selalu bermakna pertentangan 

yang harus dihindari, melainkan realitas ijtihādiyyah yang diakui dan dihormati dalam tradisi 

keilmuan Islam.(Jailuddin et al., 2025) Namun demikian, dalam praktik keberagamaan di tengah 

masyarakat, perbedaan tersebut tidak jarang melahirkan kebingungan, sikap saling menyalahkan, 

bahkan klaim kebenaran tunggal terhadap satu bentuk amalan tertentu. 

Salah satu contoh nyata dari ikhtilāf fiqhiyyah yang muʿtabar adalah perbedaan tata cara 

pelaksanaan shalat witir tiga rakaat, khususnya antara metode faṣl (dua rakaat salam, kemudian satu 

rakaat salam) dan waṣl (tiga rakaat sekaligus dengan satu salam). Kedua metode ini memiliki dasar 

hadis dan diakui oleh para ulama mazhab, meskipun terdapat perbedaan penilaian hukum di antara 

mereka. Di satu sisi, perbedaan ini menunjukkan fleksibilitas syariat dalam praktik ibadah; namun di 

https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/
mailto:amrynaamryna661@gmail.com
mailto:nabilajazilah895@gmail.com
mailto:lailasyafa206@gmail.com
mailto:nabiel47@gmail.com
mailto:lailasyafa206@gmail.com


2 
 

LexIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications 

sisi lain, perbedaan tersebut sering kali dipahami secara sempit dan normatif, tanpa kerangka etik 

yang memadai untuk menyikapinya secara arif dan proporsional. 

Dalam menghadapi realitas ikhtilāf tersebut, para ulama merumuskan sejumlah kaidah 

fiqhiyyah yang berfungsi sebagai pedoman metodologis dan etis dalam beragama. Salah satu kaidah 

yang relevan adalah al-khurūj min al-khilāf mustaḥabb, yaitu anjuran untuk memilih praktik ibadah 

yang dapat menghindarkan diri dari perselisihan pendapat ulama, selama tidak bertentangan dengan 

dalil yang kuat dan tidak menimbulkan kesulitan.(Munawaroh, 2017) Kaidah ini sering dipahami 

sebagai bentuk kehati-hatian (iḥtiyāṭ) dalam beragama, namun penerapannya kerap diposisikan 

semata-mata sebagai kaidah fiqh, tanpa dikaitkan secara mendalam dengan nilai-nilai normatif yang 

bersumber dari Al-Qur’an. 

Padahal, sikap kehati-hatian, penghindaran dari potensi kesalahan, serta dorongan untuk 

memilih amalan yang paling aman secara etik memiliki akar yang kuat dalam ajaran Al-Qur’an. Al-

Qur’an berulang kali menegaskan pentingnya menjauhi hal-hal yang meragukan, menghindari potensi 

keburukan, dan memilih jalan yang paling membawa kepada kebaikan dan keselamatan.(Muhammad 

Idris Jauhari, 2014) Oleh karena itu, kaidah al-khurūj min al-khilāf tidak hanya dapat dipahami sebagai 

rumusan teknis fiqhiyyah, tetapi juga sebagai refleksi dari prinsip-prinsip Qur’ani dalam menyikapi 

perbedaan dan mengelola keragaman praktik keagamaan. 

Sejauh penelusuran penulis, kajian-kajian mengenai shalat witir umumnya berfokus pada 

perbedaan pendapat mazhab dari aspek hukum dan dalil hadis, sementara kajian tentang kaidah al-

khurūj min al-khilāf lebih banyak dibahas dalam kerangka qawāʿid fiqhiyyah secara umum. Adapun 

penelitian yang secara khusus mengaitkan kaidah tersebut dengan perspektif Al-Qur’an serta 

menerapkannya secara komparatif pada perbedaan tata cara shalat witir—khususnya antara faṣl dan 

waṣl—masih relatif terbatas. Dengan demikian, terdapat celah akademik yang perlu diisi, yaitu 

integrasi antara nilai-nilai Qur’ani, kaidah fiqhiyyah, dan praktik ibadah konkret. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, rumusan masalah dalam penelitian ini adalah bagaimana 

prinsip al-Khurūj min al-Khilāf dapat dipahami dalam perspektif Al-Qur’an sebagai landasan etik dalam 

menyikapi perbedaan praktik ibadah, bagaimana perbedaan tata cara pelaksanaan shalat witir antara 

metode faṣl dan waṣl dijelaskan dalam khazanah fiqh berdasarkan dalil serta pandangan ulama 

mazhab, serta bagaimana relevansi prinsip al-Khurūj min al-Khilāf dalam perspektif Al-Qur’an 

terhadap penilaian normatif-komparatif atas praktik faṣl dan waṣl pada shalat witir. 

Adapun penelitian ini bertujuan untuk mengkaji dan menjelaskan prinsip al-Khurūj min al-

Khilāf dalam perspektif Al-Qur’an sebagai landasan etik dalam menyikapi perbedaan praktik ibadah, 

menganalisis perbedaan tata cara pelaksanaan shalat witir antara metode faṣl dan waṣl berdasarkan 

dalil serta pandangan ulama mazhab, serta menilai relevansi prinsip al-Khurūj min al-Khilāf dalam 

perspektif Al-Qur’an terhadap praktik faṣl dan waṣl pada shalat witir melalui pendekatan normatif-

komparatif. 

 

Metode Penelitian/Metode Kajian 



3 
 

LexIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications 

Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (library research) dengan pendekatan 

kualitatif-normatif dan metode komparatif.(Hamidi, 2005; Nursapia Harahap, 2014) Kajian ini 

menempatkan Al-Qur’an sebagai landasan normatif-etik dalam memahami prinsip al-Khurūj min al-

Khilāf, yang dianalisis melalui pendekatan tafsir tematik (mawḍū‘ī) terhadap ayat-ayat yang berkaitan 

dengan kehati-hatian, penghindaran dari keraguan, dan pengelolaan perbedaan. Data primer 

penelitian ini meliputi Al-Qur’an, kitab-kitab tafsir, hadis-hadis terkait praktik shalat witir, serta karya-

karya fiqh dan qawāʿid fiqhiyyah yang membahas kaidah al-Khurūj min al-Khilāf. Adapun data 

sekunder diperoleh dari artikel jurnal, buku, dan penelitian terdahulu yang relevan. Teknik analisis 

data dilakukan secara deskriptif-analitis(Ginting & Ginting, 2019) dengan membandingkan pandangan 

ulama mazhab mengenai tata cara shalat witir metode faṣl dan waṣl, kemudian menilainya 

berdasarkan prinsip al-Khurūj min al-Khilāf dalam perspektif Al-Qur’an untuk memperoleh 

kesimpulan normatif yang bersifat argumentatif dan proporsional. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Prinsip al-Khurūj min al-Khilāf dalam Tradisi Fiqh Islam 

Secara etimologis, istilah al-khurūj min al-khilāf tersusun dari kata al-khurūj (الخروج) yang 

berarti keluar atau meninggalkan, dan al-khilāf (الخلاف) yang bermakna perbedaan atau 

perselisihan. Dengan demikian, secara bahasa al-khurūj min al-khilāf dapat dipahami sebagai upaya 

keluar dari situasi perbedaan pendapat. Adapun secara terminologis dalam khazanah fiqh, kaidah al-

khurūj min al-khilāf mustaḥabb dimaknai sebagai anjuran untuk memilih suatu praktik hukum atau 

ibadah yang dapat menghindarkan diri dari perbedaan pendapat para ulama, selama pilihan tersebut 

tidak bertentangan dengan dalil yang sahih dan tidak menimbulkan kesulitan.(Al-Suyūṭī, n.d.) 

Dalam sistematika qawāʿid fiqhiyyah, kaidah al-khurūj min al-khilāf dikategorikan sebagai 

kaidah far‘iyyah, yaitu kaidah cabang yang lahir dari kaidah-kaidah besar (al-qawāʿid al-kulliyyah), 

khususnya kaidah al-yaqīn lā yazūlu bi al-syakk dan prinsip penghilangan mudarat. Ibn Nujaym 

menempatkan kaidah ini dalam kerangka kaidah-kaidah yang berfungsi sebagai pedoman praktis 

dalam menghadapi khilaf fiqhiyyah, bukan sebagai kaidah yang menetapkan hukum baru.(Nujaym, 

1999)al-Suyūṭī juga menegaskan bahwa keluar dari perbedaan pendapat dianjurkan selama tidak 

berujung pada penafian sunnah yang kuat atau menjerumuskan pelakunya ke dalam khilaf yang 

lain.(Al-Suyūṭī, n.d.) Hal ini menunjukkan bahwa ruang lingkup penerapan kaidah al-khurūj min al-

khilāf bersifat terbatas dan kontekstual, yakni hanya berlaku pada persoalan-persoalan ijtihādiyyah 

yang memiliki dasar dalil yang muʿtabar dan membuka ruang variasi amalan. 

Secara konseptual, kaidah al-khurūj min al-khilāf memiliki relasi yang erat dengan konsep 

iḥtiyāṭ (kehati-hatian) dalam fiqh. Iḥtiyāṭ dipahami sebagai sikap memilih jalan yang paling aman 

dalam beragama untuk menghindari kemungkinan terjatuh pada kesalahan atau praktik yang 

diperselisihkan keabsahannya. Dalam konteks ini, al-khurūj min al-khilāf dapat dipandang sebagai 

manifestasi praktis dari prinsip iḥtiyāṭ, khususnya dalam ranah ibadah.(Al-Nawawi, 2000) Para ulama 

menegaskan bahwa iḥtiyāṭ tidak boleh dipahami secara berlebihan hingga mengarah pada sikap 



4 
 

LexIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications 

memberatkan diri atau menafikan kemudahan yang dijamin oleh syariat. Dengan demikian, kaidah al-

khurūj min al-khilāf berfungsi sebagai pedoman etik fiqhiyyah yang menyeimbangkan antara kehati-

hatian, kemudahan, dan penghormatan terhadap keragaman pendapat ulama. 

Meskipun kaidah al-khurūj min al-khilāf mustaḥabb dianjurkan dalam tradisi fiqh Islam, para 

ulama menegaskan bahwa penerapannya tidak bersifat mutlak dan harus dibatasi oleh sejumlah syarat 

agar tidak menimbulkan problem hukum baru. Tanpa batasan yang jelas, kaidah ini justru berpotensi 

disalahgunakan untuk mengunggulkan satu pendapat secara absolut atau menafikan keragaman 

ijtihad yang telah diakui dalam khazanah fiqh. 

Syarat pertama dalam penerapan kaidah al-khurūj min al-khilāf adalah tidak menimbulkan 

khilaf baru. Artinya, praktik yang dipilih untuk keluar dari suatu perbedaan pendapat tidak boleh 

justru melahirkan perbedaan lain yang sama atau bahkan lebih kompleks. Al-Suyūṭī menegaskan 

bahwa keluar dari satu khilaf dengan cara terjatuh pada khilaf yang lain bertentangan dengan tujuan 

utama kaidah ini, yaitu mencapai kehati-hatian dan ketenangan dalam beragama.(Al-Suyūṭī, n.d.) 

Syarat kedua adalah tidak bertentangan dengan dalil sahih. Kaidah al-khurūj min al-khilāf tidak 

boleh diterapkan apabila bertabrakan dengan nash Al-Qur’an atau hadis sahih yang jelas dan tegas. Ibn 

Nujaym menekankan bahwa kaidah-kaidah fiqhiyyah berfungsi sebagai alat bantu istinbāṭ, bukan 

sebagai pengganti dalil utama syariat.(Nujaym, 1999)Dengan demikian, apabila suatu praktik yang 

dimaksudkan untuk keluar dari khilaf justru mengabaikan sunnah yang kuat atau bertentangan 

dengan dalil qat‘ī, maka praktik tersebut tidak dapat dibenarkan meskipun diklaim sebagai bentuk 

kehati-hatian. 

Syarat ketiga adalah tidak menafikan pendapat mu‘tabar. Kaidah al-khurūj min al-khilāf bersifat 

anjuran etik, bukan instrumen untuk mendeligitimasi pendapat lain yang memiliki dasar dalil dan 

metodologi ijtihad yang sah. Al-Nawawī menegaskan bahwa perbedaan pendapat dalam masalah 

ijtihādiyyah tidak boleh dijadikan alasan untuk menyalahkan atau membid‘ahkan pihak lain.(Al-

Nawawi, 2000) Penerapan kaidah ini harus disertai dengan pengakuan bahwa pendapat yang 

ditinggalkan tetap sah dan dapat diamalkan, meskipun dipandang kurang mencerminkan sikap kehati-

hatian. 

 

Landasan Qur’ani Prinsip al-Khurūj min al-Khilāf 

a. Prinsip Raf‘ al-Ḥaraj dalam QS. al-Baqarah: 185 

Prinsip penghilangan kesulitan (raf‘ al-ḥaraj) dalam hukum Islam memiliki landasan kuat dalam 

QS. al-Baqarah: 185,  

ُ بكُِمُ الْيسُْرَ وَلََ يرُِيدُ بكُِمُ الْعسُْرَ   يرُِيدُ اللَّه

Secara semantik, penggunaan kata yurīdu menunjukkan kehendak normatif Allah dalam 

pensyariatan hukum, sementara kata al-yusr menegaskan orientasi syariat pada kemudahan dan 

kelapangan, bukan pada pembebanan yang melampaui kemampuan manusia.(Ar-Razi, n.d.)Ayat ini 

menegaskan bahwa kemudahan bukanlah pengecualian, melainkan prinsip dasar dalam struktur 

hukum Islam. 



5 
 

LexIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications 

Al-Qurṭubī dalam tafsirnya menjelaskan bahwa ayat tersebut menjadi dalil umum bahwa syariat 

Islam dibangun untuk menghilangkan kesempitan dan memberikan keringanan, baik dalam konteks 

ibadah maupun aspek hukum lainnya.(Al-Qurthubi, n.d.)Ibn ‘Āsyūr menambahkan bahwa prinsip 

kemudahan merupakan tujuan umum syariat yang berfungsi menjaga keberlanjutan praktik 

keagamaan tanpa menimbulkan kesulitan psikologis maupun sosial. 

Nilai Qur’ani berupa kemudahan dan penghindaran kesulitan ini memiliki implikasi langsung 

dalam menyikapi perbedaan pendapat fiqh. Perbedaan praktik ibadah yang menimbulkan 

kebingungan, kegelisahan, atau konflik sosial dapat dipandang sebagai bentuk kesulitan non-fisik. 

Anjuran memilih praktik yang paling minim perbedaan sebagaimana ditegaskan dalam kaidah al-

khurūj min al-khilāf dapat dipahami sebagai manifestasi dari prinsip raf‘ al-ḥaraj. Selama pilihan 

tersebut tidak bertentangan dengan dalil sahih, keluar dari khilaf justru sejalan dengan kehendak Al-

Qur’an untuk menghadirkan kemudahan dan ketenangan dalam beragama. 

 

b. Etika Pengelolaan Ikhtilaf dalam QS. al-Nisā’: 59 

QS. al-Nisā’: 59 menegaskan prinsip dasar ketaatan dan tata kelola perbedaan dalam Islam melalui 

perintah 

سُ  ِ وَالره ولِ فإَنِ تنَاَزَعْتمُْ فيِ شَيْءٍ فرَُدُّوهُ إِلىَ اللَّه  

Pada kata radd al-nizā‘ ilā Allāh wa al-Rasūl mengandung makna pengembalian segala bentuk 

perselisihan kepada Al-Qur’an dan Sunnah sebagai rujukan normatif utama. Pengembalian ini tidak 

selalu berarti penghapusan perbedaan secara praktis, tetapi peneguhan bahwa perbedaan pendapat 

harus berlandaskan metodologi ijtihad yang sah dan berakar pada wahyu.(Al-Tabari, 2001) 

Para mufasir menjelaskan bahwa ayat ini mengakui kemungkinan terjadinya perbedaan pendapat 

(tanāzu‘) sebagai bagian dari dinamika kehidupan umat Islam. Ikhtilaf dalam persoalan ijtihādiyyah 

merupakan konsekuensi logis dari perbedaan kemampuan, pendekatan, dan konteks dalam 

memahami dalil.(Wahbah az-Zuhaili, 1986)Keberadaan ikhtilaf tidak dipandang sebagai 

penyimpangan dari ajaran agama, melainkan sebagai ruang intelektual yang dibenarkan selama tetap 

berada dalam koridor metodologis yang benar. 

Dalam kerangka tersebut, QS. al-Nisā’: 59 memberikan landasan etik yang menolak pemaksaan 

satu pendapat sebagai satu-satunya kebenaran mutlak. Ketaatan kepada Allah dan Rasul tidak diukur 

dari keseragaman praktik, melainkan dari kesungguhan merujuk kepada wahyu dan menjaga adab 

dalam perbedaan. Prinsip ini sejalan dengan kaidah al-khurūj min al-khilāf, yang menganjurkan kehati-

hatian dalam memilih praktik tanpa menegasikan keabsahan pendapat lain yang mu‘tabar.(Syafa’ah & 

Zuhdi, 2025) 

Dengan demikian, ayat ini menegaskan bahwa pengelolaan ikhtilaf dalam Islam harus dibangun di 

atas etika toleransi, saling menghormati, dan pengakuan terhadap keragaman ijtihad. Prinsip tersebut 

menjadi fondasi Qur’ani bagi sikap moderat dalam beragama, sekaligus mencegah perbedaan pendapat 

berkembang menjadi konflik dan klaim kebenaran tunggal dalam praktik keagamaan. 

 



6 
 

LexIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications 

c. Prinsip Ittibā‘ al-Aḥsan dalam QS. al-Zumar: 18 

Prinsip memilih amalan terbaik dalam Islam ditegaskan dalam QS. al-Zumar: 18  

 فيَتَهبعِوُنَ أحَْسَنهَُ 

Ayat tersebut menggambarkan karakter orang beriman yang mampu menyimak berbagai ajaran 

dan kemudian mengikuti yang paling baik di antaranya. Para mufasir menjelaskan bahwa frasa 

tersebut tidak hanya menunjukkan kepatuhan formal terhadap ajaran agama, tetapi juga menegaskan 

sikap selektif yang berorientasi pada kualitas pengamalan. Ibn Kathīr menafsirkan “yang terbaik” 

sebagai amalan yang paling benar dari sisi dalil sekaligus paling sempurna dalam 

pelaksanaannya.(Ash-Shabuni, 1999) 

Penekanan pada aḥsan menunjukkan bahwa Al-Qur’an mendorong umat Islam untuk melampaui 

batas minimal keabsahan hukum (ṣaḥīḥ), menuju pilihan amalan yang lebih utama dan lebih 

mendekati kesempurnaan. Dengan demikian, dalam situasi terdapat lebih dari satu praktik yang sama-

sama sah secara fiqh, Al-Qur’an memberikan ruang normatif untuk memilih praktik yang dinilai lebih 

baik, lebih hati-hati, dan lebih aman dari potensi kesalahan atau perbedaan pendapat.(Wahbah az-

Zuhaili, 1986) 

Dalam konteks perbedaan tata cara shalat witir, prinsip ittibā‘ al-aḥsan memberikan dasar Qur’ani 

bagi anjuran memilih praktik yang paling aman dari khilaf. Metode faṣl, yang diterima oleh mayoritas 

ulama dan tidak menyerupai shalat Maghrib, dipandang lebih minim kontroversi dibandingkan metode 

waṣl. Oleh karena itu, memilih faṣl dapat dipahami sebagai bentuk implementasi prinsip ittibā‘ al-

aḥsan, tanpa menafikan keabsahan waṣl sebagai praktik yang tetap memiliki dasar dalil dan 

pendukung dari kalangan ulama mu‘tabar.  

 

Al-Khurūj min al-Khilāf sebagai Sintesis Nilai Qur’ani dan Kaidah Fiqh 

Prinsip al-khurūj min al-khilāf dapat dipahami sebagai hasil sintesis antara nilai-nilai etik yang 

ditanamkan Al-Qur’an dan formulasi metodologis yang dikembangkan oleh para ulama fiqh. Al-Qur’an 

tidak merumuskan kaidah hukum secara teknis, tetapi menegaskan seperangkat nilai normatif seperti 

kemudahan (al-yusr), penghilangan kesulitan (raf‘ al-ḥaraj), anjuran memilih yang terbaik (ittibā‘ al-

aḥsan), serta etika pengelolaan perbedaan. Nilai-nilai inilah yang kemudian dibaca dan disistematisasi 

oleh para fuqaha melalui proses ijtihad menjadi kaidah fiqhiyyah yang bersifat aplikatif, salah satunya 

kaidah al-khurūj min al-khilāf mustaḥabb. 

Dalam tradisi fiqh, kaidah ini tidak ditempatkan sebagai hukum wajib yang mengikat, 

melainkan sebagai pedoman etik (irsyādī) dalam menyikapi perbedaan pendapat ijtihādiyyah. Ibn 

Nujaym dan al-Suyūṭī menegaskan bahwa kaidah fiqhiyyah berfungsi membantu penerapan hukum, 

bukan menggantikan kedudukan dalil utama syariat.(Al-Suyūṭī, n.d.; Nujaym, 1999). Sedangkan dalam 

praktik ibadah, prinsip ini memiliki fungsi etik yang signifikan. Dengan memilih praktik yang paling 

minim perbedaan, seorang muslim berupaya menjaga ketenangan beragama sekaligus memelihara 

ukhuwah di tengah pluralitas praktik. Kaidah ini juga berperan mencegah klaim kebenaran tunggal 

dalam persoalan ijtihādiyyah, karena praktik yang ditinggalkan demi kehati-hatian tetap diakui 



7 
 

LexIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications 

sebagai sah dan tidak tertolak. Pada saat yang sama, al-khurūj min al-khilāf membantu menghindari 

praktik yang berpotensi memicu perselisihan, khususnya dalam konteks sosial yang majemuk. Dengan 

demikian, kaidah ini tidak hanya merepresentasikan dimensi fiqh praktis, tetapi juga mencerminkan 

etika Qur’ani yang menekankan moderasi, toleransi, dan kebijaksanaan dalam pengamalan ajaran 

Islam. 

Khilaf Ulama tentang Fashl dan Washl 

Perbedaan pendapat ulama mengenai tata cara pelaksanaan shalat witir muncul terutama 

ketika witir dikerjakan dalam tiga rakaat. Dalam hal ini, para ulama mengemukakan beberapa bentuk 

pelaksanaan shalat witir yang didasarkan pada perbedaan pemahaman terhadap dalil-dalil hadis, 

sebagai berikut. 

a) faṣldengan dua kali salam 

Salah satu pendapat yang cukup dominan adalah pelaksanaan shalat witir dengan dua kali 

salam, yang dikenal dengan istilah faṣl (dipisahkan). 

Dalam praktik faṣl, shalat witir dilaksanakan dengan mengerjakan dua rakaat terlebih dahulu 

dan diakhiri dengan salam, kemudian dilanjutkan dengan satu rakaat tersendiri yang juga diakhiri 

dengan salam. Dengan demikian, shalat witir tiga rakaat dilakukan dalam dua rangkaian shalat yang 

terpisah. Pendapat ini dianut oleh mayoritas ulama dari berbagai mazhab fiqh, kecuali mazhab 

Ḥanafiyyah yang memiliki pandangan berbeda terkait pelaksanaan witir tiga rakaat.(Muhammad Idris 

Jauhari, 2014) 

Hal tersebut berdasarkan hadits Nabawi berikut : 

ِ بْنِ عُمَرَ ، عَنِ ابْنِ عُمَرَ : أنَههُ كَانَ يَفْصِلُ بيَْنَ شَفْعِهِ وَوِتْرِهِ  أخَْبَرَنيِ سَالِمُ بْنُ عَبْدِ اللَّه

ُ عَليَْهِ وَسَلهمَ  ُ عَنْهُمَا ، أنَه النهبيِه صَلهى اللَّه كَانَ يَفْعَلُ بتِسَْلِيمَةٍ ، وَأخَْبرََ ابْنُ عُمَرَ رَضِيَ اللَّه

 ذلَِكَ 

Artinya: “Telah menceritakan kepadaku Salim bin Ibnu Umar: Sesungguhnya Ayahnya memisahkan 

antara rakaat yang genap dengan rakaat yang ganjil dengan salam, dan Ibnu Umar mengabarkan: 

Sesungguhnya Nabi juga melakukan seperti itu (yaitu) memisahkannya dengan satu salam.” 

Hadis ini menunjukkan bahwa pemisahan antara shalat maghrib dan witir dengan salam 

memiliki legitimasi langsung dari praktik Nabi, sehingga menjadi dasar kuat bagi ulama yang 

menganjurkan pelaksanaan witir dengan metode faṣl. 

b) Wasl dengan Satu kali salam 

Pelaksanaan shalat witir tiga rakaat dengan satu kali salam dilakukan secara berkesinambungan 

tanpa disertai salam pada rakaat kedua, yang dalam terminologi fiqh dikenal sebagai metode waṣl 

(bersambung). Mazhab Syafi‘iyah dan Hanabilah memandang tata cara ini sebagai praktik yang 

dibolehkan, sementara mazhab Malikiyah menilainya makruh.(Muhammad Idris Jauhari, 2014) 

Pandangan yang membolehkan metode waṣl ini didasarkan pada hadis Nabi yang menjadi rujukan 

utama dalam penetapan kebolehannya. 



8 
 

LexIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications 

 

 ِ ُ عَنْهَا قاَلَتْ كَانَ رَسُولُ اللَّه يوُتِرُ بِخَمْسٍ، لََ صلى الله عليه وسلم عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّه

 يَجْلِسُ إلَِه فيِ آخِرِهِنه رواه مسلم

Artinya : “Rasulullah SAW pernah shalat witir dengan lima rakaat tanpa duduk tahiyat kecuali di bagian 

akhir.” (HR. Muslim) 

 

c) Wasl satu kali salam dengan tasyahud awal 

Pelaksanaan shalat witir tiga rakaat dengan satu salam dan disertai tasyahud awal dilakukan 

dengan melaksanakan tiga rakaat secara berkesinambungan, di mana pada rakaat kedua terdapat 

duduk sejenak untuk tasyahud awal sebelum dilanjutkan ke rakaat ketiga dan diakhiri dengan salam. 

Tata cara ini merupakan pendapat yang dianut oleh mazhab Ḥanafiyyah, yang memandang bahwa 

struktur shalat witir tiga rakaat memiliki kemiripan dengan shalat Maghrib.(Muhammad Idris Jauhari, 

2014) 

Mazhab Syafi‘iyah membolehkan pelaksanaan witir dengan cara tersebut, namun disertai 

penilaian karāhah karena dinilai menyerupai shalat Maghrib, sehingga dianggap kurang 

dianjurkan.(Az-Zuhaili, 2011) Adapun mazhab Hanabilah pada umumnya tidak menganjurkan 

pelaksanaan witir dengan satu salam dan tasyahud awal. Bahkan, al-Qāḍī Abū Ya‘lā, salah seorang 

ulama terkemuka dari kalangan Hanabilah, secara tegas melarang pelaksanaan witir dengan tata cara 

ini. Meskipun demikian, Ibn Taymiyyah—yang juga berafiliasi pada mazhab Hanbali—memberikan 

kelonggaran dengan menawarkan alternatif pelaksanaan witir melalui metode faṣl maupun waṣl, 

sehingga tetap membuka ruang pilihan dalam praktik ibadah ini. Dasar dari pelaksanaan shalat witir 

tersebut adalah perkataan Abu al-‘Aliyah : 

 

دٍ أنَه الْوِتْرَ مِثْل صَلاَةِ الْمَغْرِبِ فهََذاَ وِترُْ اللهيْل وَهَذاَ  عَلهمَناَ أصَْحَابُ مُحَمه

 وِتْرُ النههَارِ 

Artinya : “Para shahabat Nabi SAW mengajari kami bahwa shalat witir itu serupa dengan shalat 

Maghrib. Yang ini (shalat witir) adalah shalat witir malam dan yang itu (shalat Maghrib) adalah shalat 

witir siang.” 

 

Relevansi Prinsip al-Khurūj min al-Khilāf terhadap Praktik Faṣl dan Waṣl 

a. Faṣl sebagai Implementasi Prinsip Ittibā‘ al-Aḥsan 

Metode faṣl dalam pelaksanaan shalat witir, yaitu memisahkan dua rakaat pertama dengan satu 

rakaat terakhir melalui salam, dapat dipahami sebagai bentuk konkret penerapan prinsip ittibā‘ al-

aḥsan, yakni memilih praktik ibadah yang paling baik di tengah keberagaman pendapat fiqh. 

Keunggulan utama metode faṣl terletak pada tingkat penerimaannya yang luas di kalangan ulama 



9 
 

LexIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications 

lintas mazhab. Mayoritas mazhab fiqh mengakui keabsahan metode ini dan tidak memberikan 

penilaian karāhah terhadapnya, sehingga faṣl memiliki legitimasi yang kuat dalam tradisi hukum Islam. 

Selain itu, faṣl dinilai memiliki potensi khilaf yang minimal dibandingkan dengan bentuk 

pelaksanaan witir lainnya. Metode ini terhindar dari kemiripan dengan shalat Maghrib dan tidak 

memunculkan perdebatan terkait tasyahud awal atau kesatuan rakaat, yang sering menjadi titik 

perbedaan di antara para ulama.(Camelia, 2015) Dengan karakteristik tersebut, faṣl menjadi pilihan 

yang lebih aman secara fiqh, terutama dalam konteks sosial yang plural dan heterogen. 

Pilihan terhadap metode faṣl selaras dengan nilai Qur’ani tentang kehati-hatian dan kemudahan 

dalam beragama. Prinsip memilih praktik yang paling minim perbedaan sejalan dengan anjuran Al-

Qur’an untuk mengikuti yang terbaik (ittibā‘ al-aḥsan) dan menghindari kesulitan yang tidak perlu. 

Oleh karena itu, penerapan faṣl tidak hanya mencerminkan pertimbangan fiqh praktis, tetapi juga 

merepresentasikan sikap etik yang mengintegrasikan nilai kehati-hatian, toleransi, dan moderasi 

dalam pengamalan ibadah. 

b. Waṣl dalam Bingkai Toleransi Ikhtilaf Mu‘tabar 

Metode waṣl dalam pelaksanaan shalat witir, yaitu mengerjakan tiga rakaat secara 

berkesinambungan dengan satu salam, merupakan salah satu bentuk praktik ibadah yang berada 

dalam ranah ikhtilaf mu‘tabar. Meskipun tidak menjadi pilihan utama dalam perspektif al-khurūj min 

al-khilāf, metode waṣl tetap memiliki legitimasi fiqh dan tidak dapat dinilai sebagai praktik yang 

tertolak. Keabsahan waṣl didasarkan pada dalil hadis serta pandangan ulama dari mazhab yang 

membolehkannya, sehingga ia tetap berada dalam koridor praktik ibadah yang sah secara syar‘i. 

Dalam kerangka kaidah fiqh, keberadaan waṣl menegaskan bahwa anjuran keluar dari khilaf 

tidak dimaksudkan untuk menafikan atau meniadakan praktik yang telah dibenarkan oleh dalil dan 

diakui oleh ulama mu‘tabar. Kaidah al-khurūj min al-khilāf bersifat anjuran etik, bukan instrumen 

untuk mendeligitimasi pendapat lain dalam persoalan ijtihādiyyah. Oleh karena itu, meskipun metode 

faṣl dipandang lebih aman dari khilaf, praktik waṣl tetap dapat diamalkan tanpa dianggap menyelisihi 

syariat. 

Dengan demikian, penerimaan terhadap metode waṣl mencerminkan sikap toleransi terhadap 

ikhtilaf mu‘tabar dalam fiqh ibadah. Sikap ini menegaskan bahwa perbedaan tata cara pelaksanaan 

shalat witir tidak seharusnya menjadi sumber penilaian benar-salah secara mutlak, melainkan 

dipahami sebagai keragaman praktik yang sah. Dalam konteks ini, al-khurūj min al-khilāf berfungsi 

sebagai panduan kehati-hatian bagi individu, sementara toleransi terhadap waṣl mencerminkan 

penghormatan terhadap pluralitas ijtihad dalam tradisi hukum Islam. 

 

c. Al-Khurūj min al-Khilāf sebagai Etika Beragama, Bukan Standarisasi Tunggal 

Prinsip al-khurūj min al-khilāf tidak dimaksudkan sebagai instrumen untuk menyeragamkan 

praktik keagamaan atau menetapkan satu bentuk ibadah sebagai standar tunggal yang harus diikuti 

oleh seluruh umat Islam. Sebaliknya, kaidah ini berfungsi sebagai etika beragama yang lahir dari 

kesadaran akan pluralitas ijtihad dalam fiqh. Dengan karakter tersebut, al-khurūj min al-khilāf secara 



10 
 

LexIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications 

tegas menolak absolutisme fiqh, yaitu sikap yang memutlakkan satu pendapat hukum dan menafikan 

pandangan lain yang memiliki dasar dalil dan metodologi yang sah. 

Kaidah al-khurūj min al-khilāf mustaḥabb pada dasarnya merupakan prinsip fiqh yang memiliki 

cakupan luas dan hampir dapat diterapkan dalam seluruh wilayah fiqh, khususnya pada persoalan-

persoalan yang diwarnai oleh perbedaan pendapat ulama dalam proses istinbāṭ hukum.(Bisri, 1977) 

Oleh karena itu, kaidah ini tidak tepat dipahami sebagai kaidah yang terbatas pada satu bidang 

tertentu, seperti siyasah atau mu‘āmalah saja, melainkan sebagai pedoman etik yang relevan dalam 

berbagai aspek hukum Islam. Dalam situasi perbedaan pendapat yang bersifat toleran dan sama-sama 

memiliki landasan metodologis yang sah, prinsip ini berfungsi membantu seorang mukallaf untuk 

bersikap lebih berhati-hati, sehingga dapat terhindar dari kemungkinan kekeliruan atau keraguan 

dalam beramal. 

Dalam ranah persoalan ijtihādiyyah, perbedaan pendapat merupakan konsekuensi logis dari 

dinamika penafsiran terhadap nash. Oleh karena itu, penerapan al-khurūj min al-khilāf tidak boleh 

digunakan untuk menilai praktik lain sebagai keliru atau menyimpang, melainkan sebagai pilihan 

kehati-hatian yang bersifat personal dan kontekstual. Penegasan ini penting agar kaidah tersebut tidak 

bergeser menjadi alat legitimasi bagi klaim kebenaran tunggal dalam praktik ibadah. 

Perbedaan tata cara pelaksanaan shalat witir antara metode faṣl dan waṣl dapat dikategorikan 

sebagai bentuk khilāf mu‘tabar, mengingat masing-masing pendapat didasarkan pada dalil dan 

penalaran fiqh yang dapat dipertanggungjawabkan. Dalam konteks khilaf semacam ini, kaidah al-

khurūj min al-khilāf mustaḥabb memberikan arahan normatif untuk memilih praktik yang paling aman 

dari potensi perselisihan, selama pilihan tersebut tidak menimbulkan khilaf baru dan tidak 

bertentangan dengan dalil sahih. Dengan pendekatan ini, kehati-hatian tidak dipahami sebagai 

penafian terhadap perbedaan, melainkan sebagai upaya memilih jalan yang paling minim risiko 

fiqhiyyah. 

Pelaksanaan shalat witir dengan metode faṣl, yaitu mengerjakan dua rakaat dengan salam 

kemudian disusul satu rakaat dengan salam, dipandang lebih mencerminkan penerapan kaidah al-

khurūj min al-khilāf. Metode ini diterima oleh seluruh mazhab fiqh dan tidak menimbulkan persoalan 

kemakruhan karena terhindar dari kemiripan dengan shalat Maghrib. Dengan karakteristik tersebut, 

faṣl dapat diposisikan sebagai praktik yang lebih selamat dan lebih aman dalam konteks keluar dari 

potensi khilaf, terutama bagi mereka yang ingin menjaga kehati-hatian dalam beribadah. 

Meskipun demikian, penerapan kaidah al-khurūj min al-khilāf tidak bermuara pada penolakan 

terhadap keabsahan metode waṣl. Selama pelaksanaan witir dengan cara waṣl tidak menyerupai tata 

cara shalat Maghrib secara sempurna dan tetap berada dalam koridor pendapat ulama mu‘tabar, 

praktik tersebut tetap dinilai sah dan dapat diamalkan. Hal ini menegaskan bahwa kaidah al-khurūj 

min al-khilāf mustaḥabb bersifat anjuran etis-fiqhiyyah, bukan kewajiban normatif yang meniadakan 

praktik ibadah lain. Al-khurūj min al-khilāf menegaskan nilai moderasi (wasatiyyah) dan rahmah 

dalam beragama. Dengan mendorong sikap kehati-hatian tanpa menghilangkan toleransi, kaidah ini 

membantu menjaga keseimbangan antara komitmen terhadap kesempurnaan ibadah dan 

penghormatan terhadap keragaman praktik keagamaan. Dalam konteks ini, al-khurūj min al-khilāf 



11 
 

LexIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications 

berkontribusi pada pembentukan sikap beragama yang inklusif, bijaksana, dan berorientasi pada 

kemaslahatan, sejalan dengan tujuan umum syariat Islam. 

 

Penutup 

Kesimpulan 

Penelitian ini menunjukkan bahwa prinsip al-khurūj min al-khilāf memiliki landasan etik yang 

kuat dalam perspektif Al-Qur’an, terutama melalui nilai kemudahan (al-yusr), penghindaran kesulitan 

(raf‘ al-ḥaraj), pengelolaan perbedaan secara bijaksana, dan anjuran untuk memilih amalan terbaik 

(ittibā‘ al-aḥsan). Nilai-nilai Qur’ani tersebut kemudian diformulasikan oleh para ulama dalam bentuk 

kaidah fiqhiyyah yang berfungsi sebagai pedoman etis dalam menyikapi perbedaan pendapat 

ijtihādiyyah, bukan sebagai ketentuan hukum yang bersifat mengikat. 

Kajian terhadap perbedaan tata cara pelaksanaan shalat witir antara metode faṣl dan waṣl 

menunjukkan bahwa kedua bentuk praktik tersebut termasuk dalam kategori khilāf mu‘tabar, karena 

masing-masing memiliki dasar dalil dan pandangan ulama yang dapat dipertanggungjawabkan. Dalam 

konteks ini, prinsip al-khurūj min al-khilāf memberikan arahan normatif untuk memilih praktik yang 

paling aman dari potensi perselisihan, tanpa menafikan keabsahan praktik lain yang dibenarkan oleh 

dalil. Metode faṣl dipandang lebih mencerminkan penerapan prinsip ittibā‘ al-aḥsan karena diterima 

secara luas oleh seluruh mazhab dan terhindar dari potensi kemakruhan. Namun demikian, 

pelaksanaan witir dengan metode waṣl tetap dinilai sah dan tidak tertolak selama dilakukan sesuai 

dengan batasan yang ditetapkan oleh ulama mu‘tabar. 

Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa prinsip al-khurūj min al-khilāf seharusnya 

dipahami sebagai etika beragama yang menekankan kehati-hatian, toleransi, dan moderasi, bukan 

sebagai standar tunggal yang meniadakan keragaman praktik ibadah. Pendekatan ini sejalan dengan 

tujuan syariat dalam menjaga kemaslahatan, persatuan umat, dan nilai rahmah dalam kehidupan 

beragama. 

 

Saran 

Berdasarkan temuan penelitian ini, peneliti selanjutnya disarankan untuk mengembangkan 

kajian prinsip al-khurūj min al-khilāf pada konteks ibadah lain yang juga memiliki variasi praktik, 

seperti qunut, tata cara shalat berjamaah, atau perbedaan dalam ibadah sunnah lainnya. Selain itu, 

penelitian lanjutan dapat mengintegrasikan pendekatan sosiologis atau empiris untuk melihat 

bagaimana prinsip ini diterapkan dalam kehidupan keagamaan masyarakat muslim kontemporer. 

Pendekatan tersebut diharapkan dapat memperkaya pemahaman tentang fungsi etis kaidah fiqhiyyah 

dalam membangun moderasi dan harmoni beragama di tengah pluralitas praktik keislaman. 

 

Daftar Pustaka 

 

Al-Nawawi. (2000). Majmu’ Sharh al-Muhadhdhab. Dar al-Fikr. 

Al-Qurthubi. (n.d.). al-Jāmiʻ li Aḥkām al-Qur’ān. Dar al-Kutub al-Misriyyah. 



12 
 

LexIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications 

Al-Suyūṭī. (n.d.). al-Asybāh wa al-Naẓāʾir fī Qawāʿid wa Furūʿ Fiqh al-Syāfiʿiyyah. Dar al-Kitab al-

Islamiah. 

Al-Tabari. (2001). Jāmiʿ al-Bayān fī Taʾwīl Āy al-Qurʾān. Dar al-Fikr. 

Ar-Razi, F. (n.d.). Mafatih al-Ghaib (Tafsir al-Kabir). Dar Ihya’. 

Ash-Shabuni, M. A. (1999). Rawai’ al-Bayan Tafsir Ayat al-Ahkam min al-Qur’an. Dar al-Fikr. 

Az-Zuhaili, W. (2011). Fiqh Islam wa Adillatuhu, terj. Tim Pustaka Imam Syafi’i. Pustaka Imam Syafi’i. 

Bisri, M. A. (1977). al-Farāʾiḍ al-Bahiyyah: Risālah al-Qawāʿid al-Fiqhiyyah. Menara Kudus. 

Camelia, A. N. (2015). Hukum Mengerjakan Shalat Witir Menurut Mazhab Hanafi dan Mazhab Syafi’i. 

Ginting, H., & Ginting, A. (2019). Beberapa Teori Dan Pendekatan Semantik. Pendidikan Bahasa 

Indonesia Dan Sastra (Pendistra), 71–78. https://doi.org/10.54367/pendistra.v2i2.594 

Hamidi. (2005). Metode Penelitian Kualitatif, Aplikatif, Aplikasi Praktis Pembuatan Proposal Dn Laporan 

Penelitian. UMM Press. 

Jailuddin, S., Musyahid, A., & Akmal, A. M. (2025). Keluar Dari Perbedaan Pendapat Ulama ( Khilaf ) 

Adalah Sesuatu Yang Dianjurkan ( Sunnah / Mustahab ). Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmu 

Sosial, 3(1), 284–288. 

Muhammad Idris Jauhari. (2014). Al-Qawaid Al-Sarfiyah. Mutiara Press. 

Munawaroh, L. (2017). Penggunaan Kaidah Fiqhiyyah “Al-Khuruj min a-Khilaf Mustahab” Terkait BAB 

Ibadah dalam Kitab I’anat al- Thalibin. Nuansa: Jurnal Penelitian Ilmu Sosial Dan Keagamaan 

Islam, 14(1). 

Nujaym, I. (1999). al-Asybāh wa al-Naẓāʾir. Dar al-Kutub al-Ilmiyah. 

Nursapia Harahap. (2014). Penelitian Kepustakaan (08 no 01). Jurnal Iqra’. 

Syafa’ah, L., & Zuhdi, M. M. (2025). Dinamika Kejelasan Makna dalam Tafsir Hukum: Kajian Wadih ad-

Dalalah sebagai Instrumen Ushuliyyah dalam Interpretasi Ayat-Ayat Hukum al-Qur’an. Al-Iklil : 

Jurnal Dirasah Al-Qur’an Dan Tafsir, 3(2). 

Wahbah az-Zuhaili. (1986). Ushul al-Fiqih al-Islami. Dar al-Fikr. 

 

 


