LexlIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications
Vol. 01, No. 05 (2025), DOI: 10.33650/joki.v4i2
p-ISSN: 2715-0410; e-ISSN: 2715-6427 1

Al-Khuriij min al-Khilaf dalam Perspektif Al-Qur’an: Telaah Perbedaan

Fasl dan Wasl pada Shalat Witir

Amryna Rosyada’, Nabila A’thiyaJazilah® Lailatus Syafa’ah® Mohammad Nabiel*
Institut Agama Islam BadrusSholeh, Kediri, Indonesia (amrynaamryna661@gmail.com)
2Institut Agama Islam BadrusSholeh, Kediri, Indonesia (nabilajazilah895@gmail.com)
SInstitut Agama Islam BadrusSholeh, Kediri, Indonesia (lailasyafa206 @gmail.com)
4Institut Agama Islam BadrusSholeh, Kediri, Indonesia (nabiel47@gmail.com)

Article Info ABSTRAK

Article history: Perbedaan pendapat ulama mengenai tata cara pelaksanaan shalat witir,
khususnya antara metode fasl (dipisah) dan wasl (bersambung), merupakan
bentuk ikhtilaf ijtihadiyyah yang kerap memunculkan kebingungan di
kalangan masyarakat. Artikel ini bertujuan menganalisis prinsip al-khuraj
min al-khilaf dalam perspektif Al-Qur'an serta relevansinya dalam

Pengajuan 2 Bulan 1x
Diterima 2 Bulan 1x
Diterbitkan 2 Bulan 1x

menyikapi perbedaan tata cara shalat witir tersebut. Penelitian ini
Keywords: menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan normatif-analitis,
al-khurdj min al-khilaf, melalui kajian terhadap ayat-ayat Al-Qur’an, tafsir klasik dan kontemporer,
ikhtilaf figh, serta literatur figh lintas mazhab.Hasil kajian menunjukkan bahwa prinsip
al-khurdj min al-khilaf memiliki landasan nilai Qur’ani yang kuat, antara lain
prinsip kemudahan (al-yusr), penghindaran kesulitan (raf’ al-haraj), etika
pengelolaan ikhtilaf, dan anjuran memilih amalan terbaik (ittiba‘ al-ahsan).
Dalam konteks shalat witir, perbedaan antara metode fasl dan wasl
termasuk khilaf mu‘tabar karena masing-masing didukung oleh dalil dan
pandangan ulama. Prinsip al-khurQj min al-khilaf menganjurkan pemilihan
metode fasl sebagai praktik yang lebih aman dan minim potensi
perselisihan, tanpa menafikan keabsahan metode wasl.Penelitian ini
menyimpulkan bahwa al-khurQj min al-khilaf berfungsi sebagai etika
beragama yang menegaskan moderasi, toleransi, dan rahmah, bukan
sebagai standar tunggal dalam praktik ibadah.

shalat witir,
fasl dan wasl.

Corresponding Author:

LailatusSyafa’ah

Institut Agama Islam BadrusSholeh, Kediri, Indonesia
Email:lailasyafa206 @gmail.com

Pendahuluan

Perbedaan pendapat (ikhtilaf) dalam praktik ibadah merupakan fenomena yang tidak
terpisahkan dari khazanah hukum Islam. Perbedaan tersebut lahir dari keragaman metode istinbat,
perbedaan pemahaman terhadap dalil Al-Qur’an dan hadis, serta variasi praktik Nabi Muhammad saw.
yang diriwayatkan oleh para sahabat. Dalam konteks ini, ikhtilaf tidak selalu bermakna pertentangan
yang harus dihindari, melainkan realitas ijtihadiyyah yang diakui dan dihormati dalam tradisi
keilmuan Islam.(Jailuddin et al., 2025) Namun demikian, dalam praktik keberagamaan di tengah
masyarakat, perbedaan tersebut tidak jarang melahirkan kebingungan, sikap saling menyalahkan,
bahkan klaim kebenaran tunggal terhadap satu bentuk amalan tertentu.

Salah satu contoh nyata dari ikhtilaf fighiyyah yang mu‘tabar adalah perbedaan tata cara
pelaksanaan shalat witir tiga rakaat, khususnya antara metode fasl (dua rakaat salam, kemudian satu
rakaat salam) dan wasl (tiga rakaat sekaligus dengan satu salam). Kedua metode ini memiliki dasar
hadis dan diakui oleh para ulama mazhab, meskipun terdapat perbedaan penilaian hukum di antara

mereka. Di satu sisi, perbedaan ini menunjukkan fleksibilitas syariat dalam praktik ibadah; namun di

Journal homepage: https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/



https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/
mailto:amrynaamryna661@gmail.com
mailto:nabilajazilah895@gmail.com
mailto:lailasyafa206@gmail.com
mailto:nabiel47@gmail.com
mailto:lailasyafa206@gmail.com

2

sisi lain, perbedaan tersebut sering kali dipahami secara sempit dan normatif, tanpa kerangka etik
yang memadai untuk menyikapinya secara arif dan proporsional.

Dalam menghadapi realitas ikhtilaf tersebut, para ulama merumuskan sejumlah kaidah
fighiyyah yang berfungsi sebagai pedoman metodologis dan etis dalam beragama. Salah satu kaidah
yang relevan adalah al-khurtj min al-khilaf mustahabb, yaitu anjuran untuk memilih praktik ibadah
yang dapat menghindarkan diri dari perselisihan pendapat ulama, selama tidak bertentangan dengan
dalil yang kuat dan tidak menimbulkan kesulitan.(Munawaroh, 2017) Kaidah ini sering dipahami
sebagai bentuk kehati-hatian (ihtiyat) dalam beragama, namun penerapannya kerap diposisikan
semata-mata sebagai kaidah figh, tanpa dikaitkan secara mendalam dengan nilai-nilai normatif yang
bersumber dari Al-Qur’an.

Padahal, sikap kehati-hatian, penghindaran dari potensi kesalahan, serta dorongan untuk
memilih amalan yang paling aman secara etik memiliki akar yang kuat dalam ajaran Al-Qur’an. Al-
Qur’an berulang kali menegaskan pentingnya menjauhi hal-hal yang meragukan, menghindari potensi
keburukan, dan memilih jalan yang paling membawa kepada kebaikan dan keselamatan.(Muhammad
Idris Jauhari, 2014) Oleh karena itu, kaidah al-khurij min al-khilaf tidak hanya dapat dipahami sebagai
rumusan teknis fighiyyah, tetapi juga sebagai refleksi dari prinsip-prinsip Qur'ani dalam menyikapi
perbedaan dan mengelola keragaman praktik keagamaan.

Sejauh penelusuran penulis, kajian-kajian mengenai shalat witir umumnya berfokus pada
perbedaan pendapat mazhab dari aspek hukum dan dalil hadis, sementara kajian tentang kaidah al-
khurdj min al-khilaf lebih banyak dibahas dalam kerangka qawa‘id fighiyyah secara umum. Adapun
penelitian yang secara khusus mengaitkan kaidah tersebut dengan perspektif Al-Qur'an serta
menerapkannya secara komparatif pada perbedaan tata cara shalat witir—khususnya antara fasl dan
wasl—masih relatif terbatas. Dengan demikian, terdapat celah akademik yang perlu diisi, yaitu
integrasi antara nilai-nilai Qur’ani, kaidah fighiyyah, dan praktik ibadah konkret.

Berdasarkan latar belakang tersebut, rumusan masalah dalam penelitian ini adalah bagaimana
prinsip al-Khurij min al-Khilaf dapat dipahami dalam perspektif Al-Qur’an sebagai landasan etik dalam
menyikapi perbedaan praktik ibadah, bagaimana perbedaan tata cara pelaksanaan shalat witir antara
metode fasl dan wasl dijelaskan dalam khazanah figh berdasarkan dalil serta pandangan ulama
mazhab, serta bagaimana relevansi prinsip al-Khurij min al-Khilaf dalam perspektif Al-Qur’an
terhadap penilaian normatif-komparatif atas praktik fasl dan wasl pada shalat witir.

Adapun penelitian ini bertujuan untuk mengkaji dan menjelaskan prinsip al-Khurdj min al-
Khilaf dalam perspektif Al-Qur'an sebagai landasan etik dalam menyikapi perbedaan praktik ibadah,
menganalisis perbedaan tata cara pelaksanaan shalat witir antara metode fasl dan wasl berdasarkan
dalil serta pandangan ulama mazhab, serta menilai relevansi prinsip al-Khuriij min al-Khilaf dalam
perspektif Al-Qur’an terhadap praktik fasl dan wasl pada shalat witir melalui pendekatan normatif-

komparatif.

Metode Penelitian/Metode Kajian

LexlIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications



3

Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (library research) dengan pendekatan
kualitatif-normatif dan metode komparatif.(Hamidi, 2005; Nursapia Harahap, 2014) Kajian ini
menempatkan Al-Qur’an sebagai landasan normatif-etik dalam memahami prinsip al-Khurdj min al-
Khilaf, yang dianalisis melalui pendekatan tafsir tematik (mawdii‘1) terhadap ayat-ayat yang berkaitan
dengan kehati-hatian, penghindaran dari keraguan, dan pengelolaan perbedaan. Data primer
penelitian ini meliputi Al-Qur’an, kitab-kitab tafsir, hadis-hadis terkait praktik shalat witir, serta karya-
karya figh dan qawa‘id fighiyyah yang membahas kaidah al-Khurtj min al-Khilaf. Adapun data
sekunder diperoleh dari artikel jurnal, buku, dan penelitian terdahulu yang relevan. Teknik analisis
data dilakukan secara deskriptif-analitis(Ginting & Ginting, 2019) dengan membandingkan pandangan
ulama mazhab mengenai tata cara shalat witir metode fasl dan wasl, kemudian menilainya
berdasarkan prinsip al-Khurtj min al-Khilaf dalam perspektif Al-Qur'an untuk memperoleh

kesimpulan normatif yang bersifat argumentatif dan proporsional.

Hasil dan Pembahasan

Prinsip al-Khuruj min al-Khilaf dalam Tradisi Figh Islam

Secara etimologis, istilah al-khurtj min al-khilaf tersusun dari kata al-khuraj (& 3 )51‘) yang

berarti keluar atau meninggalkan, dan al-khilaf (‘—.QM\) yang bermakna perbedaan atau

perselisihan. Dengan demikian, secara bahasa al-khuraj min al-khilaf dapat dipahami sebagai upaya
keluar dari situasi perbedaan pendapat. Adapun secara terminologis dalam khazanah figh, kaidah al-
khurdj min al-khilaf mustahabb dimaknai sebagai anjuran untuk memilih suatu praktik hukum atau
ibadah yang dapat menghindarkan diri dari perbedaan pendapat para ulama, selama pilihan tersebut
tidak bertentangan dengan dalil yang sahih dan tidak menimbulkan kesulitan. (Al-Suyiti, n.d.)

Dalam sistematika qawa‘id fighiyyah, kaidah al-khurdj min al-khilaf dikategorikan sebagai
kaidah far‘iyyah, yaitu kaidah cabang yang lahir dari kaidah-kaidah besar (al-qawa‘id al-kulliyyah),
khususnya kaidah al-yaqin la yazilu bi al-syakk dan prinsip penghilangan mudarat. Ibn Nujaym
menempatkan kaidah ini dalam kerangka kaidah-kaidah yang berfungsi sebagai pedoman praktis
dalam menghadapi khilaf fighiyyah, bukan sebagai kaidah yang menetapkan hukum baru.(Nujaym,
1999)al-Suyiti juga menegaskan bahwa keluar dari perbedaan pendapat dianjurkan selama tidak
berujung pada penafian sunnah yang kuat atau menjerumuskan pelakunya ke dalam Kkhilaf yang
lain.(Al-Suyuti, n.d.) Hal ini menunjukkan bahwa ruang lingkup penerapan kaidah al-khurdj min al-
khilaf bersifat terbatas dan kontekstual, yakni hanya berlaku pada persoalan-persoalan ijtihadiyyah
yang memiliki dasar dalil yang mu‘tabar dan membuka ruang variasi amalan.

Secara konseptual, kaidah al-khurj min al-khilaf memiliki relasi yang erat dengan konsep
ihtiyat (kehati-hatian) dalam figh. IThtiyat dipahami sebagai sikap memilih jalan yang paling aman
dalam beragama untuk menghindari kemungkinan terjatuh pada kesalahan atau praktik yang
diperselisihkan keabsahannya. Dalam konteks ini, al-khurdj min al-khilaf dapat dipandang sebagai
manifestasi praktis dari prinsip ihtiyat, khususnya dalam ranah ibadah.(Al-Nawawi, 2000) Para ulama

menegaskan bahwa ihtiyat tidak boleh dipahami secara berlebihan hingga mengarah pada sikap

LexlIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications



4

memberatkan diri atau menafikan kemudahan yang dijamin oleh syariat. Dengan demikian, kaidah al-
khurij min al-khilaf berfungsi sebagai pedoman etik fighiyyah yang menyeimbangkan antara kehati-
hatian, kemudahan, dan penghormatan terhadap keragaman pendapat ulama.

Meskipun kaidah al-khuriij min al-khilaf mustahabb dianjurkan dalam tradisi figh Islam, para
ulama menegaskan bahwa penerapannya tidak bersifat mutlak dan harus dibatasi oleh sejumlah syarat
agar tidak menimbulkan problem hukum baru. Tanpa batasan yang jelas, kaidah ini justru berpotensi
disalahgunakan untuk mengunggulkan satu pendapat secara absolut atau menafikan keragaman
ijtihad yang telah diakui dalam khazanah figh.

Syarat pertama dalam penerapan kaidah al-khuriij min al-khilaf adalah tidak menimbulkan
khilaf baru. Artinya, praktik yang dipilih untuk keluar dari suatu perbedaan pendapat tidak boleh
justru melahirkan perbedaan lain yang sama atau bahkan lebih kompleks. Al-Suyiti menegaskan
bahwa keluar dari satu khilaf dengan cara terjatuh pada khilaf yang lain bertentangan dengan tujuan
utama kaidah ini, yaitu mencapai kehati-hatian dan ketenangan dalam beragama.(Al-Suyuti, n.d.)

Syarat kedua adalah tidak bertentangan dengan dalil sahih. Kaidah al-khur@j min al-khilaf tidak
boleh diterapkan apabila bertabrakan dengan nash Al-Qur’an atau hadis sahih yang jelas dan tegas. Ibn
Nujaym menekankan bahwa kaidah-kaidah fighiyyah berfungsi sebagai alat bantu istinbat, bukan
sebagai pengganti dalil utama syariat.(Nujaym, 1999)Dengan demikian, apabila suatu praktik yang
dimaksudkan untuk keluar dari khilaf justru mengabaikan sunnah yang kuat atau bertentangan
dengan dalil qat1, maka praktik tersebut tidak dapat dibenarkan meskipun diklaim sebagai bentuk
kehati-hatian.

Syarat ketiga adalah tidak menafikan pendapat mu‘tabar. Kaidah al-khuraj min al-khilaf bersifat
anjuran etik, bukan instrumen untuk mendeligitimasi pendapat lain yang memiliki dasar dalil dan
metodologi ijtihad yang sah. Al-Nawawl menegaskan bahwa perbedaan pendapat dalam masalah
ijtihadiyyah tidak boleh dijadikan alasan untuk menyalahkan atau membid‘ahkan pihak lain.(Al-
Nawawi, 2000) Penerapan kaidah ini harus disertai dengan pengakuan bahwa pendapat yang
ditinggalkan tetap sah dan dapat diamalkan, meskipun dipandang kurang mencerminkan sikap kehati-

hatian.

Landasan Qur’ani Prinsip al-Khuriij min al-Khilaf

a. Prinsip Raf' al-Haraj dalam QS. al-Baqarah: 185

Prinsip penghilangan kesulitan (raf* al-haraj) dalam hukum Islam memiliki landasan kuat dalam

QS. al-Baqgarah: 185,
Lo s g2 5 s \F. .o a% 4& sE@ s s
Secara semantik, penggunaan kata yuridu menunjukkan kehendak normatif Allah dalam
pensyariatan hukum, sementara kata al-yusr menegaskan orientasi syariat pada kemudahan dan
kelapangan, bukan pada pembebanan yang melampaui kemampuan manusia.(Ar-Razi, n.d.)Ayat ini

menegaskan bahwa kemudahan bukanlah pengecualian, melainkan prinsip dasar dalam struktur

hukum Islam.

LexlIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications



5

Al-Qurtubi dalam tafsirnya menjelaskan bahwa ayat tersebut menjadi dalil umum bahwa syariat
Islam dibangun untuk menghilangkan kesempitan dan memberikan keringanan, baik dalam konteks
ibadah maupun aspek hukum lainnya.(Al-Qurthubi, n.d.)Ibn ‘Asyiir menambahkan bahwa prinsip
kemudahan merupakan tujuan umum syariat yang berfungsi menjaga keberlanjutan praktik
keagamaan tanpa menimbulkan kesulitan psikologis maupun sosial.

Nilai Qur'ani berupa kemudahan dan penghindaran kesulitan ini memiliki implikasi langsung
dalam menyikapi perbedaan pendapat figh. Perbedaan praktik ibadah yang menimbulkan
kebingungan, kegelisahan, atau konflik sosial dapat dipandang sebagai bentuk kesulitan non-fisik.
Anjuran memilih praktik yang paling minim perbedaan sebagaimana ditegaskan dalam kaidah al-
khurj min al-khilaf dapat dipahami sebagai manifestasi dari prinsip raf' al-haraj. Selama pilihan
tersebut tidak bertentangan dengan dalil sahih, keluar dari khilaf justru sejalan dengan kehendak Al-

Qur’an untuk menghadirkan kemudahan dan ketenangan dalam beragama.

b. Etika Pengelolaan Ikhtilaf dalam QS. al-Nisa’: 59

QS. al-Nisa”: 59 menegaskan prinsip dasar ketaatan dan tata kelola perbedaan dalam Islam melalui

perintah
Jska 33 ) ) 65358 o0 B e 5

Pada kata radd al-niza“ ila Allah wa al-Rasil mengandung makna pengembalian segala bentuk
perselisihan kepada Al-Qur’'an dan Sunnah sebagai rujukan normatif utama. Pengembalian ini tidak
selalu berarti penghapusan perbedaan secara praktis, tetapi peneguhan bahwa perbedaan pendapat
harus berlandaskan metodologi ijtihad yang sah dan berakar pada wahyu.(Al-Tabari, 2001)

Para mufasir menjelaskan bahwa ayat ini mengakui kemungkinan terjadinya perbedaan pendapat
(tanazu‘) sebagai bagian dari dinamika kehidupan umat Islam. Ikhtilaf dalam persoalan ijtihadiyyah
merupakan konsekuensi logis dari perbedaan kemampuan, pendekatan, dan konteks dalam
memahami dalil.(Wahbah az-Zuhaili, 1986)Keberadaan ikhtilaf tidak dipandang sebagai
penyimpangan dari ajaran agama, melainkan sebagai ruang intelektual yang dibenarkan selama tetap
berada dalam koridor metodologis yang benar.

Dalam kerangka tersebut, QS. al-Nisa": 59 memberikan landasan etik yang menolak pemaksaan
satu pendapat sebagai satu-satunya kebenaran mutlak. Ketaatan kepada Allah dan Rasul tidak diukur
dari keseragaman praktik, melainkan dari kesungguhan merujuk kepada wahyu dan menjaga adab
dalam perbedaan. Prinsip ini sejalan dengan kaidah al-khuraj min al-khilaf, yang menganjurkan kehati-
hatian dalam memilih praktik tanpa menegasikan keabsahan pendapat lain yang mu‘tabar.(Syafa’ah &
Zuhdi, 2025)

Dengan demikian, ayat ini menegaskan bahwa pengelolaan ikhtilaf dalam Islam harus dibangun di
atas etika toleransi, saling menghormati, dan pengakuan terhadap keragaman ijtihad. Prinsip tersebut
menjadi fondasi Qur'ani bagi sikap moderat dalam beragama, sekaligus mencegah perbedaan pendapat

berkembang menjadi konflik dan klaim kebenaran tunggal dalam praktik keagamaan.

LexlIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications



c. Prinsip Ittiba‘ al-Ahsan dalam QS. al-Zumar: 18

Prinsip memilih amalan terbaik dalam Islam ditegaskan dalam QS. al-Zumar: 18

Ayat tersebut menggambarkan karakter orang beriman yang mampu menyimak berbagai ajaran
dan kemudian mengikuti yang paling baik di antaranya. Para mufasir menjelaskan bahwa frasa
tersebut tidak hanya menunjukkan kepatuhan formal terhadap ajaran agama, tetapi juga menegaskan
sikap selektif yang berorientasi pada kualitas pengamalan. Ibn Kathir menafsirkan “yang terbaik”
sebagai amalan yang paling benar dari sisi dalil sekaligus paling sempurna dalam
pelaksanaannya.(Ash-Shabuni, 1999)

Penekanan pada ahsan menunjukkan bahwa Al-Qur’an mendorong umat Islam untuk melampaui
batas minimal keabsahan hukum (sahih), menuju pilihan amalan yang lebih utama dan lebih
mendekati kesempurnaan. Dengan demikian, dalam situasi terdapat lebih dari satu praktik yang sama-
sama sah secara figh, Al-Qur'an memberikan ruang normatif untuk memilih praktik yang dinilai lebih
baik, lebih hati-hati, dan lebih aman dari potensi kesalahan atau perbedaan pendapat.(Wahbah az-
Zuhaili, 1986)

Dalam konteks perbedaan tata cara shalat witir, prinsip ittiba‘ al-ahsan memberikan dasar Qur’ani
bagi anjuran memilih praktik yang paling aman dari khilaf. Metode fasl, yang diterima oleh mayoritas
ulama dan tidak menyerupai shalat Maghrib, dipandang lebih minim kontroversi dibandingkan metode
wasl. Oleh karena itu, memilih fasl dapat dipahami sebagai bentuk implementasi prinsip ittiba‘ al-
ahsan, tanpa menafikan keabsahan wasl sebagai praktik yang tetap memiliki dasar dalil dan

pendukung dari kalangan ulama mu‘tabar.

Al-Khuruj min al-Khilaf sebagai Sintesis Nilai Qur’ani dan Kaidah Figh

Prinsip al-khurij min al-khilaf dapat dipahami sebagai hasil sintesis antara nilai-nilai etik yang
ditanamkan Al-Qur’an dan formulasi metodologis yang dikembangkan oleh para ulama figh. Al-Qur’an
tidak merumuskan kaidah hukum secara teknis, tetapi menegaskan seperangkat nilai normatif seperti
kemudahan (al-yusr), penghilangan kesulitan (raf* al-haraj), anjuran memilih yang terbaik (ittiba‘ al-
ahsan), serta etika pengelolaan perbedaan. Nilai-nilai inilah yang kemudian dibaca dan disistematisasi
oleh para fugaha melalui proses ijtihad menjadi kaidah fighiyyah yang bersifat aplikatif, salah satunya
kaidah al-khurij min al-khilaf mustahabb.

Dalam tradisi figh, kaidah ini tidak ditempatkan sebagai hukum wajib yang mengikat,
melainkan sebagai pedoman etik (irsyadi) dalam menyikapi perbedaan pendapat ijtihadiyyah. Ibn
Nujaym dan al-Suyiiti menegaskan bahwa kaidah fighiyyah berfungsi membantu penerapan hukum,
bukan menggantikan kedudukan dalil utama syariat.(Al-Suytti, n.d.; Nujaym, 1999). Sedangkan dalam
praktik ibadah, prinsip ini memiliki fungsi etik yang signifikan. Dengan memilih praktik yang paling
minim perbedaan, seorang muslim berupaya menjaga ketenangan beragama sekaligus memelihara
ukhuwah di tengah pluralitas praktik. Kaidah ini juga berperan mencegah klaim kebenaran tunggal

dalam persoalan ijtihadiyyah, karena praktik yang ditinggalkan demi kehati-hatian tetap diakui

LexlIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications



7

sebagai sah dan tidak tertolak. Pada saat yang sama, al-khuriij min al-khilaf membantu menghindari
praktik yang berpotensi memicu perselisihan, khususnya dalam konteks sosial yang majemuk. Dengan
demikian, kaidah ini tidak hanya merepresentasikan dimensi figh praktis, tetapi juga mencerminkan
etika Qur'ani yang menekankan moderasi, toleransi, dan kebijaksanaan dalam pengamalan ajaran
Islam.
Khilaf Ulama tentang Fashl dan Washl

Perbedaan pendapat ulama mengenai tata cara pelaksanaan shalat witir muncul terutama
ketika witir dikerjakan dalam tiga rakaat. Dalam hal ini, para ulama mengemukakan beberapa bentuk
pelaksanaan shalat witir yang didasarkan pada perbedaan pemahaman terhadap dalil-dalil hadis,
sebagai berikut.

a) fasldengan dua kali salam

Salah satu pendapat yang cukup dominan adalah pelaksanaan shalat witir dengan dua kali
salam, yang dikenal dengan istilah fasl (dipisahkan).

Dalam praktik fasl, shalat witir dilaksanakan dengan mengerjakan dua rakaat terlebih dahulu
dan diakhiri dengan salam, kemudian dilanjutkan dengan satu rakaat tersendiri yang juga diakhiri
dengan salam. Dengan demikian, shalat witir tiga rakaat dilakukan dalam dua rangkaian shalat yang
terpisah. Pendapat ini dianut oleh mayoritas ulama dari berbagai mazhab figh, kecuali mazhab
Hanafiyyah yang memiliki pandangan berbeda terkait pelaksanaan witir tiga rakaat.(Muhammad Idris
Jauhari, 2014)

Hal tersebut berdasarkan hadits Nabawi berikut :

Q- - o.

o 95 4nis G5 Juall R AT b il 8 ¢ pad ca Al 2 B Al el
dwuts(,s“ju;m Jm ;.;s\ai‘u@_w,u\ ) e G AT ¢ dalidy

Slla

Artinya: “Telah menceritakan kepadaku Salim bin Ibnu Umar: Sesungguhnya Ayahnya memisahkan
antara rakaat yang genap dengan rakaat yang ganjil dengan salam, dan Ibnu Umar mengabarkan:
Sesungguhnya Nabi juga melakukan seperti itu (yaitu) memisahkannya dengan satu salam.”

Hadis ini menunjukkan bahwa pemisahan antara shalat maghrib dan witir dengan salam
memiliki legitimasi langsung dari praktik Nabi, sehingga menjadi dasar kuat bagi ulama yang
menganjurkan pelaksanaan witir dengan metode fasl.

b) Wasl dengan Satu kali salam

Pelaksanaan shalat witir tiga rakaat dengan satu kali salam dilakukan secara berkesinambungan
tanpa disertai salam pada rakaat kedua, yang dalam terminologi figh dikenal sebagai metode wasl
(bersambung). Mazhab Syafi‘iyah dan Hanabilah memandang tata cara ini sebagai praktik yang
dibolehkan, sementara mazhab Malikiyah menilainya makruh.(Muhammad Idris Jauhari, 2014)
Pandangan yang membolehkan metode wasl ini didasarkan pada hadis Nabi yang menjadi rujukan

utama dalam penetapan kebolehannya.

LexlIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications



¥ ik 5 8 0 (500 8 06 e s Aile e
e ol 5 AT (3 V) Gl

Artinya : “Rasulullah SAW pernah shalat witir dengan lima rakaat tanpa duduk tahiyat kecuali di bagian
akhir.” (HR. Muslim)

c) Wasl satu kali salam dengan tasyahud awal

Pelaksanaan shalat witir tiga rakaat dengan satu salam dan disertai tasyahud awal dilakukan
dengan melaksanakan tiga rakaat secara berkesinambungan, di mana pada rakaat kedua terdapat
duduk sejenak untuk tasyahud awal sebelum dilanjutkan ke rakaat ketiga dan diakhiri dengan salam.
Tata cara ini merupakan pendapat yang dianut oleh mazhab Hanafiyyah, yang memandang bahwa
struktur shalat witir tiga rakaat memiliki kemiripan dengan shalat Maghrib.(Muhammad Idris Jauhari,
2014)

Mazhab Syafi‘iyah membolehkan pelaksanaan witir dengan cara tersebut, namun disertai
penilaian karahah karena dinilai menyerupai shalat Maghrib, sehingga dianggap kurang
dianjurkan.(Az-Zuhaili, 2011) Adapun mazhab Hanabilah pada umumnya tidak menganjurkan
pelaksanaan witir dengan satu salam dan tasyahud awal. Bahkan, al-Qadi Abu Ya‘la, salah seorang
ulama terkemuka dari kalangan Hanabilah, secara tegas melarang pelaksanaan witir dengan tata cara
ini. Meskipun demikian, Ibn Taymiyyah—yang juga berafiliasi pada mazhab Hanbali—memberikan
kelonggaran dengan menawarkan alternatif pelaksanaan witir melalui metode fasl maupun wasl,
sehingga tetap membuka ruang pilihan dalam praktik ibadah ini. Dasar dari pelaksanaan shalat witir

tersebut adalah perkataan Abu al-‘Aliyah :

65 G 55 a8 o aadl 350 e S50 3 st sl e
&N K

Artinya : “Para shahabat Nabi SAW mengajari kami bahwa shalat witir itu serupa dengan shalat

Maghrib. Yang ini (shalat witir) adalah shalat witir malam dan yang itu (shalat Maghrib) adalah shalat

witir siang.”

Relevansi Prinsip al-Khuriij min al-Khilaf terhadap Praktik Fasl dan Wasl

a. Fasl sebagai Implementasi Prinsip Ittiba‘ al-Ahsan

Metode fasl dalam pelaksanaan shalat witir, yaitu memisahkan dua rakaat pertama dengan satu
rakaat terakhir melalui salam, dapat dipahami sebagai bentuk konkret penerapan prinsip ittiba‘ al-
ahsan, yakni memilih praktik ibadah yang paling baik di tengah keberagaman pendapat figh.

Keunggulan utama metode fasl terletak pada tingkat penerimaannya yang luas di kalangan ulama

LexlIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications



9

lintas mazhab. Mayoritas mazhab figh mengakui keabsahan metode ini dan tidak memberikan
penilaian karahah terhadapnya, sehingga fasl memiliki legitimasi yang kuat dalam tradisi hukum Islam.

Selain itu, fasl dinilai memiliki potensi khilaf yang minimal dibandingkan dengan bentuk
pelaksanaan witir lainnya. Metode ini terhindar dari kemiripan dengan shalat Maghrib dan tidak
memunculkan perdebatan terkait tasyahud awal atau kesatuan rakaat, yang sering menjadi titik
perbedaan di antara para ulama.(Camelia, 2015) Dengan karakteristik tersebut, fasl menjadi pilihan
yang lebih aman secara figh, terutama dalam konteks sosial yang plural dan heterogen.

Pilihan terhadap metode fasl selaras dengan nilai Qur’ani tentang kehati-hatian dan kemudahan
dalam beragama. Prinsip memilih praktik yang paling minim perbedaan sejalan dengan anjuran Al-
Qur’an untuk mengikuti yang terbaik (ittiba‘ al-ahsan) dan menghindari kesulitan yang tidak perlu.
Oleh karena itu, penerapan fasl tidak hanya mencerminkan pertimbangan figh praktis, tetapi juga
merepresentasikan sikap etik yang mengintegrasikan nilai kehati-hatian, toleransi, dan moderasi
dalam pengamalan ibadah.

b. Wasl dalam Bingkai Toleransi Ikhtilaf Mu‘tabar

Metode wasl dalam pelaksanaan shalat witir, yaitu mengerjakan tiga rakaat secara
berkesinambungan dengan satu salam, merupakan salah satu bentuk praktik ibadah yang berada
dalam ranah ikhtilaf mu‘tabar. Meskipun tidak menjadi pilihan utama dalam perspektif al-khurtij min
al-khilaf, metode wasl tetap memiliki legitimasi figh dan tidak dapat dinilai sebagai praktik yang
tertolak. Keabsahan wasl didasarkan pada dalil hadis serta pandangan ulama dari mazhab yang
membolehkannya, sehingga ia tetap berada dalam koridor praktik ibadah yang sah secara syar‘i.

Dalam kerangka kaidah figh, keberadaan wasl menegaskan bahwa anjuran keluar dari khilaf
tidak dimaksudkan untuk menafikan atau meniadakan praktik yang telah dibenarkan oleh dalil dan
diakui oleh ulama mu‘tabar. Kaidah al-khuriij min al-khilaf bersifat anjuran etik, bukan instrumen
untuk mendeligitimasi pendapat lain dalam persoalan ijtihadiyyah. Oleh karena itu, meskipun metode
fasl dipandang lebih aman dari khilaf, praktik wasl tetap dapat diamalkan tanpa dianggap menyelisihi
syariat.

Dengan demikian, penerimaan terhadap metode wasl mencerminkan sikap toleransi terhadap
ikhtilaf mu‘tabar dalam figh ibadah. Sikap ini menegaskan bahwa perbedaan tata cara pelaksanaan
shalat witir tidak seharusnya menjadi sumber penilaian benar-salah secara mutlak, melainkan
dipahami sebagai keragaman praktik yang sah. Dalam konteks ini, al-khurij min al-khilaf berfungsi
sebagai panduan kehati-hatian bagi individu, sementara toleransi terhadap wasl mencerminkan

penghormatan terhadap pluralitas ijtihad dalam tradisi hukum Islam.

c. Al-Khuriij min al-Khilaf sebagai Etika Beragama, Bukan Standarisasi Tunggal

Prinsip al-khuriij min al-khilaf tidak dimaksudkan sebagai instrumen untuk menyeragamkan
praktik keagamaan atau menetapkan satu bentuk ibadah sebagai standar tunggal yang harus diikuti
oleh seluruh umat Islam. Sebaliknya, kaidah ini berfungsi sebagai etika beragama yang lahir dari

kesadaran akan pluralitas ijtihad dalam figh. Dengan karakter tersebut, al-khuriij min al-khilaf secara

LexlIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications



10

tegas menolak absolutisme figh, yaitu sikap yang memutlakkan satu pendapat hukum dan menafikan
pandangan lain yang memiliki dasar dalil dan metodologi yang sah.

Kaidah al-khurij min al-khilaf mustahabb pada dasarnya merupakan prinsip figh yang memiliki
cakupan luas dan hampir dapat diterapkan dalam seluruh wilayah figh, khususnya pada persoalan-
persoalan yang diwarnai oleh perbedaan pendapat ulama dalam proses istinbat hukum.(Bisri, 1977)
Oleh karena itu, kaidah ini tidak tepat dipahami sebagai kaidah yang terbatas pada satu bidang
tertentu, seperti siyasah atau mu‘amalah saja, melainkan sebagai pedoman etik yang relevan dalam
berbagai aspek hukum Islam. Dalam situasi perbedaan pendapat yang bersifat toleran dan sama-sama
memiliki landasan metodologis yang sah, prinsip ini berfungsi membantu seorang mukallaf untuk
bersikap lebih berhati-hati, sehingga dapat terhindar dari kemungkinan kekeliruan atau keraguan
dalam beramal.

Dalam ranah persoalan ijtihadiyyah, perbedaan pendapat merupakan konsekuensi logis dari
dinamika penafsiran terhadap nash. Oleh karena itu, penerapan al-khurij min al-khilaf tidak boleh
digunakan untuk menilai praktik lain sebagai keliru atau menyimpang, melainkan sebagai pilihan
kehati-hatian yang bersifat personal dan kontekstual. Penegasan ini penting agar kaidah tersebut tidak
bergeser menjadi alat legitimasi bagi klaim kebenaran tunggal dalam praktik ibadah.

Perbedaan tata cara pelaksanaan shalat witir antara metode fasl dan wasl dapat dikategorikan
sebagai bentuk khilaf mu‘tabar, mengingat masing-masing pendapat didasarkan pada dalil dan
penalaran figh yang dapat dipertanggungjawabkan. Dalam konteks khilaf semacam ini, kaidah al-
khuraj min al-khilaf mustahabb memberikan arahan normatif untuk memilih praktik yang paling aman
dari potensi perselisihan, selama pilihan tersebut tidak menimbulkan khilaf baru dan tidak
bertentangan dengan dalil sahih. Dengan pendekatan ini, kehati-hatian tidak dipahami sebagai
penafian terhadap perbedaan, melainkan sebagai upaya memilih jalan yang paling minim risiko
fighiyyah.

Pelaksanaan shalat witir dengan metode fasl, yaitu mengerjakan dua rakaat dengan salam
kemudian disusul satu rakaat dengan salam, dipandang lebih mencerminkan penerapan kaidah al-
khurij min al-khilaf. Metode ini diterima oleh seluruh mazhab figh dan tidak menimbulkan persoalan
kemakruhan karena terhindar dari kemiripan dengan shalat Maghrib. Dengan karakteristik tersebut,
fasl dapat diposisikan sebagai praktik yang lebih selamat dan lebih aman dalam konteks keluar dari
potensi khilaf, terutama bagi mereka yang ingin menjaga kehati-hatian dalam beribadah.

Meskipun demikian, penerapan kaidah al-khursj min al-khilaf tidak bermuara pada penolakan
terhadap keabsahan metode wasl. Selama pelaksanaan witir dengan cara wasl tidak menyerupai tata
cara shalat Maghrib secara sempurna dan tetap berada dalam koridor pendapat ulama mu‘tabar,
praktik tersebut tetap dinilai sah dan dapat diamalkan. Hal ini menegaskan bahwa kaidah al-khurij
min al-khilaf mustahabb bersifat anjuran etis-fighiyyah, bukan kewajiban normatif yang meniadakan
praktik ibadah lain. Al-khurj min al-khilaf menegaskan nilai moderasi (wasatiyyah) dan rahmah
dalam beragama. Dengan mendorong sikap kehati-hatian tanpa menghilangkan toleransi, kaidah ini
membantu menjaga Kkeseimbangan antara komitmen terhadap kesempurnaan ibadah dan

penghormatan terhadap keragaman praktik keagamaan. Dalam konteks ini, al-khurj min al-khilaf

LexlIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications



11

berkontribusi pada pembentukan sikap beragama yang inklusif, bijaksana, dan berorientasi pada

kemaslahatan, sejalan dengan tujuan umum syariat Islam.

Penutup
Kesimpulan

Penelitian ini menunjukkan bahwa prinsip al-khurij min al-khilaf memiliki landasan etik yang
kuat dalam perspektif Al-Qur’an, terutama melalui nilai kemudahan (al-yusr), penghindaran kesulitan
(raf* al-haraj), pengelolaan perbedaan secara bijaksana, dan anjuran untuk memilih amalan terbaik
(ittiba“ al-ahsan). Nilai-nilai Qur'ani tersebut kemudian diformulasikan oleh para ulama dalam bentuk
kaidah fighiyyah yang berfungsi sebagai pedoman etis dalam menyikapi perbedaan pendapat
ijtihadiyyah, bukan sebagai ketentuan hukum yang bersifat mengikat.

Kajian terhadap perbedaan tata cara pelaksanaan shalat witir antara metode fasl dan wasl
menunjukkan bahwa kedua bentuk praktik tersebut termasuk dalam kategori khilaf mu‘tabar, karena
masing-masing memiliki dasar dalil dan pandangan ulama yang dapat dipertanggungjawabkan. Dalam
konteks ini, prinsip al-khurij min al-khilaf memberikan arahan normatif untuk memilih praktik yang
paling aman dari potensi perselisihan, tanpa menafikan keabsahan praktik lain yang dibenarkan oleh
dalil. Metode fasl dipandang lebih mencerminkan penerapan prinsip ittiba‘ al-ahsan karena diterima
secara luas oleh seluruh mazhab dan terhindar dari potensi kemakruhan. Namun demikian,
pelaksanaan witir dengan metode wasl tetap dinilai sah dan tidak tertolak selama dilakukan sesuai
dengan batasan yang ditetapkan oleh ulama mu‘tabar.

Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa prinsip al-khurdj min al-khilaf seharusnya
dipahami sebagai etika beragama yang menekankan kehati-hatian, toleransi, dan moderasi, bukan
sebagai standar tunggal yang meniadakan keragaman praktik ibadah. Pendekatan ini sejalan dengan
tujuan syariat dalam menjaga kemaslahatan, persatuan umat, dan nilai rahmah dalam kehidupan

beragama.

Saran

Berdasarkan temuan penelitian ini, peneliti selanjutnya disarankan untuk mengembangkan
kajian prinsip al-khurfj min al-khilaf pada konteks ibadah lain yang juga memiliki variasi praktik,
seperti qunut, tata cara shalat berjamaah, atau perbedaan dalam ibadah sunnah lainnya. Selain itu,
penelitian lanjutan dapat mengintegrasikan pendekatan sosiologis atau empiris untuk melihat
bagaimana prinsip ini diterapkan dalam kehidupan keagamaan masyarakat muslim kontemporer.
Pendekatan tersebut diharapkan dapat memperkaya pemahaman tentang fungsi etis kaidah fighiyyah

dalam membangun moderasi dan harmoni beragama di tengah pluralitas praktik keislaman.

Daftar Pustaka

Al-Nawawi. (2000). Majmu’ Sharh al-Muhadhdhab. Dar al-Fikr.
Al-Qurthubi. (n.d.). al-Jami‘li Ahkam al-Qur’an. Dar al-Kutub al-Misriyyah.

LexlIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications



12

Al-Suyuti. (n.d.). al-Asybah wa al-Naza@’ir fi Qawa‘id wa Furit‘ Figh al-Syafi‘iyyah. Dar al-Kitab al-
Islamiah.

Al-Tabari. (2001). Jami‘al-Bayan fi Ta’'wil Ay al-Qur’an. Dar al-Fikr.

Ar-Razi, F. (n.d.). Mafatih al-Ghaib (Tafsir al-Kabir). Dar Thya’.

Ash-Shabuni, M. A. (1999). Rawai’ al-Bayan Tafsir Ayat al-Ahkam min al-Qur’an. Dar al-Fikr.

Az-Zuhaili, W. (2011). Figh Islam wa Adillatuhu, terj. Tim Pustaka Imam Syafi’i. Pustaka Imam Syafi’i.

Bisri, M. A. (1977). al-Fara’id al-Bahiyyah: Risalah al-Qawa‘id al-Fighiyyah. Menara Kudus.

Camelia, A. N. (2015). Hukum Mengerjakan Shalat Witir Menurut Mazhab Hanafi dan Mazhab Syafi’i.

Ginting, H., & Ginting, A. (2019). Beberapa Teori Dan Pendekatan Semantik. Pendidikan Bahasa
Indonesia Dan Sastra (Pendistra), 71-78. https://doi.org/10.54367 /pendistra.v2i2.594

Hamidi. (2005). Metode Penelitian Kualitatif, Aplikatif, Aplikasi Praktis Pembuatan Proposal Dn Laporan
Penelitian. UMM Press.

Jailuddin, S., Musyahid, A., & Akmal, A. M. (2025). Keluar Dari Perbedaan Pendapat Ulama ( Khilaf )
Adalah Sesuatu Yang Dianjurkan ( Sunnah / Mustahab ). Socius: Jurnal Penelitian I[Imu-1Imu
Sosial, 3(1), 284-288.

Muhammad Idris Jauhari. (2014). Al-Qawaid Al-Sarfiyah. Mutiara Press.

Munawaroh, L. (2017). Penggunaan Kaidah Fighiyyah “Al-Khuruj min a-Khilaf Mustahab” Terkait BAB
Ibadah dalam Kitab I'anat al- Thalibin. Nuansa: Jurnal Penelitian llmu Sosial Dan Keagamaan
Islam, 14(1).

Nujaym, . (1999). al-Asybah wa al-Nazd’ir. Dar al-Kutub al-Ilmiyah.

Nursapia Harahap. (2014). Penelitian Kepustakaan (08 no 01). Jurnal Iqra’.

Syafa’ah, L., & Zuhdi, M. M. (2025). Dinamika Kejelasan Makna dalam Tafsir Hukum: Kajian Wadih ad-
Dalalah sebagai Instrumen Ushuliyyah dalam Interpretasi Ayat-Ayat Hukum al-Qur’an. Al-Iklil :
Jurnal Dirasah Al-Qur’an Dan Tafsir, 3(2).

Wahbah az-Zuhaili. (1986). Ushul al-Fiqih al-Islami. Dar al-Fikr.

LexlIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications



