
  1  

Journal homepage: https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/  

LexIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications 
Vol. xx, No. xx (20xx), DOI: 10.33650/joki.v4i2  
p-ISSN: 2715-0410; e-ISSN: 2715-6427 

DERADIKALISASI PEMAHAMAN HADIS 

(TELAAH TERHADAP PEMIKIRAN NASARUDDIN UMAR) 

 
Jastin Erlangga Ramanda Saputra1, Maulana Muh Zakariya2, Ghulam Murtadlo3 

1Universitas Islam Negeri Jurai Siwo Lampung, Indonesia (Jastinerlangga123@gmail.com) 
2Universitas Islam Negeri Jurai Siwo Lampung, Indonesia (Zakariya300405@gmail.com) 

3Universitas Islam Negeri Jurai Siwo Lampung, Indonesia (Ghulammurtadlo425@gmail.com) 
 

 

Article Info  ABSTRAK 

Article history: 

Pengajuan 10 Desember 2025 

Diterima 15 Desember 2025 

Diterbitkan 25 Desember 2025 

 
Radikalisme agama muncul sebagai salah satu problem sosial keagamaan 
yang mengancam kerukunan umat beragama di Indonesia. Salah satu 
penyebabnya adalah kesalahan dalam memahami teks keagamaan, 
termasuk hadis, secara tekstual tanpa memperhatikan konteks sosial dan 
historis. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji pemikiran Nasaruddin 
Umar mengenai deradikalisasi pemahaman hadis sebagai upaya 
menanamkan nilai-nilai Islam yang damai dan moderat. Metode yang 
digunakan adalah studi kepustakaan (library research) dengan menelaah 
karya-karya Nasaruddin Umar dan literatur ilmiah yang relevan. Hasil kajian 
menunjukkan bahwa Nasaruddin Umar menawarkan pendekatan 
kontekstual dan humanis terhadap hadis, dengan menekankan prinsip 
maqasid al-syari’ah (tujuan syariat), nilai keadilan, serta kasih sayang 
universal. Pemikiran ini berkontribusi besar terhadap pengembangan 
wacana Islam moderat dan pencegahan radikalisme berbasis agama di 
Indonesia. 
 

Keywords: 

Deradikalisasi; 
Hadits;  
Nasaruddin Umar; 
 Moderasi Islam; 

 

Corresponding Author: 

Jastin Erlangga Ramanda Saputra, Maulana Muh Zakariya 

Universitas Islam Negeri Jurai Siwo Lampung, Indonesia  

Email: Jastinerlangga123@gmail.com, Zakariya300405@gmail.com 

 

Pendahuluan  

Radikalisme agama merupakan salah satu fenomena sosial-keagamaan yang semakin 

mendapat perhatian luas di Indonesia dalam dua dekade terakhir. Meningkatnya berbagai tindakan 

kekerasan yang mengatasnamakan agama menunjukkan bahwa sebagian kelompok umat Islam 

mengalami distorsi dalam memahami ajaran agamanya sendiri. Paham radikal ini muncul tidak hanya 

dalam bentuk tindakan ekstrem, tetapi juga dalam bentuk pola pikir yang intoleran terhadap 

perbedaan mazhab, pandangan keagamaan, bahkan terhadap sesama umat Islam yang dianggap tidak 

sejalan dengan keyakinannya. Fenomena tersebut tentu sangat bertentangan dengan hakikat Islam 

yang membawa pesan kedamaian dan kasih sayang (rahmatan lil ‘alamin). 

Salah satu penyebab utama munculnya sikap dan perilaku radikal adalah kesalahan dalam 

memahami teks-teks keagamaan, terutama hadis Nabi Muhammad SAW. Hadis yang seharusnya 

menjadi pedoman moral dan spiritual sering kali ditafsirkan secara sempit, tekstual, dan lepas dari 

konteks sosial-historisnya. Misalnya, sejumlah kelompok ekstrem kerap menggunakan hadis-hadis 

tentang jihad untuk membenarkan kekerasan, tanpa memahami konteks turunnya atau tujuan moral 

di baliknya. Padahal, para ulama telah lama mengingatkan bahwa memahami hadis harus dilakukan 

dengan memperhatikan aspek kebahasaan, latar sejarah (asbabul wurud), maqasid al-syari’ah (tujuan 

hukum Islam), serta nilai kemaslahatan umat. 

https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/
mailto:Jastinerlangga123@gmail.com
mailto:Zakariya300405@gmail.com
mailto:Ghulammurtadlo425@gmail.com
mailto:Jastinerlangga123@gmail.com
mailto:Zakariya300405@gmail.com


2 
 

Lexislamica 

Dalam konteks inilah muncul urgensi deradikalisasi pemahaman hadis, yaitu usaha sistematis 

untuk menafsirkan kembali teks hadis agar selaras dengan semangat perdamaian, keadilan, dan 

kemanusiaan universal. Deradikalisasi tidak dimaksudkan untuk mengubah ajaran Islam, melainkan 

untuk mengembalikan pemahaman agama kepada makna aslinya yang penuh kasih sayang. Proses ini 

menuntut pendekatan ilmiah, kritis, dan terbuka terhadap teks keagamaan, sehingga Islam tidak 

dipahami secara kaku dan eksklusif. 

Salah satu tokoh penting yang memberikan kontribusi pemikiran dalam isu ini adalah Prof. Dr. 

Nasaruddin Umar, M.A., seorang ulama dan akademisi Indonesia yang dikenal dengan gagasan-gagasan 

moderatnya. Sebagai Imam Besar Masjid Istiqlal dan mantan Wakil Menteri Agama RI, Nasaruddin 

Umar konsisten menyuarakan pentingnya Islam moderat (wasathiyah Islam) dan deradikalisasi dalam 

memahami ajaran agama. Melalui karya-karyanya seperti Deradikalisasi Pemahaman Agama (2016) 

dan Argumen Kesetaraan Gender Perspektif al-Qur’an (2001), ia menegaskan perlunya cara pandang 

baru terhadap teks keagamaan yang lebih kontekstual dan humanis. 

Pemikiran Nasaruddin Umar berangkat dari keprihatinan terhadap praktik keagamaan yang 

sering kali kehilangan ruh kemanusiaannya. Ia menilai bahwa banyak ayat dan hadis yang seharusnya 

dimaknai sebagai pesan moral justru digunakan untuk memperkuat sikap eksklusif dan diskriminatif. 

Oleh karena itu, menurutnya, deradikalisasi bukan berarti menghapus aspek normatif Islam, tetapi 

menempatkan teks agama sesuai dengan konteks sosial, tujuan syariat, dan nilai kemaslahatan umat. 

Dalam pandangannya, memahami hadis harus mengacu pada prinsip maqasid al-syari’ah yaitu 

menjaga lima hal pokok dalam kehidupan manusia: agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. 

Selain itu, Nasaruddin Umar juga menekankan bahwa Islam hadir untuk membangun 

peradaban yang berkeadaban (civilized religion). Ia menolak pemahaman agama yang menjauhkan 

umat dari semangat kasih sayang, keadilan, dan toleransi. Bagi beliau, teks hadis bukan hanya harus 

dibaca dengan nalar hukum, tetapi juga dengan nalar moral dan spiritual. Dengan demikian, hadis 

dapat menjadi sumber inspirasi bagi kehidupan beragama yang damai, terbuka, dan menghargai 

perbedaan. 

Kajian terhadap pemikiran Nasaruddin Umar penting dilakukan karena memberikan arah 

baru dalam memahami hadis di tengah meningkatnya arus fundamentalisme agama. Pemikirannya 

tidak hanya bersifat teoretis, tetapi juga praktis, karena dapat diaplikasikan dalam pendidikan Islam, 

dakwah, dan kehidupan sosial. Melalui pendekatan yang kontekstual dan moderat, umat Islam 

diharapkan mampu memahami hadis sebagai sumber etika kemanusiaan, bukan sebagai legitimasi 

kekerasan. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, tulisan ini berusaha untuk mengkaji secara mendalam 

bagaimana konsep deradikalisasi pemahaman hadis menurut Nasaruddin Umar serta relevansinya 

terhadap konteks sosial-keagamaan di Indonesia. Kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi 

terhadap pengembangan studi hadis yang lebih inklusif dan humanis, serta mendukung upaya 

moderasi beragama dalam menghadapi ancaman radikalisme. 

 

 



3 
 

Lexislamica 

Metode Penelitian/Metode Kajian 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kepustakaan (library research), yaitu 

penelitian yang seluruh sumber datanya diperoleh melalui penelaahan literatur tanpa melakukan 

pengumpulan data lapangan. Seluruh proses kajian difokuskan pada analisis terhadap karya-karya 

Nasaruddin Umar yang membahas deradikalisasi pemahaman Al-Qur’an dan hadis, moderasi 

beragama, serta pendekatan kontekstual dan maqāṣid al-syarī‘ah dalam menafsirkan teks keagamaan. 

Selain itu, penelitian ini juga memanfaatkan berbagai literatur pendukung seperti artikel jurnal, buku 

teori hadis, kajian hermeneutika Islam, naskah akademik tentang radikalisme keagamaan, serta 

penelitian terdahulu yang relevan. Data dikumpulkan melalui proses membaca secara mendalam, 

pencatatan isi, dan pengorganisasian gagasan berdasarkan tema-tema utama pemikiran Nasaruddin 

Umar. Analisis data dilakukan dengan pendekatan deskriptif-analitis dan analisis isi (content analysis), 

yaitu menguraikan pemikiran tokoh secara sistematis serta menafsirkan makna teks dalam kaitannya 

dengan konteks sosial dan tujuan syariat. Pendekatan hermeneutik dan historis juga digunakan untuk 

menelaah hubungan antara teks hadis, konteks kemunculannya, serta relevansinya terhadap isu 

deradikalisasi di Indonesia. Melalui metode ini, penelitian berupaya menggali secara komprehensif 

bagaimana konsep deradikalisasi pemahaman hadis menurut Nasaruddin Umar dibangun, 

dikembangkan, serta diimplementasikan dalam konteks kehidupan keagamaan kontemporer.  

 

Hasil dan Pembahasan 

1. Gambaran Umum Temuan 

Telaah literatur yang menjadi sumber penelitian ini menunjukkan konsistensi gagasan: 

transformasi pemahaman teks, termasuk hadis diperlukan sebagai strategi untuk meredam narasi 

radikal dan mengembalikan ajaran Islam pada orientasi kemanusiaan dan kemaslahatan. 

Nasaruddin Umar menempatkan deradikalisasi bukan sebagai pelemahan teks agama tetapi 

sebagai upaya hermeneutis: menafsirkan ulang teks dengan memperhitungkan konteks historis, 

tujuan syariat (maqâṣid al-syarīʻah), dan nilai-nilai etis universal. Temuan lintas studi di Indonesia 

memperkuat gagasan ini dan menegaskan perlunya kombinasi pendekatan intelektual, pedagogis, 

dan institusional untuk mencapai deradikalisasi yang efektif. 

 

2. Tema-tema Pokok dalam Pemikiran Nasaruddin Umar 

Berdasarkan kajian terhadap karya dan ulasan akademis terkait, beberapa tema pokok 

muncul secara berulang dalam pendekatan Nasaruddin Umar terhadap deradikalisasi hadis, 

Kontekstualisasi Teks, Nasaruddin menekankan bahwa hadis harus dipahami dalam bingkai 

sejarah dan kondisi sosial ketika hadis itu muncul yaitu membaca asbâb al-wurûd dan latar sosio-

historis agar makna tidak diseret ke penafsiran ahistoris yang berpotensi membenarkan tindakan 

ekstrem. Kontekstualisasi ini bukan sekadar hermeneutika, tetapi juga alat untuk mengevaluasi 

relevansi hukum dan etika hadis di era kekinian. Studi-studi lokal yang menelaah konsep 



4 
 

Lexislamica 

deradikalisasi al-Qur’an dan hadis menegaskan perlunya cara ini sebagai langkah pencegahan 

intoleransi. 

Maqasid (Tujuan Syariat) sebagai Prinsip Interpretatif, Salah satu pijakan kuat dalam 

pemikiran Nasaruddin adalah penerapan maqâṣid al-syarî’ah sebagai tolok ukur penafsiran. 

Dengan menempatkan tujuan-tujuan syariat (menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta) di 

hadapan tekstualitas, interpretasi hadis diarahkan pada kemaslahatan dan pencegahan mafsadah 

(kerusakan). Pendekatan ini menggeser fokus dari literalitas ke tujuan normatif sehingga Hadis 

yang tampak “keras” dapat diinterpretasikan ulang dalam koridor etika dan kesejahteraan manusia. 

Literatur tafsiran kontemporer di Indonesia merekomendasikan pendekatan maqasid ini sebagai 

strategi deradikalisasi yang lebih tahan lama. 

Penekanan pada Etika dan Spiritualitas Ketimbang Hanya Hukum, Nasaruddin konsisten 

menunjukkan bahwa hadis juga memuat dimensi etika, spiritualitas, dan nilai kemanusiaan yang 

seringkali terabaikan ketika teks hanya dipandang sebagai norma hukumi semata. Dengan 

menegaskan dimensi moral ini, hadis berpotensi menjadi sumber pembentukan karakter yang 

moderat  menumbuhkan empati, toleransi, dan tanggung jawab sosial ketimbang menjadi dasar 

legitimasi kekerasan. Beberapa karya akademik Indonesia merekam pentingnya integrasi nilai-nilai 

etika hadis ke kurikulum pendidikan agama sebagai salah satu strategi preventif. 

 

3. Mekanisme Deradikalisasi menurut Telaah Literatur 

Dari analisis konten buku Nasaruddin dan sejumlah artikel ilmiah Indonesia, dapat 

dirangkum mekanisme deradikalisasi yang diusulkan, Pendidikan Berbasis Kontekstual dan Kritis, 

Pendekatan kurikulum yang mengajarkan metode kritis dalam memahami hadis (mis. Pelatihan 

membaca isnad, matan, asbâb al-wurûd, serta penerapan maqâṣid) diyakini lebih ampuh 

menghindarkan peserta didik dari pembacaan literal yang problematik. Artikel-artikel yang 

mempelajari peran pendidikan tinggi dan pesantren setempat menyokong rekomendasi ini, 

program pengajaran yang berorientasi konteks dan etika mampu menurunkan vulnerabilitas 

ideologis pada generasi muda. 

Dialog Antar-teks dan Antar-mazhab, Mendorong dialog antarteks (Qur’an–Hadis) dan 

antarmazhab/pendekatan ilmu (fiqh, tasawuf, ilmu hadis historis) memberi ruang bagi pluralitas 

interpretasi. Nasaruddin menilai dialog semacam ini menahan eksklusivitas penafsiran—sebuah 

pencegahan alami terhadap klaim kebenaran tunggal yang sering menjadi basis narasi radikal. 

Beberapa studi kasus di Indonesia menunjukkan bahwa inisiatif dialog lintas tokoh dan lembaga 

keagamaan efektif mengurangi intensitas polarisasi di komunitas.  

Transformasi Lembaga Keagamaan dan Penyebaran Narasi Moderat, Transformasi materi 

dakwah, khutbah, dan literatur keagamaan menjadi lebih kontekstual-rahmah diperlukan agar 

perubahan persepsi tidak hanya terjadi di ranah akademik tetapi juga praktik keagamaan harian. 

Nasaruddin, lewat peran institusionalnya (mis. Masjid, kementerian agama), mencontohkan 

bagaimana kebijakan dan kurikulum dakwah dapat menjadi medium deradikalisasi. Evaluasi 



5 
 

Lexislamica 

program deradikalisasi di Indonesia menunjukkan bahwa keberhasilan bergantung pada sinergi 

antara kebijakan publik, lembaga pendidikan, dan masyarakat sipil. 

 

4. Hambatan Implementasi dan Kritik 

Walaupun pendekatan Nasaruddin mendapat dukungan kuat di literatur, sejumlah 

tantangan praktis dan kritik muncul dalam kajian-kajian local, Resistensi Ideologis dan Politisasi 

Agama, Sebagian komunitas atau kelompok keagamaan yang memiliki kepentingan politik atau 

identitas kuat akan menunjukkan resistensi terhadap narasi penafsiran ulang. Mereka sering 

melihat deradikalisasi sebagai ancaman terhadap otoritas interpretatif mereka. Penelitian di 

beberapa wilayah Indonesia menunjukkan bahwa resistensi ini memperlambat penetrasi materi-

materi moderat ke komunitas yang tertutup. 

Kesenjangan Kapasitas Sumber Daya Pendidikan, Tidak semua lembaga pendidikan agama 

memiliki kapasitas (tenaga pengajar terlatih, bahan referensi, akses riset) untuk mengajarkan 

pendekatan maqasid atau hermeneutika modern. Oleh karena itu, transformasi kurikulum 

memerlukan investasi kapasitas akademik dan program pelatihan untuk pengajar agama di 

pesantren, madrasah, dan moskee. Studi implementasi deradikalisasi di lingkungan kampus dan 

sekolah memperlihatkan kebutuhan besar akan program peningkatan kapasitas.  

Risiko Penyederhanaan Berlebihan, Sementara deradikalisasi menuntut reinterpretasi, ada 

juga risiko penyederhanaan berlebihan yang mengorbankan kedalaman ilmu hadis (misalnya 

mengabaikan metodologi kritik tekstual dan kritik sanad). Kritikus mengingatkan bahwa usaha 

deradikalisasi harus tetap berpegang pada disiplin ilmu hadis dan prinsip keilmuan, bukan hanya 

retorika moral semata. Beberapa artikel akademik menekankan perlunya keseimbangan antara 

semangat reformasi dan metodologi historis-kritis. 

 

5. Dampak Empiris dan Bukti dari Studi Indonesia 

Beberapa penelitian empiris di Indonesia termasuk kajian kurikulum, analisis khutbah, serta 

studi kasus deradikalisasi di komunitas menunjukkan efek positif jika pendekatan Nasaruddin 

diimplementasikan secara komprehensif, Perubahan narasi khutbah dan bahan dakwah yang 

memasukkan penjelasan historis dan maqasid mampu menurunkan penggunaan klaim absolut dan 

mendukung retorika inklusif, Program pendidikan di kampus dan pesantren yang mengajarkan 

keterampilan penafsiran kritis menghasilkan peningkatan literasi agama kritis pada mahasiswa 

dan santri; ini berpotensi mengurangi keterpaparan pada materi radikal yang sederhana dan viral, 

Inisiatif dialog lintas lembaga memperlihatkan pengurangan ketegangan sosial di beberapa 

komunitas, walau skalanya seringkali lokal dan butuh replikasi lebih luas.  

Pembahasan terhadap temuan-temuan tersebut mengungkap bahwa keberhasilan 

deradikalisasi tidak hanya tergantung pada materi pendidikan yang diberikan, tetapi sangat 

bergantung pada proses implementasi dan kontekstualisasi terhadap lingkungan sosial peserta. 



6 
 

Lexislamica 

Dengan kata lain, ketika kurikulum moderasi disusun tetapi guru, sistem sekolah, dan lingkungan 

keluarga tidak mendukung, efektivitasnya berkurang, sebagaimana disinggung dalam studi 

pendidikan Islam sebagai penangkal radikalisme. Hasil studi menunjukkan bahwa kampus yang 

menerapkan program deradikalisasi secara sistemik yakni melalui kombinasi kurikulum, kegiatan 

mahasiswa, dialog, dan literasi nilai lebih berhasil dibanding program yang hanya bersifat sporadis 

atau top-down. Misalnya, kajian di UIN (Universitas Islam Negeri) menyebut bahwa 

pengintegrasian nilai moderasi ke mata kuliah, ke kegiatan kemahasiswaan, dan ke lingkungan 

kampus menciptakan lingkungan “toksik-radikal” yang makin kecil kemungkinannya untuk muncul. 

Meski demikian, pembahasan juga menggarisbawahi bahwa terdapat hambatan signifikan dalam 

implementasi deradikalisasi. Hambatan tersebut meliputi resistensi budaya (termasuk 

kecenderungan tekstualis dalam memahami hadis atau ajaran agama) dan keterbatasan kapasitas 

sumber daya manusia (guru, dosen, kurikulum yang memahami moderasi dan hermeneutika 

modern). Studi tentang perilaku keagamaan komunitas menunjukkan bahwa kelompok-kelompok 

dengan orientasi tekstualis terhadap hadis lebih rentan terhadap penafsiran ekstrem karena 

mereka mengabaikan konteks historis dan sosial dalam interpretasi teks. Oleh karena itu, proses 

deradikalisasi harus menyertakan pelatihan intensif bagi pendidik, pengembangan literatur relevan 

berbahasa Indonesia, dan kolaborasi antara lembaga pendidikan, ulama moderat, serta institusi 

negara agar dampaknya lebih luas dan berkelanjutan. 

Penutup 

Dari hasil kajian terhadap pemikiran Nasaruddin Umar mengenai deradikalisasi pemahaman 

hadis, dapat disimpulkan bahwa proses deradikalisasi dalam konteks Islam Indonesia tidak hanya 

sekadar menolak paham radikal, tetapi lebih jauh merupakan upaya rekonstruksi terhadap cara 

berpikir, memahami, dan menafsirkan teks keagamaan agar lebih sejalan dengan nilai-nilai 

kemanusiaan universal dan semangat keadilan sosial. Nasaruddin Umar menegaskan bahwa akar 

munculnya radikalisme keagamaan tidak bisa dilepaskan dari cara pandang yang terlalu tekstual 

terhadap hadis dan nash-nash agama. Pemahaman yang hanya berorientasi pada teks secara literal 

tanpa mempertimbangkan konteks sosial, historis, dan tujuan moral di balik ajaran agama (maqāṣid al-

syarī‘ah) sering kali melahirkan tafsir yang eksklusif, keras, bahkan destruktif terhadap sesama 

manusia. Oleh karena itu, deradikalisasi menurut Nasaruddin Umar merupakan proses intelektual dan 

spiritual yang mengarahkan umat untuk memahami agama secara mendalam, berimbang, serta 

berorientasi pada kemaslahatan universal. 

Dalam pandangan Nasaruddin Umar, hadis sebagai salah satu sumber ajaran Islam harus 

ditafsirkan secara kontekstual dan humanistik, dengan mempertimbangkan aspek asbāb al-wurūd 

(latar belakang munculnya hadis) serta relevansinya terhadap kondisi masyarakat modern. 

Pendekatan kontekstual ini memungkinkan pemahaman hadis tidak hanya berhenti pada tataran 

normatif, tetapi juga menjadi inspirasi dalam membangun peradaban yang damai, adil, dan toleran. 

Beliau menekankan pentingnya menjadikan prinsip maqāṣid al-syarī‘ah sebagai fondasi utama dalam 



7 
 

Lexislamica 

memahami hadis, agar pesan-pesan keagamaan dapat diarahkan untuk melindungi lima prinsip dasar 

kemanusiaan: agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta (al-kulliyyāt al-khams). Melalui prinsip ini, umat 

Islam didorong untuk tidak hanya menjalankan ajaran secara ritual, tetapi juga memperjuangkan nilai-

nilai kemanusiaan yang lebih luas. 

Secara empiris, pemikiran Nasaruddin Umar terbukti memberikan kontribusi besar terhadap 

wacana Islam moderat (wasathiyah Islam) di Indonesia. Melalui berbagai karya ilmiah, dakwah, dan 

kiprahnya di lembaga keagamaan, ia menegaskan pentingnya mengembalikan wajah Islam yang 

rahmatan lil-‘ālamīn Islam yang membawa rahmat bagi seluruh alam. Pendekatan deradikalisasi yang 

ia gagas bukan dengan cara kekerasan atau pemaksaan, tetapi melalui pendidikan, dialog, serta 

pembinaan kesadaran kritis terhadap teks keagamaan. Metode ini dianggap lebih efektif dalam 

membangun kesadaran keberagamaan yang inklusif, serta memperkuat imunitas masyarakat terhadap 

ideologi kekerasan yang mengatasnamakan agama. Ia juga menegaskan bahwa deradikalisasi tidak 

hanya tanggung jawab pemerintah, tetapi juga tanggung jawab moral para ulama, akademisi, dan 

masyarakat luas. 

Daftar Pustaka 

Deradikalisasi Pemahaman Al-Qur’an Telaah Terhadap Pemikiran Nasaruddin Umar, Azizan Fitriana, 

Jakarta 2021 

Hakkul Yakin Siregar, Fauzan Akbar, Alwi Padly Harahap, Khairin Nazmi, Hadis Sebagai Pilar 

Deradikalisasi Di Indonesia: Analisis Kurikulum Pendidikan Islam, Vol 19 No 1 Januari 2025 

Lukman Hakim Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh, Indonesia, Deradikalisasi Pemahaman 

Keagamaan Di Indonesia (Mempertimbangkan Wacana Islam Moderat Dan Islam Nusantara), 

Volume 23 Nomor 1, April 2021 

Nurullah, *Taqwiya Fakultas Ushuluddin Dan Filsafat Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh, 

Indonesia, Konsep Deradikalisasi Pemahaman Al-Qur`An Nasaruddin Umar, Vol. 6, No. 1, Pp. 

126-136, Januari-Juni 2021 

Prof.Dr.H.Nasaruddin Umar,, Deradikalisasi Pemahaman Al Quran Dan Hadis, Jakarta 2014 

Saputra, M. N., Mubin, M. N., Abrori, A. M., & Handayani, R. “Deradikalisasi Paham Radikal Di Indonesia: 

Penguatan Kurikulum Pendidikan Islam Berbasis Moderasi.” Jurnal Pendidikan Agama Islam 

Al-Thariqah, 

Taqwiya Taqwiya fakultas Ushuluddin Dan Filsafat Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh, 

Konsep Deradikalisasi Pemahaman Al-Qur’an Nasaruddin Umar, 2021-06-30 

Yuli Safitri universitas Islam Negeri Sumatera Utaramuhammad Fachrurrozyuniversitas Islam Negeri 

Sumatera Utaraelly Warnisyah Harahapuniversitas Islam Negeri Sumatera Utara, Analisis 

Pemahaman Deradikalisasi Dalam Ajaran Islam Terhadap Politik Hukum Islam, Vol 7 No 2 

2024 

Zuly Qodir Fakultas Agama Islam Universitas Muhammadiyah Yogyakarta, Deradikalisasi Islam Dalam 

Perspektif Pendidikan Agama, Volume Ii, Nomor 1, Juni 2013 



8 
 

Lexislamica 

 

 


