LexlIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications
Vol. xx, No. xx (20xx), DOI: 10.33650/joki.v4i2
p-ISSN: 2715-0410; e-ISSN: 2715-6427 1

DERADIKALISASI PEMAHAMAN HADIS
(TELAAH TERHADAP PEMIKIRAN NASARUDDIN UMAR)

Jastin Erlangga Ramanda Saputra®, Maulana Muh Zakariya?, Ghulam Murtadlo®
tUniversitas Islam Negeri Jurai Siwo Lampung, Indonesia (Jastinerlanggal23@gmail.com)
2Universitas Islam Negeri Jurai Siwo Lampung, Indonesia (Zakariya300405@gmail.com)
SUniversitas Islam Negeri Jurai Siwo Lampung, Indonesia (Ghulammurtadlo425@gmail.com)

Article Info ABSTRAK

Radikalisme agama muncul sebagai salah satu problem sosial keagamaan

Article history: yang mengancam kerukunan umat beragama di Indonesia. Salah satu
Pengajuan 10 Desember 2025 penyebabnya adalah kesalahan dalam memahami teks keagamaan,
Diterima 15 Desember 2025 termasuk hadis, secara tekstual tanpa memperhatikan konteks sosial dan
Diterbitkan 25 Desember 2025 historis. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji pemikiran Nasaruddin

Umar mengenai deradikalisasi pemahaman hadis sebagai upaya
Keywords: menanamkan nilai-nilai Islam yang damai dan moderat. Metode yang

digunakan adalah studi kepustakaan (library research) dengan menelaah
Deradikalisasi; karya-karya Nasaruddin Umar dan literatur ilmiah yang relevan. Hasil kajian
Hadits; menunjukkan bahwa Nasaruddin Umar menawarkan pendekatan
Nasaruddin Umar; kontekstual dan humanis terhadap hadis, dengan menekankan prinsip
Moderasi Islam; magasid al-syari‘ah (tujuan syariat), nilai keadilan, serta kasih sayang

universal. Pemikiran ini berkontribusi besar terhadap pengembangan
wacana Islam moderat dan pencegahan radikalisme berbasis agama di
Indonesia.

Corresponding Author:

Jastin Erlangga Ramanda Saputra, Maulana Muh Zakariya
Universitas Islam Negeri Jurai Siwo Lampung, Indonesia
Email: Jastinerlanggal23@gmail.com, zakariya300405@gmail.com

Pendahuluan

Radikalisme agama merupakan salah satu fenomena sosial-keagamaan yang semakin
mendapat perhatian luas di Indonesia dalam dua dekade terakhir. Meningkatnya berbagai tindakan
kekerasan yang mengatasnamakan agama menunjukkan bahwa sebagian kelompok umat Islam
mengalami distorsi dalam memahami ajaran agamanya sendiri. Paham radikal ini muncul tidak hanya
dalam bentuk tindakan ekstrem, tetapi juga dalam bentuk pola pikir yang intoleran terhadap
perbedaan mazhab, pandangan keagamaan, bahkan terhadap sesama umat Islam yang dianggap tidak
sejalan dengan keyakinannya. Fenomena tersebut tentu sangat bertentangan dengan hakikat Islam
yang membawa pesan kedamaian dan kasih sayang (rahmatan lil ‘alamin).

Salah satu penyebab utama munculnya sikap dan perilaku radikal adalah kesalahan dalam
memahami teks-teks keagamaan, terutama hadis Nabi Muhammad SAW. Hadis yang seharusnya
menjadi pedoman moral dan spiritual sering kali ditafsirkan secara sempit, tekstual, dan lepas dari
konteks sosial-historisnya. Misalnya, sejumlah kelompok ekstrem kerap menggunakan hadis-hadis
tentang jihad untuk membenarkan kekerasan, tanpa memahami konteks turunnya atau tujuan moral
di baliknya. Padahal, para ulama telah lama mengingatkan bahwa memahami hadis harus dilakukan
dengan memperhatikan aspek kebahasaan, latar sejarah (asbabul wurud), maqasid al-syari’ah (tujuan

hukum Islam), serta nilai kemaslahatan umat.

Journal homepage: https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/



https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/
mailto:Jastinerlangga123@gmail.com
mailto:Zakariya300405@gmail.com
mailto:Ghulammurtadlo425@gmail.com
mailto:Jastinerlangga123@gmail.com
mailto:Zakariya300405@gmail.com

2

Dalam konteks inilah muncul urgensi deradikalisasi pemahaman hadis, yaitu usaha sistematis
untuk menafsirkan kembali teks hadis agar selaras dengan semangat perdamaian, keadilan, dan
kemanusiaan universal. Deradikalisasi tidak dimaksudkan untuk mengubah ajaran Islam, melainkan
untuk mengembalikan pemahaman agama kepada makna aslinya yang penuh kasih sayang. Proses ini
menuntut pendekatan ilmiah, kritis, dan terbuka terhadap teks keagamaan, sehingga Islam tidak
dipahami secara kaku dan eksklusif.

Salah satu tokoh penting yang memberikan kontribusi pemikiran dalam isu ini adalah Prof. Dr.
Nasaruddin Umar, M.A,, seorang ulama dan akademisi Indonesia yang dikenal dengan gagasan-gagasan
moderatnya. Sebagai Imam Besar Masjid Istiqlal dan mantan Wakil Menteri Agama RI, Nasaruddin
Umar konsisten menyuarakan pentingnya Islam moderat (wasathiyah Islam) dan deradikalisasi dalam
memahami ajaran agama. Melalui karya-karyanya seperti Deradikalisasi Pemahaman Agama (2016)
dan Argumen Kesetaraan Gender Perspektif al-Qur'an (2001), ia menegaskan perlunya cara pandang
baru terhadap teks keagamaan yang lebih kontekstual dan humanis.

Pemikiran Nasaruddin Umar berangkat dari keprihatinan terhadap praktik keagamaan yang
sering kali kehilangan ruh kemanusiaannya. la menilai bahwa banyak ayat dan hadis yang seharusnya
dimaknai sebagai pesan moral justru digunakan untuk memperkuat sikap eksklusif dan diskriminatif.
Oleh karena itu, menurutnya, deradikalisasi bukan berarti menghapus aspek normatif Islam, tetapi
menempatkan teks agama sesuai dengan konteks sosial, tujuan syariat, dan nilai kemaslahatan umat.
Dalam pandangannya, memahami hadis harus mengacu pada prinsip maqasid al-syari’ah yaitu
menjaga lima hal pokok dalam kehidupan manusia: agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta.

Selain itu, Nasaruddin Umar juga menekankan bahwa Islam hadir untuk membangun
peradaban yang berkeadaban (civilized religion). Ia menolak pemahaman agama yang menjauhkan
umat dari semangat kasih sayang, keadilan, dan toleransi. Bagi beliau, teks hadis bukan hanya harus
dibaca dengan nalar hukum, tetapi juga dengan nalar moral dan spiritual. Dengan demikian, hadis
dapat menjadi sumber inspirasi bagi kehidupan beragama yang damai, terbuka, dan menghargai
perbedaan.

Kajian terhadap pemikiran Nasaruddin Umar penting dilakukan karena memberikan arah
baru dalam memahami hadis di tengah meningkatnya arus fundamentalisme agama. Pemikirannya
tidak hanya bersifat teoretis, tetapi juga praktis, karena dapat diaplikasikan dalam pendidikan Islam,
dakwah, dan kehidupan sosial. Melalui pendekatan yang kontekstual dan moderat, umat Islam
diharapkan mampu memahami hadis sebagai sumber etika kemanusiaan, bukan sebagai legitimasi
kekerasan.

Berdasarkan latar belakang tersebut, tulisan ini berusaha untuk mengkaji secara mendalam
bagaimana konsep deradikalisasi pemahaman hadis menurut Nasaruddin Umar serta relevansinya
terhadap konteks sosial-keagamaan di Indonesia. Kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi
terhadap pengembangan studi hadis yang lebih inklusif dan humanis, serta mendukung upaya

moderasi beragama dalam menghadapi ancaman radikalisme.

Lexislamica



Metode Penelitian/Metode Kajian

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kepustakaan (library research), yaitu
penelitian yang seluruh sumber datanya diperoleh melalui penelaahan literatur tanpa melakukan
pengumpulan data lapangan. Seluruh proses kajian difokuskan pada analisis terhadap karya-karya
Nasaruddin Umar yang membahas deradikalisasi pemahaman Al-Qur'an dan hadis, moderasi
beragama, serta pendekatan kontekstual dan maqgasid al-syari‘ah dalam menafsirkan teks keagamaan.
Selain itu, penelitian ini juga memanfaatkan berbagai literatur pendukung seperti artikel jurnal, buku
teori hadis, kajian hermeneutika Islam, naskah akademik tentang radikalisme keagamaan, serta
penelitian terdahulu yang relevan. Data dikumpulkan melalui proses membaca secara mendalam,
pencatatan isi, dan pengorganisasian gagasan berdasarkan tema-tema utama pemikiran Nasaruddin
Umar. Analisis data dilakukan dengan pendekatan deskriptif-analitis dan analisis isi (content analysis),
yaitu menguraikan pemikiran tokoh secara sistematis serta menafsirkan makna teks dalam kaitannya
dengan konteks sosial dan tujuan syariat. Pendekatan hermeneutik dan historis juga digunakan untuk
menelaah hubungan antara teks hadis, konteks kemunculannya, serta relevansinya terhadap isu
deradikalisasi di Indonesia. Melalui metode ini, penelitian berupaya menggali secara komprehensif
bagaimana konsep deradikalisasi pemahaman hadis menurut Nasaruddin Umar dibangun,

dikembangkan, serta diimplementasikan dalam konteks kehidupan keagamaan kontemporer.

Hasil dan Pembahasan

1. Gambaran Umum Temuan

Telaah literatur yang menjadi sumber penelitian ini menunjukkan konsistensi gagasan:
transformasi pemahaman teks, termasuk hadis diperlukan sebagai strategi untuk meredam narasi
radikal dan mengembalikan ajaran Islam pada orientasi kemanusiaan dan kemaslahatan.
Nasaruddin Umar menempatkan deradikalisasi bukan sebagai pelemahan teks agama tetapi
sebagai upaya hermeneutis: menafsirkan ulang teks dengan memperhitungkan konteks historis,
tujuan syariat (maqasid al-syari‘ah), dan nilai-nilai etis universal. Temuan lintas studi di Indonesia
memperkuat gagasan ini dan menegaskan perlunya kombinasi pendekatan intelektual, pedagogis,

dan institusional untuk mencapai deradikalisasi yang efektif.

2. Tema-tema Pokok dalam Pemikiran Nasaruddin Umar

Berdasarkan kajian terhadap karya dan ulasan akademis terkait, beberapa tema pokok
muncul secara berulang dalam pendekatan Nasaruddin Umar terhadap deradikalisasi hadis,
Kontekstualisasi Teks, Nasaruddin menekankan bahwa hadis harus dipahami dalam bingkai
sejarah dan kondisi sosial ketika hadis itu muncul yaitu membaca asbdb al-wuriid dan latar sosio-
historis agar makna tidak diseret ke penafsiran ahistoris yang berpotensi membenarkan tindakan
ekstrem. Kontekstualisasi ini bukan sekadar hermeneutika, tetapi juga alat untuk mengevaluasi

relevansi hukum dan etika hadis di era kekinian. Studi-studi lokal yang menelaah konsep

Lexislamica



4

deradikalisasi al-Qur'an dan hadis menegaskan perlunya cara ini sebagai langkah pencegahan
intoleransi.

Maqasid (Tujuan Syariat) sebagai Prinsip Interpretatif, Salah satu pijakan kuat dalam
pemikiran Nasaruddin adalah penerapan maqasid al-syarl’ah sebagai tolok ukur penafsiran.
Dengan menempatkan tujuan-tujuan syariat (menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta) di
hadapan tekstualitas, interpretasi hadis diarahkan pada kemaslahatan dan pencegahan mafsadah
(kerusakan). Pendekatan ini menggeser fokus dari literalitas ke tujuan normatif sehingga Hadis
yang tampak “keras” dapat diinterpretasikan ulang dalam koridor etika dan kesejahteraan manusia.
Literatur tafsiran kontemporer di Indonesia merekomendasikan pendekatan magqasid ini sebagai
strategi deradikalisasi yang lebih tahan lama.

Penekanan pada Etika dan Spiritualitas Ketimbang Hanya Hukum, Nasaruddin konsisten
menunjukkan bahwa hadis juga memuat dimensi etika, spiritualitas, dan nilai kemanusiaan yang
seringkali terabaikan ketika teks hanya dipandang sebagai norma hukumi semata. Dengan
menegaskan dimensi moral ini, hadis berpotensi menjadi sumber pembentukan karakter yang
moderat menumbuhkan empati, toleransi, dan tanggung jawab sosial ketimbang menjadi dasar
legitimasi kekerasan. Beberapa karya akademik Indonesia merekam pentingnya integrasi nilai-nilai

etika hadis ke kurikulum pendidikan agama sebagai salah satu strategi preventif.

Mekanisme Deradikalisasi menurut Telaah Literatur

Dari analisis konten buku Nasaruddin dan sejumlah artikel ilmiah Indonesia, dapat
dirangkum mekanisme deradikalisasi yang diusulkan, Pendidikan Berbasis Kontekstual dan Kritis,
Pendekatan kurikulum yang mengajarkan metode kritis dalam memahami hadis (mis. Pelatihan
membaca isnad, matan, asbab al-wuri(id, serta penerapan maqasid) diyakini lebih ampuh
menghindarkan peserta didik dari pembacaan literal yang problematik. Artikel-artikel yang
mempelajari peran pendidikan tinggi dan pesantren setempat menyokong rekomendasi ini,
program pengajaran yang berorientasi konteks dan etika mampu menurunkan vulnerabilitas
ideologis pada generasi muda.

Dialog Antar-teks dan Antar-mazhab, Mendorong dialog antarteks (Qur’an-Hadis) dan
antarmazhab/pendekatan ilmu (figh, tasawuf, ilmu hadis historis) memberi ruang bagi pluralitas
interpretasi. Nasaruddin menilai dialog semacam ini menahan eksklusivitas penafsiran—sebuah
pencegahan alami terhadap klaim kebenaran tunggal yang sering menjadi basis narasi radikal.
Beberapa studi kasus di Indonesia menunjukkan bahwa inisiatif dialog lintas tokoh dan lembaga
keagamaan efektif mengurangi intensitas polarisasi di komunitas.

Transformasi Lembaga Keagamaan dan Penyebaran Narasi Moderat, Transformasi materi
dakwah, khutbah, dan literatur keagamaan menjadi lebih kontekstual-rahmah diperlukan agar
perubahan persepsi tidak hanya terjadi di ranah akademik tetapi juga praktik keagamaan harian.
Nasaruddin, lewat peran institusionalnya (mis. Masjid, kementerian agama), mencontohkan

bagaimana kebijakan dan kurikulum dakwah dapat menjadi medium deradikalisasi. Evaluasi

Lexislamica



5

program deradikalisasi di Indonesia menunjukkan bahwa keberhasilan bergantung pada sinergi

antara kebijakan publik, lembaga pendidikan, dan masyarakat sipil.

Hambatan Implementasi dan Kritik

Walaupun pendekatan Nasaruddin mendapat dukungan kuat di literatur, sejumlah
tantangan praktis dan kritik muncul dalam kajian-kajian local, Resistensi Ideologis dan Politisasi
Agama, Sebagian komunitas atau kelompok keagamaan yang memiliki kepentingan politik atau
identitas kuat akan menunjukkan resistensi terhadap narasi penafsiran ulang. Mereka sering
melihat deradikalisasi sebagai ancaman terhadap otoritas interpretatif mereka. Penelitian di
beberapa wilayah Indonesia menunjukkan bahwa resistensi ini memperlambat penetrasi materi-
materi moderat ke komunitas yang tertutup.

Kesenjangan Kapasitas Sumber Daya Pendidikan, Tidak semua lembaga pendidikan agama
memiliki kapasitas (tenaga pengajar terlatih, bahan referensi, akses riset) untuk mengajarkan
pendekatan maqasid atau hermeneutika modern. Oleh Kkarena itu, transformasi kurikulum
memerlukan investasi kapasitas akademik dan program pelatihan untuk pengajar agama di
pesantren, madrasah, dan moskee. Studi implementasi deradikalisasi di lingkungan kampus dan
sekolah memperlihatkan kebutuhan besar akan program peningkatan kapasitas.

Risiko Penyederhanaan Berlebihan, Sementara deradikalisasi menuntut reinterpretasi, ada
juga risiko penyederhanaan berlebihan yang mengorbankan kedalaman ilmu hadis (misalnya
mengabaikan metodologi kritik tekstual dan kritik sanad). Kritikus mengingatkan bahwa usaha
deradikalisasi harus tetap berpegang pada disiplin ilmu hadis dan prinsip keilmuan, bukan hanya
retorika moral semata. Beberapa artikel akademik menekankan perlunya keseimbangan antara

semangat reformasi dan metodologi historis-kritis.

Dampak Empiris dan Bukti dari Studi Indonesia

Beberapa penelitian empiris di Indonesia termasuk kajian kurikulum, analisis khutbah, serta
studi kasus deradikalisasi di komunitas menunjukkan efek positif jika pendekatan Nasaruddin
diimplementasikan secara komprehensif, Perubahan narasi khutbah dan bahan dakwah yang
memasukkan penjelasan historis dan magasid mampu menurunkan penggunaan klaim absolut dan
mendukung retorika inklusif, Program pendidikan di kampus dan pesantren yang mengajarkan
keterampilan penafsiran kritis menghasilkan peningkatan literasi agama kritis pada mahasiswa
dan santri; ini berpotensi mengurangi keterpaparan pada materi radikal yang sederhana dan viral,
Inisiatif dialog lintas lembaga memperlihatkan pengurangan ketegangan sosial di beberapa

komunitas, walau skalanya seringkali lokal dan butuh replikasi lebih luas.

Pembahasan terhadap temuan-temuan tersebut mengungkap bahwa keberhasilan
deradikalisasi tidak hanya tergantung pada materi pendidikan yang diberikan, tetapi sangat

bergantung pada proses implementasi dan kontekstualisasi terhadap lingkungan sosial peserta.

Lexislamica



6

Dengan kata lain, ketika kurikulum moderasi disusun tetapi guru, sistem sekolah, dan lingkungan
keluarga tidak mendukung, efektivitasnya berkurang, sebagaimana disinggung dalam studi
pendidikan Islam sebagai penangkal radikalisme. Hasil studi menunjukkan bahwa kampus yang
menerapkan program deradikalisasi secara sistemik yakni melalui kombinasi kurikulum, kegiatan
mahasiswa, dialog, dan literasi nilai lebih berhasil dibanding program yang hanya bersifat sporadis
atau top-down. Misalnya, kajian di UIN (Universitas Islam Negeri) menyebut bahwa
pengintegrasian nilai moderasi ke mata kuliah, ke kegiatan kemahasiswaan, dan ke lingkungan
kampus menciptakan lingkungan “toksik-radikal” yang makin kecil kemungkinannya untuk muncul.
Meski demikian, pembahasan juga menggarisbawahi bahwa terdapat hambatan signifikan dalam
implementasi deradikalisasi. Hambatan tersebut meliputi resistensi budaya (termasuk
kecenderungan tekstualis dalam memahami hadis atau ajaran agama) dan keterbatasan kapasitas
sumber daya manusia (guru, dosen, kurikulum yang memahami moderasi dan hermeneutika
modern). Studi tentang perilaku keagamaan komunitas menunjukkan bahwa kelompok-kelompok
dengan orientasi tekstualis terhadap hadis lebih rentan terhadap penafsiran ekstrem karena
mereka mengabaikan konteks historis dan sosial dalam interpretasi teks. Oleh karena itu, proses
deradikalisasi harus menyertakan pelatihan intensif bagi pendidik, pengembangan literatur relevan
berbahasa Indonesia, dan kolaborasi antara lembaga pendidikan, ulama moderat, serta institusi

negara agar dampaknya lebih luas dan berkelanjutan.

Penutup

Dari hasil kajian terhadap pemikiran Nasaruddin Umar mengenai deradikalisasi pemahaman
hadis, dapat disimpulkan bahwa proses deradikalisasi dalam konteks Islam Indonesia tidak hanya
sekadar menolak paham radikal, tetapi lebih jauh merupakan upaya rekonstruksi terhadap cara
berpikir, memahami, dan menafsirkan teks keagamaan agar lebih sejalan dengan nilai-nilai
kemanusiaan universal dan semangat keadilan sosial. Nasaruddin Umar menegaskan bahwa akar
munculnya radikalisme keagamaan tidak bisa dilepaskan dari cara pandang yang terlalu tekstual
terhadap hadis dan nash-nash agama. Pemahaman yang hanya berorientasi pada teks secara literal
tanpa mempertimbangkan konteks sosial, historis, dan tujuan moral di balik ajaran agama (maqasid al-
syari‘ah) sering kali melahirkan tafsir yang eksklusif, keras, bahkan destruktif terhadap sesama
manusia. Oleh karena itu, deradikalisasi menurut Nasaruddin Umar merupakan proses intelektual dan
spiritual yang mengarahkan umat untuk memahami agama secara mendalam, berimbang, serta

berorientasi pada kemaslahatan universal.

Dalam pandangan Nasaruddin Umar, hadis sebagai salah satu sumber ajaran Islam harus
ditafsirkan secara kontekstual dan humanistik, dengan mempertimbangkan aspek asbab al-wurtd
(latar belakang munculnya hadis) serta relevansinya terhadap kondisi masyarakat modern.
Pendekatan kontekstual ini memungkinkan pemahaman hadis tidak hanya berhenti pada tataran
normatif, tetapi juga menjadi inspirasi dalam membangun peradaban yang damai, adil, dan toleran.

Beliau menekankan pentingnya menjadikan prinsip maqasid al-syari‘ah sebagai fondasi utama dalam

Lexislamica



7

memahami hadis, agar pesan-pesan keagamaan dapat diarahkan untuk melindungi lima prinsip dasar
kemanusiaan: agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta (al-kulliyyat al-khams). Melalui prinsip ini, umat
Islam didorong untuk tidak hanya menjalankan ajaran secara ritual, tetapi juga memperjuangkan nilai-

nilai kemanusiaan yang lebih luas.

Secara empiris, pemikiran Nasaruddin Umar terbukti memberikan kontribusi besar terhadap
wacana Islam moderat (wasathiyah Islam) di Indonesia. Melalui berbagai karya ilmiah, dakwah, dan
kiprahnya di lembaga keagamaan, ia menegaskan pentingnya mengembalikan wajah Islam yang
rahmatan lil-‘alamin Islam yang membawa rahmat bagi seluruh alam. Pendekatan deradikalisasi yang
ia gagas bukan dengan cara kekerasan atau pemaksaan, tetapi melalui pendidikan, dialog, serta
pembinaan kesadaran kritis terhadap teks keagamaan. Metode ini dianggap lebih efektif dalam
membangun kesadaran keberagamaan yang inklusif, serta memperkuat imunitas masyarakat terhadap
ideologi kekerasan yang mengatasnamakan agama. la juga menegaskan bahwa deradikalisasi tidak
hanya tanggung jawab pemerintah, tetapi juga tanggung jawab moral para ulama, akademisi, dan

masyarakat luas.

Daftar Pustaka

Deradikalisasi Pemahaman Al-Qur’an Telaah Terhadap Pemikiran Nasaruddin Umar, Azizan Fitriana,
Jakarta 2021

Hakkul Yakin Siregar, Fauzan Akbar, Alwi Padly Harahap, Khairin Nazmi, Hadis Sebagai Pilar
Deradikalisasi Di Indonesia: Analisis Kurikulum Pendidikan Islam, Vol 19 No 1 Januari 2025

Lukman Hakim Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh, Indonesia, Deradikalisasi Pemahaman
Keagamaan Di Indonesia (Mempertimbangkan Wacana Islam Moderat Dan Islam Nusantara),
Volume 23 Nomor 1, April 2021

Nurullah, *Taqwiya Fakultas Ushuluddin Dan Filsafat Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh,
Indonesia, Konsep Deradikalisasi Pemahaman Al-Qur 'An Nasaruddin Umar, Vol. 6, No. 1, Pp.
126-136, Januari-Juni 2021

Prof.Dr.H.Nasaruddin Umar,, Deradikalisasi Pemahaman Al Quran Dan Hadis, Jakarta 2014

Saputra, M. N.,, Mubin, M. N., Abrori, A. M., & Handayani, R. “Deradikalisasi Paham Radikal Di Indonesia:
Penguatan Kurikulum Pendidikan Islam Berbasis Moderasi.” Jurnal Pendidikan Agama Islam
Al-Thariqah,

Taqwiya Taqwiya fakultas Ushuluddin Dan Filsafat Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh,
Konsep Deradikalisasi Pemahaman Al-Qur’an Nasaruddin Umar, 2021-06-30

Yuli Safitri universitas Islam Negeri Sumatera Utaramuhammad Fachrurrozyuniversitas Islam Negeri
Sumatera Utaraelly Warnisyah Harahapuniversitas Islam Negeri Sumatera Utara, Analisis
Pemahaman Deradikalisasi Dalam Ajaran Islam Terhadap Politik Hukum Islam, Vol 7 No 2
2024

Zuly Qodir Fakultas Agama Islam Universitas Muhammadiyah Yogyakarta, Deradikalisasi Islam Dalam

Perspektif Pendidikan Agama, Volume Ii, Nomor 1, Juni 2013

Lexislamica



Lexislamica



