
  1  

Journal homepage: https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/ 

LexIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications 
Vol. 01, No. 03 (2025), DOI: 10.33650/joki.v4i2  
p-ISSN: 2715-0410; e-ISSN: 2715-6427 

Fatwa Di Era Disrupsi Digital: Studi Tentang Otoritas Agama Dan 

Pengaruh Media Sosial Terhadap Penetapan Hukum Islam 
 

Riski Ari Wibowo1,Irwan Triadi2 

1,2Universitas Pembangunan Veteran Nasional, Jakarta 

Email: riskiariwibowo204@gmail.com 

 

 

Article Info  ABSTRAK 

Article history: 

Pengajuan     : 20 Oktober 2025 
Diterima        : 25 Oktober 2025 
Diterbitkan   : 01 November 2025 

 Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara kritis bagaimana otoritas 
keagamaan Islam telah mengalami transformasi signifikan di era disrupsi 
digital, terutama dalam konteks produksi dan penyebaran fatwa melalui 
media sosial. Di tengah perkembangan platform digital seperti TikTok, 
YouTube, dan Instagram, fatwa tidak lagi didominasi oleh lembaga resmi 
seperti Majelis Ulama Indonesia (MUI), tetapi juga diproduksi oleh figur 
non-institusional yang memperoleh legitimasi dari popularitas dan interaksi 
digital. Hal ini menimbulkan tantangan serius terhadap validitas 
metodologis dan integritas epistemologis hukum Islam, serta 
mengeksplorasi bagaimana modal simbolik digital, algoritma, dan logika 
viralitas membentuk bentuk baru otoritas keagamaan yang lebih bersifat 
impresionis daripada ilmiah. Dengan pendekatan kualitatif dan desain studi 
kasus, metode netnografi diterapkan untuk mengamati dinamika interaksi 
antara cendekiawan digital dan audiens mereka di ruang online. Data 
diperoleh melalui pengamatan pasif, dokumentasi konten fatwa digital, dan 
wawancara semi-terstruktur dengan pemimpin agama dan pengikutnya. 
Hasil penelitian menunjukkan desentralisasi otoritas agama dan munculnya 
“fiqh publik” yang partisipatif, namun berisiko mengalami fragmentasi 
epistemik. Penelitian ini juga menemukan bahwa maqāṣid al-sharī'ah dapat 
digunakan sebagai kerangka normatif dalam menilai kualitas fatwa digital 
agar tetap valid, etis, dan kontekstual. Oleh karena itu, penelitian ini 
bertujuan untuk mendorong rekonstruksi epistemologis hukum Islam di era 
digital dan menawarkan parameter evaluatif untuk otoritas agama berbasis 
algoritma. 

Keywords: 

Fatwa Digital, Otoritas Islam, 
Media Sosial, Maqāṣid al-Sharī'ah, 
Epistemologi Digital. 

 

Corresponding Author: 

Riski Ari Wibowo 

Universitas Pembangunan Veteran Nasional, Jakarta 

Email: riskiariwibowo204@gmail.com 

 

Pendahuluan  

Era disrupsi digital telah secara signifikan mengubah cara manusia berinteraksi dengan 

informasi, termasuk dalam ranah keagamaan. Bagi umat Islam, akses terhadap pengetahuan 

keagamaan, terutama hukum Islam, tidak lagi terbatas pada buku-buku klasik atau ceramah langsung, 

tetapi kini tersebar luas melalui media digital. Fatwa, yang sebelumnya merupakan hasil ijtihad dari 

ulama otoritas formal, kini menjadi desentralisasi seiring dengan munculnya platform digital yang 

memungkinkan siapa pun, termasuk individu non-ulama, untuk menyampaikan pendapat keagamaan 

kepada publik yang lebih luas. 

Dalam konteks Indonesia, dinamika ini terlihat jelas dengan semakin banyaknya figur 

keagamaan non-institusional di media sosial seperti TikTok, YouTube, dan Instagram. Individu-

individu ini, meskipun tidak selalu memiliki latar belakang pendidikan syariah formal, memperoleh 

legitimasi dari jumlah pengikut yang besar dan interaksi digital mereka. Fenomena ini menunjukkan 

pergeseran dasar otoritas keagamaan dari ilmu formal ke popularitas digital, seperti yang 

https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/
mailto:riskiariwibowo204@gmail.com
mailto:riskiariwibowo204@gmail.com


2 
 

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research 

diungkapkan oleh Hamdani dalam studinya tentang mufti online dan otoritas alternatif di era 

digital(Hamdani, 2023), 

Pengaruh media sosial terhadap penyebaran dan penerimaan fatwa menjadi semakin kompleks 

seiring dengan peran algoritma dan ekonomi perhatian yang mulai berperan. Shuhufi dkk. (2022) 

mencatat bahwa fatwa yang dikeluarkan oleh Majelis Ulama Indonesia (MUI) kini bersaing ketat 

dengan pendapat keagamaan para influencer digital yang mampu mengemas hukum Islam dalam 

bentuk konten singkat yang mudah dipahami oleh masyarakat umum, meskipun dengan tingkat 

kedalaman analisis hukum yang minimal (Shuhufi dkk., 2022). 

Fenomena ini menunjukkan desentralisasi otoritas agama, seperti yang dicatat oleh Eickelman 

dan Anderson (2003) dalam konsep “media baru, publik baru”, di mana media baru menciptakan 

ruang-ruang diskursus alternatif yang memungkinkan produksi makna agama oleh aktor-aktor non-

tradisional. Dalam konteks Indonesia, hal ini tercermin dalam munculnya berbagai platform da'wah 

digital yang tidak berada di bawah otoritas lembaga resmi, melainkan memperoleh legitimasi publik 

melalui mekanisme pasar digital dan interaksi sosial online. Mekanisme ini pada akhirnya 

menghasilkan bentuk otoritas agama yang horizontal dan partisipatif, berlawanan dengan pola 

otoritas hierarkis dan institusional tradisional. 

Situasi ini menandai fragmentasi otoritas di ruang digital keagamaan. Bourdieu menyebut 

pergeseran semacam ini sebagai transformasi modal simbolik, di mana individu memperoleh kekuatan 

simbolik bukan melalui otoritas tradisional, melainkan melalui pengakuan sosial dan representasi 

digital. Dalam konteks ini, Suaedy berargumen bahwa media sosial tidak hanya berfungsi sebagai alat 

untuk mendistribusikan fatwa, tetapi juga sebagai arena pembentukan legitimasi keagamaan baru 

(Suaedy dkk., 2023). 

Selain itu, media sosial menciptakan publik terhubung yang terdiri dari komunitas-komunitas 

yang saling terhubung dan berinteraksi satu sama lain, serta secara kolektif menghasilkan makna-

makna keagamaan. Dalam kerangka ini, otoritas keagamaan tidak lagi bersifat satu arah dari ulama 

kepada umat, melainkan menjadi dialogis dan terbuka untuk debat publik. Konsep ini memperkuat 

argumen bahwa transformasi otoritas tidak hanya bersifat teknologi, tetapi juga sosiologis. 

Namun, desentralisasi ini juga membawa risiko epistemologis. Fatwa digital sering muncul 

tanpa proses ijtihad yang komprehensif dan cenderung bersifat populis. Wahid (2024) dalam 

ulasannya mengungkapkan bahwa kualitas fatwa di ruang digital sering menurun karena lebih 

mengutamakan sensasi dan kecepatan penyebaran daripada validitas hukum berdasarkan metodologi 

ushul fiqh (Wahid, 2024). 

Meskipun menghadirkan tantangan, transformasi ini juga membuka peluang untuk 

merekonstruksi epistemologi hukum Islam agar lebih responsif terhadap dinamika zaman. Islamy 

menunjukkan bahwa pendekatan maqāṣid al-sharī'ah dapat menjadi kerangka normatif untuk 

mengevaluasi dan menyaring fatwa digital agar tetap berakar pada tujuan syariah yang universal dan 

kontekstual (Islamy dkk., 2024). 

Penelitian oleh Shuhufi dkk. (2022) mengkaji bagaimana lembaga seperti Majelis Ulama 

Indonesia (MUI) harus bersaing dengan narasi hukum Islam yang dipopulerkan oleh influencer agama 



3 
 

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research 

di media sosial. Mereka tidak selalu memiliki latar belakang pendidikan syariah formal, tetapi mampu 

mempengaruhi opini publik melalui teknik komunikasi visual, storytelling, dan personal branding. Hal 

ini menunjukkan pergeseran epistemologis dari otoritas berbasis ilmiah ke otoritas dan persepsi 

berbasis impresi digital. Dalam konteks ini, validitas fatwa tidak lagi ditentukan semata-mata oleh 

metodologi istinbat al-hukm, tetapi juga oleh performativitas digital. 

Suaedy dkk. (2023) menambahkan bahwa media sosial kini tidak hanya menjadi sarana 

penyebaran informasi agama, tetapi juga arena pertarungan dan produksi otoritas baru yang 

dikendalikan oleh ekonomi perhatian, suatu logika yang mengutamakan visibilitas daripada validitas. 

Hal ini membuat proses ijtihad menjadi terfragmentasi dan didorong oleh tuntutan produksi konten 

yang cepat dan menarik. Ketika algoritma menjadi mediator utama dalam penyebaran fatwa, otoritas 

agama tidak hanya ditentukan oleh kompetensi ilmiah, tetapi juga oleh kemampuan untuk memahami 

dan mengelola logika digital. 

Konsep “jaringan publik” dari Boyd (2010) penting untuk menjelaskan bagaimana komunitas 

digital membentuk makna agama secara kolektif, dialogis, dan terkadang bertentangan dengan narasi 

resmi. Komunitas ini tidak pasif, tetapi secara aktif berkomentar, menafsirkan, dan bahkan mengkritik 

konten fatwa yang beredar. Hal ini menandai munculnya “publik fiqh” partisipatif yang terbuka 

terhadap pluralitas penafsiran. Namun, keterbukaan ini juga membawa risiko fragmentasi epistemik, 

di mana standar ilmiah dan metodologi fiqh yang telah mapan digantikan oleh narasi populer yang 

tidak selalu valid secara metodologis. 

Studi yang tersedia hingga saat ini masih didominasi oleh pendekatan deskriptif dan belum 

banyak yang mengkaji secara kritis dampak epistemologis dari digitalisasi fatwa. Sebagian besar studi 

hanya berhenti pada pengamatan fenomenologis dan belum menyentuh aspek-aspek fundamental 

seperti validitas metodologis ijtihad digital, mekanisme autentikasi fatwa, serta implikasi etis dan 

sosial dari penyebaran pedoman hukum berbasis viralitas. Dalam konteks ini, evaluasi kualitas hukum 

Islam sangat penting, terutama terkait aspek maqāṣid al-sharī'ah yang harus tetap menjadi orientasi 

utama dalam setiap produk hukum Islam. 

Zamhari dan Han (2021) menunjukkan bahwa platform seperti cariustadz.id telah menjadi 

referensi utama bagi kelas menengah Muslim perkotaan yang pragmatis dan cenderung menginginkan 

jawaban hukum yang instan, personal, dan mudah diakses. Hal ini menunjukkan bagaimana kebutuhan 

pragmatis akan informasi agama telah mempengaruhi model konsumsi fatwa. Dalam kondisi tersebut, 

fatwa tidak lagi dipandang sebagai hasil dari pembahasan ilmiah yang kompleks, melainkan sebagai 

bentuk layanan agama yang harus responsif dan fleksibel terhadap selera konsumen digital. 

Beberapa studi internasional juga telah mengamati tren ini dalam konteks global. Misalnya, 

Anderson (2016) mencatat bagaimana fatwa online di Timur Tengah telah beralih dari pendapat 

hukum berbasis institusi menjadi model jawaban bergaya FAQ yang disesuaikan dengan preferensi 

pengguna. Sementara itu, Schulz (2006) dalam studinya tentang televisi satelit Islam di Mesir 

menyoroti peran ulama selebriti seperti Amr Khaled yang mengubah wajah da'wah dari otoritas teks 

menjadi otoritas visual. Hal ini memperkuat argumen bahwa mediatisasi agama (Hjarvard, 2011) 



4 
 

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research 

bukan hanya saluran baru, tetapi logika budaya baru yang membentuk konten, struktur, dan fungsi 

komunikasi agama. 

Penelitian ini berusaha mengisi celah tersebut dengan menawarkan pendekatan interdisipliner 

yang menggabungkan teori otoritas simbolik Pierre Bourdieu, teori mediatisasi agama Stig Hjarvard, 

dan kerangka maqāṣid al-sharī'ah sebagai dasar evaluasi normatif. Dalam kerangka ini, fatwa dipahami 

tidak hanya sebagai produk hukum, tetapi juga sebagai artefak media yang tunduk pada logika mediasi 

dan algoritmik. Pendekatan ini memungkinkan evaluasi kritis terhadap bagaimana modal digital, 

dalam bentuk pengikut, keterlibatan, dan visibilitas, terkait dengan otoritas epistemik dan validitas 

hukum dalam tradisi Islam. 

Penelitian ini bertujuan untuk: (1) menganalisis dampak media sosial terhadap struktur, 

bentuk, dan legitimasi otoritas keagamaan dalam konteks produksi fatwa; (2) membangun kategori 

baru otoritas keagamaan digital yang menjelaskan pergeseran dari otoritas akademik formal ke 

popularitas berbasis algoritma dan persepsi publik; dan (3) mengevaluasi bagaimana transformasi ini 

memengaruhi kualitas ijtihad, integritas metodologis, dan penerimaan publik terhadap fatwa 

kontemporer. Dengan pendekatan studi literatur kualitatif dan teori kritis, artikel ini diharapkan 

memberikan kontribusi signifikan terhadap diskursus epistemologi Islam digital dan menawarkan 

parameter normatif dalam merumuskan fatwa yang relevan, valid, dan kontekstual di era mediasi. 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus untuk mengkaji 

secara mendalam dinamika otoritas agama dan pengaruh media sosial dalam penentuan hukum Islam 

melalui fatwa digital. Pendekatan ini dipilih karena memungkinkan peneliti untuk memahami makna 

sosial yang kompleks, pengalaman, dan praktik dalam konteks komunikasi agama di ruang digital. 

Menurut Creswell dan Poth (2018), pendekatan kualitatif sangat efektif dalam mengungkap proses 

sosial yang tidak dapat diukur secara kuantitatif, termasuk transformasi otoritas dan legitimasi dalam 

masyarakat digital. 

Desain penelitian ini menggunakan metode netnografi, yang merupakan adaptasi dari etnografi 

yang diterapkan pada komunitas online. Kozinets (2015) menyatakan bahwa netnografi menyediakan 

kerangka metodologis yang relevan untuk memahami perilaku, diskursus, dan budaya di internet. 

Dalam konteks studi ini, netnografi digunakan untuk mengamati interaksi antara cendekiawan digital 

dan audiens mereka di platform seperti YouTube, TikTok, dan Instagram, serta menganalisis 

bagaimana fatwa disampaikan, dikomentari, disebarkan, dan dinegosiasikan secara publik. 

Sumber data penelitian ini terdiri dari tiga jenis: dokumen digital berupa fatwa online dari 

lembaga keagamaan formal seperti Majelis Ulama Indonesia (MUI) dan tokoh independen; 

pengamatan partisipatif pasif terhadap akun media sosial keagamaan yang secara aktif memproduksi 

konten fatwa; serta wawancara semi-terstruktur dengan lima hingga tujuh narasumber kunci yang 

meliputi cendekiawan lembaga, influencer keagamaan digital, dan pengikut aktif media sosial 

keagamaan. Kombinasi ini bertujuan untuk memperoleh pemahaman holistik dari berbagai perspektif. 

Analisis data dilakukan dengan pendekatan analisis wacana kritis, sebagaimana dikembangkan 

oleh Fairclough (2010), untuk mengeksplorasi bagaimana hubungan kuasa dan ideologi diwakili dalam 



5 
 

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research 

wacana fatwa digital. Proses analisis meliputi tahap reduksi data, kategorisasi tematik, dan interpretasi 

narasi otoritas agama yang muncul di ruang digital. Fokus utama analisis diarahkan pada isu-isu 

seperti legitimasi, modal simbolik, strategi komunikasi, serta posisi fatwa dalam bidang digital yang 

kompetitif. 

Validitas data dijamin melalui teknik triangulasi, baik triangulasi sumber maupun metode. 

Triangulasi ini berguna untuk menghindari bias data dan meningkatkan validitas hasil. Selain itu, 

pengecekan anggota juga dilakukan dengan narasumber untuk memastikan bahwa interpretasi 

peneliti tidak menyimpang dari makna yang dimaksud oleh informan. Dokumentasi dilakukan secara 

sistematis dengan catatan lapangan, tangkapan layar interaksi digital, dan perekaman naratif hasil 

observasi. 

Aspek etika dalam penelitian ini dijaga dengan ketat, terutama dalam konteks penggunaan data 

publik dari media sosial. Meskipun kontennya terbuka, peneliti tidak akan menampilkan nama akun 

atau informasi identitas yang dapat merujuk langsung pada individu tertentu. Dalam kasus 

wawancara, peserta diberikan persetujuan yang terinformasi dan kebebasan untuk tidak menjawab 

pertanyaan yang dianggap sensitif. Prinsip etika ini sesuai dengan pedoman penelitian online yang 

dijelaskan oleh Bruckman (2002). 

Secara keseluruhan, metode penelitian ini dirancang untuk menangkap dinamika kompleks 

antara otoritas agama dan media sosial, serta mengungkap bagaimana fatwa sebagai produk hukum 

Islam mengalami transformasi dalam konteks mediasi yang sangat cepat dan kompetitif. 

Hasil dan Pembahasan 

Transformasi Otoritas Agama di Era Digital 

Transformasi otoritas agama di era digital ditandai dengan melemahnya dominasi lembaga 

agama formal dalam mendefinisikan kebenaran agama. Di Indonesia, ulama yang sebelumnya menjadi 

poros utama dalam pembentukan dan penyebaran hukum Islam, kini harus berbagi panggung dengan 

aktor digital yang tidak memiliki afiliasi institusional, namun mampu menjangkau jutaan pengikut 

dalam waktu singkat. Hal ini terjadi karena platform digital menyediakan ruang untuk demokratisasi 

diskursus, di mana siapa pun dapat mengklaim otoritas agama melalui konten digital yang mereka 

produksi (Alfani & Anwar, 2024) 

Media sosial seperti YouTube, TikTok, dan Instagram menjadi sarana utama bagi “cendekiawan 

digital” atau influencer agama untuk menyebarkan fatwa, nasihat agama, atau pandangan moral. 

Mereka membentuk komunitas virtual yang aktif berpartisipasi dalam dialog dan membangun 

pemahaman agama yang partisipatif. Dalam konteks ini, bentuk otoritas menjadi lebih fleksibel dan 

horizontal, tidak lagi didasarkan pada ijazah atau sanad ilmiah, tetapi pada kemampuan untuk 

menyampaikan pesan dengan cara yang menarik dan relevan (Muhammad, 2024). 

Menurut penelitian Mesalina, fenomena ini tidak dapat dipisahkan dari perubahan pola 

konsumsi informasi umat Muslim perkotaan, yang cenderung pragmatis dan lebih memilih jawaban 

agama instan yang tersedia secara online (Mesalina dkk., 2024). Hal ini menciptakan ruang baru bagi 

aktor non-institusional untuk berperan sebagai pemegang otoritas moral, tanpa perlu melalui 

mekanisme validasi tradisional yang berlaku di dunia pesantren Islam atau lembaga fatwa. 



6 
 

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research 

Di satu sisi, hal ini menunjukkan potensi demokratisasi pengetahuan agama. Namun di sisi lain, 

hal ini juga membawa risiko fragmentasi otoritas, karena tidak semua penyaji da'wah digital memiliki 

kompetensi ilmiah yang memadai. Situasi ini menciptakan semacam “pasar bebas otoritas”, di mana 

validitas sebuah fatwa atau pandangan agama lebih bergantung pada viralitas dan resonansi publik 

daripada akurasi metodologis (Naila Nabiha Qonita dkk., 2024). 

Di era digital, ilmu pengetahuan tidak lagi menjadi satu-satunya sumber legitimasi bagi otoritas 

agama. Popularitas yang diukur melalui jumlah pengikut, likes, shares, dan tingkat interaksi menjadi 

ukuran baru dalam menilai kredibilitas seorang tokoh agama. Fenomena ini sejalan dengan logika 

ekonomi perhatian, di mana visibilitas menjadi lebih penting daripada substansi (Mesalina dkk., 2024). 

Studi dari Hakim dan Mukhlis menunjukkan bahwa kehadiran tokoh agama digital sering kali 

terkait dengan karisma pribadi, gaya komunikasi yang santai, dan kemampuan menggunakan cerita 

yang menarik. Kekuatan narasi visual dan teknik produksi konten yang canggih membuat pesan 

mereka lebih mudah dipahami, meskipun terkadang mengorbankan kedalaman analisis hukum. Hal ini 

menandakan munculnya otoritas yang didasarkan pada kesan daripada kemampuan ushul fiqh (Hakim 

& Mukhlis, 2023). 

Paradoks ini menunjukkan bahwa meskipun banyak influencer agama tidak memiliki dasar 

pendidikan formal, mereka tetap dianggap otoritatif oleh masyarakat umum karena kesesuaian pesan-

pesan mereka dengan kebutuhan psikologis dan emosional audiens. Faktanya, beberapa studi 

mencatat bahwa fatwa yang dikeluarkan oleh ulama formal tidak lagi menjadi acuan utama dalam isu-

isu agama kontemporer karena dianggap terlalu teoretis dan kurang aplikatif (Haryadi, 2020). 

Oleh karena itu, dalam dinamika ini, penting untuk merekontekstualisasikan konsep otoritas 

agama dengan mempertimbangkan realitas digital. Evaluasi normatif terhadap konten agama yang 

beredar diperlukan agar nilai-nilai Islam tidak berkurang hanya karena tuntutan algoritma. Seperti 

yang dinyatakan oleh Alfani dan Anwar, kualitas dakwah dan fatwa di era digital tetap harus diukur 

berdasarkan prinsip-prinsip maqāṣid al-sharī'ah agar tidak terbawa arus populisme agama yang 

superficial (Alfani & Anwar, 2024). 

Desentralisasi Produksi Fatwa dan Fragmentasi Epistemik 

Transformasi digital telah memfasilitasi pergeseran produksi fatwa dari lembaga formal ke 

individu yang tidak selalu memiliki legitimasi ilmu syariah. Proses ini menunjukkan desentralisasi 

otoritas hukum Islam, di mana fatwa kini tidak hanya dikeluarkan oleh lembaga seperti Majelis Ulama 

Indonesia (MUI) atau Dewan Syariah Nasional, tetapi juga oleh influencer agama yang aktif di media 

sosial. Rahim menyebut fenomena ini sebagai gejala “otoritas agama pribadi,” yang dipicu oleh 

keterbukaan platform digital dan ketidakhadiran mekanisme otorisasi yang established (Sholihah dkk., 

2023). 

Digitalisasi fatwa juga menghadirkan dinamika baru dalam ranah konsumsi dan produksi 

informasi agama. Influencer agama dengan mudah menjawab pertanyaan orang secara instan melalui 

Instagram, TikTok, atau YouTube. Hal ini berbeda dengan prosedur formal yang biasanya dilakukan 

oleh lembaga agama, yang memerlukan forum bahtsul masail, diskusi mendalam, dan pertimbangan 



7 
 

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research 

multidisiplin sebelum mengeluarkan fatwa. Menurut Gojali dan Setiawan, pendekatan instan ini telah 

menyebabkan kemiskinan diskursus hukum Islam di ruang digital (Gojali & Setiawan, 2023). 

Keuntungan dari desentralisasi ini adalah peningkatan akses publik terhadap pengetahuan 

Islam. Namun, akses ini tidak selalu disertai dengan kualitas. Individu tanpa latar belakang pendidikan 

syariah dapat memproduksi konten hukum Islam tanpa pertanggungjawaban epistemik. Zulki dan 

Yasdar mencatat bahwa tren ini tidak hanya terjadi di Indonesia, tetapi juga merupakan bagian dari 

globalisasi otoritas agama berbasis algoritma dan pasar (Yasdar & Zulki, 2024). 

Tantangan terbesar dalam mendigitalkan fatwa oleh individu adalah ketidakhadiran regulasi 

dan mekanisme verifikasi ilmiah. Masyarakat kesulitan membedakan mana konten yang memiliki 

otoritas ilmiah dan mana yang hanya pendapat. Hal ini menyebabkan erosi kepercayaan terhadap 

fatwa sebagai produk ilmiah hukum Islam. Menurut Mujib, ini merupakan bentuk fragmentasi 

epistemik yang merugikan kelangsungan tradisi ilmiah Islam (Mujib et al., 2021).  

Salah satu dampak paling mencolok dari digitalisasi fatwa adalah munculnya krisis 

epistemologis. Fatwa yang dulu dibentuk dengan metodologi istinbath yang ketat, kini digantikan oleh 

narasi populer yang dikemas secara menarik namun lemah dalam analisis hukum. Firdaus dan Achmad 

menyatakan bahwa banyak fatwa populer di media sosial tidak didasarkan pada postulat qat'i atau 

ijtihad kolektif, melainkan hanya respons populis terhadap isu-isu viral. 

Ketidakhadiran metodologi yang valid dalam proses produksi fatwa menyebabkan hilangnya 

standar ilmiah. Fatwa tidak lagi diukur berdasarkan kualitas argumennya, melainkan berdasarkan 

seberapa banyak fatwa tersebut dibagikan atau disukai. Hal ini membawa risiko besar terhadap 

legitimasi hukum Islam itu sendiri. Jika standar epistemik ditentukan oleh logika viralitas, maka 

hukum Islam akan digantikan oleh hukum persepsi digital. 

Masalah lain yang muncul adalah munculnya “ulama instan” yang tidak memiliki sanad ilmiah 

atau jaringan epistemik dalam tradisi Islam. Mereka mengeluarkan fatwa tanpa dialog akademik dan 

tidak mempertimbangkan maqāṣid al-sharī'ah sebagai landasan hukum. Akibatnya, fatwa menjadi 

tidak kontekstual dan bahkan dapat bertentangan dengan nilai-nilai Islam yang merupakan rahmat 

bagi seluruh alam (Yasdar & Zulki, 2024) 

Dalam konteks ini, penting bagi komunitas Muslim untuk lebih kritis terhadap sumber fatwa 

yang dikonsumsi. Pendidikan publik tentang prinsip-prinsip dasar ushul fiqh dan mekanisme validasi 

fatwa merupakan kebutuhan mendesak. Seperti yang disarankan oleh Rahim, diperlukan literasi 

hukum Islam digital agar orang tidak tertipu oleh pendapat agama yang menyesatkan namun populer 

(Sholihah et al., 2023). 

Peran Algoritma dalam Pendistribusian Fatwa  

Dalam ekosistem digital, penyebaran informasi keagamaan, termasuk fatwa, tidak lagi 

ditentukan oleh lembaga keagamaan, melainkan oleh algoritma media sosial. Algoritma bekerja 

berdasarkan interaksi pengguna, artinya konten yang paling disukai, dikomentari, dan dibagikan akan 

lebih mudah muncul di beranda pengguna lain. Oleh karena itu, fatwa yang dikemas secara menarik, 

provokatif, atau emosional lebih berpotensi menjadi viral daripada yang dikemas secara akademis dan 

sistematis (Fitriansyah & Lubis, 2023). 



8 
 

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research 

Fenomena ini menciptakan “logika viralitas” sebagai pengganti logika ilmiah. Algoritma 

mendorong konten untuk lebih selaras dengan minat pengguna daripada validitas konten. Dalam 

konteks fatwa, ini merupakan masalah serius karena hukum Islam diproduksi dan dikonsumsi dengan 

prinsip-prinsip logika digital yang tidak memperhatikan maqāṣid al-sharī'ah atau ushul fiqh. Seperti 

yang dijelaskan oleh Kholili, Izudin, dan Hakim, algoritma menjadi aktor epistemik baru yang 

menentukan apa yang terlihat dan apa yang tidak di ruang publik digital (Kholili dkk., 2024). 

Konten keagamaan yang viral cenderung bersifat hitam-putih, mengklaim kebenaran dengan 

nada absolut, dan menghindari nuansa. Hal ini bertentangan dengan tradisi hukum Islam yang kaya 

akan pertimbangan kontekstual dan perbedaan pendapat. Yaqin mencatat bahwa algoritma media 

sosial memicu “filter bubble” yang memperkuat keyakinan yang sudah ada dan menekan kemungkinan 

dialog ilmiah yang sehat dalam debat keagamaan (Biyanto, 2023). 

Dalam situasi seperti ini, influencer agama cenderung memproduksi konten fatwa dengan 

mempertimbangkan preferensi algoritma, bukan prinsip ilmiah. Akibatnya, otoritas digital lebih 

berorientasi pada kinerja dan visibilitas daripada validitas hukum, bahkan menyebut bahwa algoritma 

menciptakan “klirikal digital,” yaitu otoritas palsu yang terbentuk dari statistik, bukan sanad ilmiah. 

Konsep mediatisasi agama menjelaskan bagaimana media tidak hanya sebagai saluran, tetapi 

juga membentuk konten dan struktur diskursus agama. Dalam konteks fatwa digital, hal ini berarti 

hukum Islam telah mengalami transformasi tidak hanya dalam hal platform, tetapi juga dalam logika 

dan bentuk komunikasinya. Media sosial menuntut konten yang singkat, visual, dan emosional, yang 

sering bertentangan dengan sifat mendalam dan kompleks hukum Islam (Fuadi, 2024). 

Dalam budaya visual digital, otoritas agama tidak lagi ditentukan oleh keahlian dalam membaca 

teks klasik, melainkan oleh kemampuan untuk membangun merek pribadi, bercerita, dan desain visual 

yang menarik. Fenomena ini dapat diamati dari munculnya “ustaz celebgram” atau “TikTok mufti” 

yang kontennya lebih fokus pada gaya penyampaian daripada substansi hukum. Hjarvard (2011) 

menyebut fenomena ini sebagai “agama melalui media,” di mana agama muncul sebagai konten budaya 

pop yang dapat dikonsumsi dengan cepat (Hjarvard, 2011). 

Kondisi ini menciptakan dilema epistemologis. Di satu sisi, fatwa menjadi lebih mudah diakses 

dan relevan bagi generasi muda. Di sisi lain, mediatisasi dapat mengaburkan substansi agama dan 

mendorong pembentukan otoritas berdasarkan kesan visual semata. Zuhri menekankan bahwa di era 

ini, fatwa tidak hanya dipelajari, tetapi juga dikemas dan dipromosikan yang menentukan 

pengaruhnya (Amrulloh, 2021). 

Mediatisasi agama juga mengaburkan batas antara konten dakwah, hiburan, dan opini. Hal ini 

juga menyamarkan posisi fatwa sebagai instrumen hukum dan panduan moral, karena diperlakukan 

sebagai “konten” yang dijual di pasar digital. Akibatnya, banyak fatwa kehilangan otoritas 

substansialnya dan lebih menekankan pada daya tarik visual dan keterlibatan sosial. 

 

 

Symbolic Authority and Digital Capital 



9 
 

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research 

Pierre Bourdieu memperkenalkan konsep modal simbolik sebagai bentuk kekuasaan tidak 

langsung yang lahir dari pengakuan sosial terhadap nilai-nilai tertentu. Dalam konteks keagamaan, 

modal simbolik muncul ketika seorang tokoh memperoleh legitimasi dari umat karena dianggap suci, 

berbudi luhur, atau memiliki pengalaman spiritual yang tinggi. Di era digital, bentuk modal ini 

mengalami transformasi: ia tidak lagi bersumber dari jaringan ilmiah tradisional, melainkan dari 

interaksi simbolik melalui media sosial (Amrulloh, 2021). 

Modal simbolik di ruang digital cenderung dibentuk oleh kemampuan seseorang untuk 

menampilkan citra keagamaan melalui konten visual yang relatable dan narasi. Gelaran keagamaan 

tidak lagi menjadi satu-satunya sumber otoritas. Sebaliknya, gestur, gaya berpakaian, dan cara 

berbicara menjadi simbol-simbol baru yang membentuk persepsi publik. Konteks ini mencerminkan 

strategi representasi simbolik dalam logika Bourdieu, di mana simbol menjadi alat untuk menguasai 

bidang otoritas keagamaan (Fatmawati & Sholikin, 2020) Seperti yang terungkap dalam studi Gojali & 

Setiawan (2023), otoritas tidak lagi ditentukan oleh penguasaan kitab kuning atau sanad ilmiah, 

melainkan oleh kemampuan mengakses dan mengelola modal simbolik digital. Hal ini berarti 

algoritma media sosial dan persepsi pengguna mengambil alih posisi sanad ilmiah sebagai penentu 

legitimasi. Dampaknya adalah dekontekstualisasi otoritas yang dulu struktural, kini menjadi 

impresional dan performatif. 

Influencer agama digital sangat menyadari bahwa membangun otoritas di era media tidak 

hanya soal konten, tetapi juga soal citra. Oleh karena itu, mereka menggunakan strategi branding 

pribadi untuk membangun identitas publik yang kuat melalui narasi visual, gaya bahasa yang khas, dan 

kisah hidup pribadi yang mengharukan. Romli dan Nashihin mencatat bahwa influencer yang 

mengemas kisah hijrah atau transformasi spiritual pribadi mereka seringkali lebih dipercaya oleh 

publik daripada ulama formal (Romli & Nashihin, 2024). 

Storytelling menjadi teknik utama dalam proses konstruksi otoritas tersebut. Narasi yang 

menyentuh, kisah inspiratif, dan konten emosional jauh lebih efektif dalam membangun kedekatan 

psikologis daripada kutipan fiqh klasik. Di sinilah kapital simbolik digital bersinggungan dengan 

kapital kultural Bourdieu, yaitu penggunaan narasi dan simbol budaya populer untuk meraih 

pengakuan dan legitimasi sosial. 

Fenomena ini tidak dapat semata-mata dikritik sebagai pelemahan otoritas tradisional, tetapi 

juga harus dilihat sebagai adaptasi terhadap medan baru otoritas keagamaan. Di arena digital, personal 

branding dan storytelling merupakan bentuk baru “diploma sosial”, yaitu otoritas yang lahir dari 

pengakuan publik melalui koneksi emosional. Tantangannya adalah bagaimana memastikan bahwa 

otoritas simbolik ini tetap berakar pada nilai-nilai etis dan epistemik Islam. 

Partisipasi Publik dan Pembentukan Publik Jaringan 

Transformasi digital memungkinkan umat Islam tidak lagi hanya menjadi konsumen pasif dari 

fatwa dan tafsir agama, tetapi juga menjadi produsen makna agama. Di ruang media sosial, setiap 

individu memiliki potensi untuk menafsirkan, merespons, atau bahkan mengkritik fatwa yang beredar. 

Ruang ini adalah apa yang Boyd (2010) sebut sebagai “networked publics”, yaitu komunitas yang 



10 
 

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research 

terbentuk dan berinteraksi secara aktif melalui jaringan digital. Partisipasi publik dalam proses ini 

telah merevolusi hubungan antara otoritas agama dan masyarakat. 

Partisipasi digital ini semakin terlihat dalam bentuk komentar, diskusi online, dan remixing 

konten keagamaan. Dalam hal ini, umat Islam tidak lagi bergantung pada satu sumber pengetahuan 

tertentu, tetapi secara aktif mencari, memilih, dan menyebarkan pandangan keagamaan yang sesuai 

dengan nilai-nilai pribadi dan sosial mereka. Menurut Rifai, hal ini mencerminkan “demokrasi 

interpretasi,” di mana akses terbuka terhadap sumber-sumber Islam memungkinkan publik untuk 

membentuk narasi keagamaan mereka sendiri (Rifai, 2020). 

Keterlibatan ini menunjukkan bahwa makna agama tidak lagi menjadi produk eksklusif para 

cendekiawan atau lembaga formal, melainkan hasil dari interaksi sosial yang terjadi di ruang digital. 

Dalam pengamatannya, Fikriyati mencatat bahwa komunitas media sosial di Indonesia sangat aktif 

dalam memperdebatkan makna istilah-istilah Islam yang moderat, konservatif, atau bahkan radikal, 

melalui interpretasi terbuka terhadap Al-Qur'an. Ummah menjadi aktor aktif dalam menyusun narasi 

yang mereka anggap mewakili nilai-nilai Islam (Fikriyati, 2022). 

Namun, dalam situasi ini muncul pertanyaan tentang otoritas dan validitas. Siapa yang berhak 

menafsirkan agama? Apakah partisipasi publik menjamin kebenaran atau justru membuka pintu bagi 

disinformasi agama? Jawabannya tidak sederhana, karena jaringan digital memiliki logika otonom 

yang membuat semua suara tampak setara, meskipun berbeda dalam validitas ilmiah. 

Fenomena ini membentuk ranah baru yang dapat disebut “fiqh publik”, ruang diskursus hukum 

Islam yang dialogis, partisipatif, dan plural. Berbeda dengan tradisi fiqh klasik yang tertutup dan 

hierarkis, fiqh publik di media sosial terbuka untuk diskusi, penolakan, bahkan perlawanan terhadap 

pandangan dominan yang disebut “pluralisme epistemik digital”, di mana tafsir dan fatwa tidak 

dimonopoli oleh otoritas tunggal. 

Keterbukaan ini tentu saja memberikan ruang yang lebih luas bagi ekspresi keragaman 

pemahaman Islam. Namun, konsekuensinya adalah meningkatnya potensi konflik interpretasi, bahkan 

gangguan epistemologis. Hal ini menegaskan bahwa ketika setiap orang merasa berhak untuk 

menafsirkan tanpa batasan metodologis, terdapat erosi prinsip-prinsip ilmiah dalam tradisi Islam. 

Pluralisme yang sehat berpotensi berubah menjadi relativisme yang membingungkan masyarakat. 

Selain itu, algoritma media sosial cenderung memperkuat pendapat ekstrem karena dianggap 

lebih menarik secara emosional. Hal ini membuat diskursus fiqh di ruang digital tidak selalu rasional, 

tetapi sering dipenuhi dengan retorika yang memecah belah. Achfandhy mencatat bahwa pertentangan 

antara diskursus Islam moderat dan konservatif sering terjadi bukan dalam kerangka akademik, tetapi 

dalam bentuk debat publik yang emosional (Achfandhy dkk., 2024). 

Oleh karena itu, meskipun partisipasi publik dalam penafsiran agama merupakan tanda 

kemajuan dalam demokratisasi diskursus, penting juga untuk meningkatkan literasi agama yang kuat. 

Publik harus dilengkapi dengan kemampuan untuk membedakan antara fatwa yang valid dan opini 

viral yang dangkal. Dalam konteks ini, peran lembaga agama adalah memfasilitasi ruang publik fiqh 

yang sehat, terbuka, tetapi tetap berbasis metodologi ilmiah. 

 



11 
 

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research 

Evaluasi Kritis terhadap Kualitas Fatwa Digital 

Keberadaan fatwa digital menimbulkan tantangan serius terhadap validitas metodologis yang 

menjadi landasan utama dalam ijtihad. Dalam tradisi hukum Islam, ijtihad memerlukan penguasaan 

ushul fiqh sebagai metodologi formal dalam mengambil hukum dari sumber-sumber primer: Al-Qur'an 

dan Sunnah. Namun, banyak fatwa digital saat ini diterbitkan tanpa dasar yang jelas dalam ushul fiqh, 

lebih mengandalkan pendapat pribadi atau respons cepat terhadap isu-isu viral (Pakarti, Farid, & 

Banaesa, 2023). 

Fenomena ini menunjukkan bahwa ruang digital belum sepenuhnya kompatibel dengan proses 

ijtihad tradisional yang bersifat deliberatif, kolektif, dan argumentatif. Prosedur ijtihad, yang 

memerlukan studi mendalam tentang asbāb al-nuzūl, 'illah hukum, serta konteks maqāsid, sering 

digantikan oleh narasi singkat yang menyesuaikan dengan selera algoritmik pengguna media sosial. 

Situasi ini menyebabkan ijtihad kehilangan kualitasnya sebagai proses ilmiah dan berubah menjadi 

mekanisme popularitas (Masruri, 2022). 

Namun, ruang digital tidak sepenuhnya tertutup bagi proses ijtihad. Dalam kondisi tertentu, 

platform digital sebenarnya dapat menjadi forum untuk dialog ijtihadiyah yang luas, asalkan prinsip-

prinsip ushul fiqh tetap menjadi landasan. Hal ini tercermin dalam fatwa-fatwa kontemporer yang 

dihasilkan oleh lembaga seperti MUI atau DSN-MUI, yang terus melakukan pembahasan, meskipun 

menggunakan sarana digital. Dengan kata lain, digitalisasi tidak secara otomatis menggantikan 

validitas, tetapi perlu dipantau agar tidak menyimpang dari kerangka ilmiah. 

Yang dibutuhkan dalam konteks ini adalah panduan metodologis yang memungkinkan adaptasi 

ushul fiqh ke dalam lingkungan digital. Hal ini dapat mencakup penyesuaian dalam proses ijtihad 

kolektif secara online, validasi publik berdasarkan sanad ilmiah digital, dan penggunaan teknologi 

untuk melacak postulat dan tarjih. Jika tidak, fatwa digital akan terus berada dalam krisis epistemik 

yang melemahkan otoritas hukum Islam. 

Salah satu pendekatan yang dapat digunakan untuk mengevaluasi kualitas fatwa digital adalah 

maqāṣid al-sharī'ah, yaitu tujuan dasar syariah seperti perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan 

harta. Kerangka kerja ini menyediakan alat normatif yang mampu menilai apakah suatu fatwa sesuai 

dengan semangat dasar syariah atau tidak. Dalam konteks digital, pendekatan maqāṣid dapat 

menjembatani fleksibilitas media dan ketegasan nilai-nilai (Putro dkk., 2024). 

Fatwa digital seringkali tidak memperhatikan maqāṣid karena lebih fokus pada respons cepat 

dan narasi populer. Misalnya, dalam kasus vaksinasi COVID-19, terdapat fatwa tidak resmi yang 

tersebar luas dan menimbulkan keraguan di masyarakat, meskipun bertentangan dengan maqāṣid 

seperti ḥifẓ al-nafs (pelindungan nyawa). Studi oleh Nurcholis menunjukkan bahwa hanya fatwa resmi 

yang didasarkan pada maqāṣid yang dapat memberikan kepastian hukum dan etika bagi masyarakat 

luas (Nurcholis, 2021). 

Dalam praktiknya, maqāṣid al-sharī'ah dapat digunakan untuk menilai konten, konteks, dan 

dampak sosial dari fatwa digital. Fatwa yang memecah belah, menyebarkan kebencian, atau 

menimbulkan ketakutan, meskipun viral, harus ditolak karena bertentangan dengan maqāṣid. 

Sebaliknya, fatwa yang mampu memberikan solusi kontekstual yang rahmatan lil 'ālamīn (rahmat bagi 



12 
 

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research 

seluruh alam) harus diapresiasi, meskipun disampaikan dalam format baru seperti video pendek atau 

infografis. 

Dengan demikian, maqāṣid al-sharī'ah tidak hanya relevan secara teoritis, tetapi juga praktis 

sebagai alat ukur baru di era disrupsi digital. Ini adalah landasan etis yang menjaga fatwa tetap 

bermanfaat dan tidak terbawa oleh logika media. Di sinilah pentingnya mengintegrasikan tradisi klasik 

dengan inovasi digital, tanpa kehilangan semangat dan tujuan utama hukum Islam. 

Tantangan dan Peluang dalam Rekonstruksi Epistemologis Hukum Islam 

Perkembangan teknologi digital menuntut fatwa Islam untuk hadir secara cepat dan kontekstual 

di masyarakat. Namun, responsivitas ini sering bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar fiqh yang 

menekankan kehati-hatian, metodologi yang valid, dan proses musyawarah. Ketegangan ini 

menghadirkan tantangan epistemologis baru: bagaimana menjaga integritas ushul fiqh di ranah digital 

yang menuntut kecepatan dan daya tarik visual. 

Pasar digital memiliki logikanya sendiri: ia mengutamakan viralitas, keterlibatan, dan 

penyederhanaan pesan. Hal ini bertentangan dengan kompleksitas metodologi istinbāṭ yang menjadi 

inti tradisi hukum Islam. Banyak konten fatwa di media sosial disajikan tanpa justifikasi metodologis, 

namun tetap mampu mengklaim otoritas hanya karena kinerjanya yang tinggi di platform digital 

(Widoyo & Islamy, 2022). 

Rekontruksi epistemologis hukum Islam diperlukan untuk merespons dinamika digital tanpa 

kehilangan otoritas dan validitasnya. Salah satu pendekatan adalah membangun platform fatwa digital 

yang tidak hanya menyajikan pendapat hukum, tetapi juga memberikan transparansi metodologis 

dengan menampilkan sumber-sumber bukti, metode tarjih, dan pertimbangan maqāṣid secara jelas 

dan terbuka (Shamsuddin, 2024) 

Membangun sistem fatwa digital yang autentik juga memerlukan kolaborasi antara ulama 

tradisional, ahli media, dan ahli teknologi informasi. Inisiatif seperti Cariustadz.id perlu diperluas, 

tidak hanya sebagai katalog ustadz, tetapi sebagai pusat pembelajaran Islam berdasarkan maqāṣid dan 

moderasi. Pendekatan maqāṣid memungkinkan penyaringan fatwa dengan menilai sejauh mana fatwa 

tersebut mempertahankan prinsip-prinsip dasar Islam dalam konteks modern (Ridwan, 2024). 

Produksi konten hukum Islam di media sosial bukan hanya masalah hukum, tetapi juga etika. 

Banyak influencer agama menyampaikan fatwa tanpa mempertimbangkan dampak sosial dan 

psikologis dari konten mereka. Dalam hal ini, penekanan pada Islam adalah bahwa penyampaian 

hukum harus mempertimbangkan manfaat, bukan hanya kebenaran literal. Ketika fatwa disampaikan 

dalam bentuk clickbait, meme, atau narasi emosional, ada risiko distorsi pemahaman publik terhadap 

prinsip-prinsip syariah (Miswanto, 2021). 

Etika penyebaran fatwa juga berkaitan dengan pertanggungjawaban intelektual. Tidak semua 

orang yang memiliki banyak pengikut di media sosial berhak untuk mengeluarkan fatwa. Perlu dicatat 

bahwa banyak konten populer sebenarnya merupakan bentuk opini pribadi yang tidak melalui proses 

istinbāṭ yang benar. Hal ini menunjukkan pentingnya kode etik da'wah digital yang melibatkan prinsip-

prinsip kehati-hatian, ilmu pengetahuan, dan tanggung jawab sosial. 



13 
 

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research 

 Para ulama dan ulama digital memiliki tanggung jawab besar dalam menjaga kualitas 

diskursus Islam di ruang publik. Mereka tidak hanya diharuskan menguasai syariat, tetapi juga mahir 

memahami budaya digital, algoritma media sosial, dan etika komunikasi online. Tanggung jawab ulama 

digital tidak hanya menyampaikan kebenaran, tetapi juga menumbuhkan pemikiran kritis masyarakat 

dalam menerima informasi agama. 

 Salah satu solusi etis adalah mengembangkan literasi agama digital, yaitu kemampuan 

masyarakat untuk menilai, membandingkan, dan memverifikasi konten Islam secara mandiri. 

Cendekiawan digital yang bertanggung jawab akan berperan sebagai fasilitator pembelajaran, bukan 

selebriti yang mencari popularitas. Mereka harus memprioritaskan maqāṣid syariat dalam setiap 

produk konten mereka, bukan hanya viralitas. 

Penutup 

Penelitian ini membuktikan bahwa disrupsi digital telah secara fundamental mengubah struktur 

dan mekanisme produksi fatwa dalam Islam. Otoritas keagamaan yang dulu bergantung pada 

legitimasi institusional dan sanad ilmiah, kini beralih ke otoritas digital yang dibentuk oleh 

popularitas, algoritma, dan persepsi publik. Media sosial tidak hanya menjadi sarana distribusi, tetapi 

juga ruang untuk produksi makna keagamaan yang partisipatif dan horizontal, yang secara 

fundamental mengubah hubungan antara ulama dan masyarakat. 

Transformasi ini membuka peluang untuk demokratisasi pengetahuan Islam, namun pada saat 

yang sama menimbulkan risiko epistemologis yang serius. Fatwa digital sering diproduksi tanpa 

proses ijtihad metodologis dan tanpa mempertimbangkan maqāṣid al-sharī'ah, sehingga menimbulkan 

fragmentasi epistemologis dan krisis validitas hukum Islam. Modal simbolik di era digital tidak lagi 

berasal dari tradisi ilmiah, melainkan dari performativitas dan representasi media, memperkuat logika 

ekonomi perhatian sebagai penentu otoritas. 

Dalam konteks ini, maqāṣid al-sharī'ah berperan penting sebagai kerangka normatif untuk 

menilai kualitas fatwa digital, memastikan produk hukum Islam tetap berorientasi profit dan tidak 

terjerumus ke dalam populisme agama. Integrasi maqāṣid dengan pendekatan mediatik dan 

epistemologi kontemporer merupakan langkah strategis untuk merekonstruksi ijtihad yang valid, 

kontekstual, dan bertanggung jawab di era digital. 

Dengan demikian, kontribusi utama kajian ini terletak pada upaya membangun pemahaman 

kritis dan sistematis tentang otoritas keagamaan digital serta menawarkan parameter normatif dalam 

menghasilkan dan mengevaluasi fatwa di tengah arus media yang pesat. Ke depannya, kolaborasi 

antara ulama, akademisi, dan aktor digital diperlukan untuk mengembangkan ekosistem fatwa yang 

etis, inklusif, dan berbasis sains dalam lanskap sosial yang terus berubah. 

Sebagai tindak lanjut dari temuan tersebut, penelitian ini menyarankan agar lembaga 

keagamaan dan otoritas fatwa di Indonesia mulai mengembangkan literasi digital keagamaan yang 

komprehensif bagi para ulama dan dai, agar mereka mampu beradaptasi dengan dinamika ruang 

digital tanpa kehilangan integritas epistemologisnya. Penguatan kapasitas dalam hal etika media, 

analisis algoritma, dan komunikasi digital berbasis maqāṣid al-sharī‘ah perlu dilakukan secara 

sistematis melalui pelatihan dan kolaborasi lintas disiplin. Dengan cara ini, otoritas keagamaan dapat 



14 
 

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research 

memanfaatkan teknologi digital bukan sekadar sebagai sarana penyebaran fatwa, tetapi juga sebagai 

instrumen pembentukan kesadaran keislaman yang rasional, moderat, dan bertanggung jawab. 

 

Daftar Pustaka 

Achfandhy, M. I., Khoirurrijal, K., & Budi, A. (2024). Kontestasi Wacana Moderasi Beragama di Media 

Sosial. https://penerbitlitnus.co.id/portfolio/kontestasi-wacana-moderasi-beragama-di-media-

sosial/ 

Alfani, M., & Anwar, L. (2024). KONTEKSTUALISASI HADIS DALAM ERA DIGITAL: RETORIKA DAN 

OTORITAS KEAGAMAAN INFLUENCER DAKWAH DI MEDIA SOSIAL. Universum, 18(2). 

https://doi.org/10.30762/universum.v18i2.2611 

Biyanto, B. (2023). Islam Wasathiyah dalam perdebatan ulama dan cendekiawan muslim. Pena 

Salsabila. http://repository.uinsa.ac.id/id/eprint/3414/ 

Fatmawati, N. I., & Sholikin, A. (2020). PIERRE BOURDIEU DAN KONSEP DASAR KEKERASAN 

SIMBOLIK. Madani Jurnal Politik Dan Sosial Kemasyarakatan, 12(1), Article 1. 

https://doi.org/10.52166/madani.v12i1.3280 

Fikriyati, U. (2022). Pengarusutamaan Islam Moderat Melalui Penafsiran Al-Qur’an di Media Sosial 

Indonesia. Nun: Jurnal Studi Alquran Dan Tafsir Di Nusantara, 8(2), Article 2. 

https://doi.org/10.32495/nun.v8i2.330 

Fitriansyah, N., & Lubis, T. (2023). Mediating Alghorithm Mediating Da’wa: The New Preacher and 

Optimization of Social Media for Da’wa in the Case of Habib Ja’far. Jurnal Penelitian, 1–12. 

https://doi.org/10.28918/jupe.v20i1.1092 

Fuadi, M. H. (2024). Pembentukan Identitas Politik-Islam di Dunia Digital: Studi Etnografi Akun 

Dakwah Politik di Media Sosial. Cigarskruie: Journal of Educational and Islamic Research, 2(1), 

Article 1. https://doi.org/10.5281/zqnd7c33 

Gojali, D., & Setiawan, I. (2023). Hukum Ekonomi Syariah Analisis Fikih dan Ekonomi Syariah. PT Raja 

Grafindo Persada. 

Hakim, L., & Mukhlis, Z. (2023). Otoritas Agama di Ruang Siber: Fragmentasi dan Kontestasi: Jurnal 

Ilmu Komunikasi, 13(2), 119–132. https://doi.org/10.15642/jik.2023.13.2.119-132 

Hamdani, A. R. (2023). Fatwa in the Digital Age: Online Muftī, Social Media, and Alternative Religious 

Authority. Hikmatuna : Journal for Integrative Islamic Studies, 9(1), 53–63. 

https://doi.org/10.28918/hikmatuna.v9i1.966 

Haryadi, D. (2020). Otoritas Keagamaan Baru: Habituasi dan Arena Dakwah Era Digital. Islamic Insights 

Journal, 2(2), 69–82. https://doi.org/10.21776/ub.iij.2020.002.02.01 

Hjarvard, S. (2011). The mediatisation of religion: Theorising religion, media and social change. Culture 

and Religion, 12(2), 119–135. https://doi.org/10.1080/14755610.2011.579719 

Islamy, A., Abduh, M., Siswanto, E., & Badrun, M. (2024). REVIEWING THE FATWA OF DIGITAL DA’WAH 

IN INDONESIA BASED ON THE PARADIGM OF CONTEMPORARY ISLAMIC LAW. 23. 



15 
 

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research 

Kholili, M., Izudin ,Ahmad, & and Hakim, M. L. (2024). Islamic proselytizing in digital religion in 

Indonesia: The challenges of broadcasting regulation. Cogent Social Sciences, 10(1), 2357460. 

https://doi.org/10.1080/23311886.2024.2357460 

Mesalina, J., Zahara, A. E., Kusnadi, E., & Rafii, M. (2024). Reproduksi Otoritas Keagamaan di Pesantren 

Daaru Attauhid Muaro Kumpeh: Pendidikan Berbasis Tauhid dan Respon Masyarakat. El 

Buhuth: Borneo Journal of Islamic Studies, 317–330. https://doi.org/10.21093/el-

buhuth.v7i2.8194 

Miswanto, A. (2021). Problematika Fatwa: Mempertimbangkan Tawaran Metodologi Ijtihad Ulama 

Kontemporer. JURNAL HUKUM EKONOMI SYARIAH, 4(2), 137–158. 

https://doi.org/10.30595/jhes.v4i2.11670 

Muhammad, F. A. (2024). Perebutan Otoritas Keagamaan: Persaingan Kekuasaan dibalik Debat Nasab 

Ba’ Alawi. POLITEA, 7(1), 189. https://doi.org/10.21043/politea.v7i1.28727 

Mujib, A., Yunita, Y., Amrullah, M. K., & Muradi, A. (2021). Nahdlatul Ulama di tengah gelombang 

Disrupsi, Meneguhkan Islam Nusantara, Mempertahankan NKRI (Kumpulan Tulisan Menyambut 

Muktamar Nahdlatul Ulama ke-34) (Fridiyanto, Firmansyah, M. K. Amrullah, & M. Rafi’i, Ed.). 

Yayasan Sahabat Alam Rafflesia. https://repository.metrouniv.ac.id/id/eprint/4461/ 

Naila Nabiha Qonita, Taufik Edy Sutanto, & Nur Inayah. (2024). Analisis Dinamika Tren Otoritas 

Keagamaan: Studi Kasus di Twitter Indonesia Tahun 2009-2019. The Indonesian Journal of 

Computer Science, 13(2). https://doi.org/10.33022/ijcs.v13i2.3862 

Nurcholis, M. (2021). Fikih Maqasid dalam Fatwa Majelis Ulama Indonesia tentang Penggunaan Vaksin 

Covid-19 Produk Astrazeneca. Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman, 32(2), Article 2. 

https://doi.org/10.33367/tribakti.v32i2.1741 

Ridwan, M. (2024). Transformasi Hukum Keluarga Islam Di Era Digital: Analisis Sosiologi Hukum 

Terhadap Regulasi Perkawinan dan Perceraian Di Indonesia. Al-Istinbath : Jurnal Ilmu Hukum 

Dan Hukum Keluarga Islam, 1(1), Article 1. https://doi.org/10.71242/akcp9f65 

Rifai, A. (2020). TAFSIRWEB: DIGITALIZATION OF QUR’ANIC INTERPRETATION AND 

DEMOCRATIZATION OF RELIGIOUS SOURCES IN INDONESIA. Jurnal At-Tibyan: Jurnal Ilmu 

Alqur’an Dan Tafsir, 5(2), 152–170. https://doi.org/10.32505/at-tibyan.v5i2.1640 

Romli, A., & Nashihin, M. (2024). Urgensi Teori Sosiologi dalam Pengembangan Pendidikan Agama 

Islam. Darajat: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 7(1), Article 1. 

https://doi.org/10.58518/darajat.v7i1.2775 

Shamsuddin, M. M. J. (2024). Islamic Rulings and Guidelines for Social Media Influencers: Maqasid 

Shariah Point of View: Hukum dan Garis Panduan Islam Bagi Pempengaruh Media Sosial: 

Pandangan Maqasid Shariah. Sains Insani, 9(2), Article 2. 

https://doi.org/10.33102/sainsinsani.vol9no2.699 

Sholihah, H., Bakry, K., Khairunnisa, D., Rahim, A., Saragih, E. J., Arifuddin, Q., Nurhayati, S., Fitri, H., 

Karim, D. A., & Bariyah, O. N. (2023). Hukum Islam. HEI PUBLISHING. 



16 
 

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research 

Suaedy, A., Alnizar, F., Ardiantoro, J., & Siroj, S. A. (2023). Language, Authority, and Digital Media: The 

Impact on the Legitimacy of Fatwas. AHKAM : Jurnal Ilmu Syariah, 23(1), Article 1. 

https://journal.uinjkt.ac.id/index.php/ahkam/article/view/28875 

Widoyo, A. F., & Islamy, A. (2022). Nilai-Nilai Maqasid Syariah dalam Orientasi Dakwah di Indonesia. 

Risalah, Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam, 8(4), Article 4. 

https://doi.org/10.31943/jurnal_risalah.v8i4.345 

Yasdar, Y., & Zulki, A. (2024). Dialektika Living Qur’an dalam Manajemen Pengelolaan Zakat Pada 

Baznas (Bazis) DKI Jakarta. Al-Mizan (e-Journal), 20(1), Article 1. 

https://doi.org/10.30603/am.v20i1.4416 


