LexlIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications
Vol. 01, No. 03 (2025), DOI: 10.33650/joki.v4i2
p-ISSN: 2715-0410; e-ISSN: 2715-6427 1

Fatwa Di Era Disrupsi Digital: Studi Tentang Otoritas Agama Dan
Pengaruh Media Sosial Terhadap Penetapan Hukum Islam

Riski Ari Wibowo?, Irwan Triadi?
L2Universitas Pembangunan Veteran Nasional, Jakarta
Email: riskiariwibowo204@gmail.com

Article Info ABSTRAK

Article history: Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara kritis bagaimana otoritas
keagamaan Islam telah mengalami transformasi signifikan di era disrupsi
digital, terutama dalam konteks produksi dan penyebaran fatwa melalui
media sosial. Di tengah perkembangan platform digital seperti TikTok,
YouTube, dan Instagram, fatwa tidak lagi didominasi oleh lembaga resmi

Pengajuan :20 Oktober 2025
Diterima : 25 Oktober 2025
Diterbitkan :01 November 2025

seperti Majelis Ulama Indonesia (MUI), tetapi juga diproduksi oleh figur
Keywords: non-institusional yang memperoleh legitimasi dari popularitas dan interaksi
Fatwa Digital, Otoritas Islam, digital. He.al ini me.nimbglkan taptangan .serius terhadap validitas
Media Sosial, Magasid al-Shariah, metodologis dan integritas  epistemologis hukum_ Islam, serta
mengeksplorasi bagaimana modal simbolik digital, algoritma, dan logika
viralitas membentuk bentuk baru otoritas keagamaan yang lebih bersifat
impresionis daripada ilmiah. Dengan pendekatan kualitatif dan desain studi
kasus, metode netnografi diterapkan untuk mengamati dinamika interaksi
antara cendekiawan digital dan audiens mereka di ruang online. Data
diperoleh melalui pengamatan pasif, dokumentasi konten fatwa digital, dan
wawancara semi-terstruktur dengan pemimpin agama dan pengikutnya.
Hasil penelitian menunjukkan desentralisasi otoritas agama dan munculnya
“figh publik” yang partisipatif, namun berisiko mengalami fragmentasi
epistemik. Penelitian ini juga menemukan bahwa magasid al-shari'ah dapat
digunakan sebagai kerangka normatif dalam menilai kualitas fatwa digital
agar tetap valid, etis, dan kontekstual. Oleh karena itu, penelitian ini
bertujuan untuk mendorong rekonstruksi epistemologis hukum Islam di era
digital dan menawarkan parameter evaluatif untuk otoritas agama berbasis
algoritma.

Epistemologi Digital.

Corresponding Author:

Riski Ari Wibowo

Universitas Pembangunan Veteran Nasional, Jakarta
Email: riskiariwibowo204@gmail.com

Pendahuluan

Era disrupsi digital telah secara signifikan mengubah cara manusia berinteraksi dengan
informasi, termasuk dalam ranah keagamaan. Bagi umat Islam, akses terhadap pengetahuan
keagamaan, terutama hukum Islam, tidak lagi terbatas pada buku-buku klasik atau ceramah langsung,
tetapi kini tersebar luas melalui media digital. Fatwa, yang sebelumnya merupakan hasil ijtihad dari
ulama otoritas formal, kini menjadi desentralisasi seiring dengan munculnya platform digital yang
memungkinkan siapa pun, termasuk individu non-ulama, untuk menyampaikan pendapat keagamaan
kepada publik yang lebih luas.

Dalam konteks Indonesia, dinamika ini terlihat jelas dengan semakin banyaknya figur
keagamaan non-institusional di media sosial seperti TikTok, YouTube, dan Instagram. Individu-
individu ini, meskipun tidak selalu memiliki latar belakang pendidikan syariah formal, memperoleh
legitimasi dari jumlah pengikut yang besar dan interaksi digital mereka. Fenomena ini menunjukkan

pergeseran dasar otoritas keagamaan dari ilmu formal ke popularitas digital, seperti yang

Journal homepage: https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/



https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/
mailto:riskiariwibowo204@gmail.com
mailto:riskiariwibowo204@gmail.com

2

diungkapkan oleh Hamdani dalam studinya tentang mufti online dan otoritas alternatif di era
digital(Hamdani, 2023),

Pengaruh media sosial terhadap penyebaran dan penerimaan fatwa menjadi semakin kompleks
seiring dengan peran algoritma dan ekonomi perhatian yang mulai berperan. Shuhufi dkk. (2022)
mencatat bahwa fatwa yang dikeluarkan oleh Majelis Ulama Indonesia (MUI) kini bersaing ketat
dengan pendapat keagamaan para influencer digital yang mampu mengemas hukum Islam dalam
bentuk konten singkat yang mudah dipahami oleh masyarakat umum, meskipun dengan tingkat
kedalaman analisis hukum yang minimal (Shuhufi dkk., 2022).

Fenomena ini menunjukkan desentralisasi otoritas agama, seperti yang dicatat oleh Eickelman
dan Anderson (2003) dalam konsep “media baru, publik baru”, di mana media baru menciptakan
ruang-ruang diskursus alternatif yang memungkinkan produksi makna agama oleh aktor-aktor non-
tradisional. Dalam konteks Indonesia, hal ini tercermin dalam munculnya berbagai platform da'wah
digital yang tidak berada di bawah otoritas lembaga resmi, melainkan memperoleh legitimasi publik
melalui mekanisme pasar digital dan interaksi sosial online. Mekanisme ini pada akhirnya
menghasilkan bentuk otoritas agama yang horizontal dan partisipatif, berlawanan dengan pola
otoritas hierarkis dan institusional tradisional.

Situasi ini menandai fragmentasi otoritas di ruang digital keagamaan. Bourdieu menyebut
pergeseran semacam ini sebagai transformasi modal simbolik, di mana individu memperoleh kekuatan
simbolik bukan melalui otoritas tradisional, melainkan melalui pengakuan sosial dan representasi
digital. Dalam konteks ini, Suaedy berargumen bahwa media sosial tidak hanya berfungsi sebagai alat
untuk mendistribusikan fatwa, tetapi juga sebagai arena pembentukan legitimasi keagamaan baru
(Suaedy dkk., 2023).

Selain itu, media sosial menciptakan publik terhubung yang terdiri dari komunitas-komunitas
yang saling terhubung dan berinteraksi satu sama lain, serta secara kolektif menghasilkan makna-
makna keagamaan. Dalam kerangka ini, otoritas keagamaan tidak lagi bersifat satu arah dari ulama
kepada umat, melainkan menjadi dialogis dan terbuka untuk debat publik. Konsep ini memperkuat
argumen bahwa transformasi otoritas tidak hanya bersifat teknologi, tetapi juga sosiologis.

Namun, desentralisasi ini juga membawa risiko epistemologis. Fatwa digital sering muncul
tanpa proses ijtihad yang komprehensif dan cenderung bersifat populis. Wahid (2024) dalam
ulasannya mengungkapkan bahwa kualitas fatwa di ruang digital sering menurun karena lebih
mengutamakan sensasi dan kecepatan penyebaran daripada validitas hukum berdasarkan metodologi
ushul figh (Wahid, 2024).

Meskipun menghadirkan tantangan, transformasi ini juga membuka peluang untuk
merekonstruksi epistemologi hukum Islam agar lebih responsif terhadap dinamika zaman. Islamy
menunjukkan bahwa pendekatan maqasid al-shari'ah dapat menjadi kerangka normatif untuk
mengevaluasi dan menyaring fatwa digital agar tetap berakar pada tujuan syariah yang universal dan
kontekstual (Islamy dkk., 2024).

Penelitian oleh Shuhufi dkk. (2022) mengkaji bagaimana lembaga seperti Majelis Ulama

Indonesia (MUI) harus bersaing dengan narasi hukum Islam yang dipopulerkan oleh influencer agama

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



3

di media sosial. Mereka tidak selalu memiliki latar belakang pendidikan syariah formal, tetapi mampu
mempengaruhi opini publik melalui teknik komunikasi visual, storytelling, dan personal branding. Hal
ini menunjukkan pergeseran epistemologis dari otoritas berbasis ilmiah ke otoritas dan persepsi
berbasis impresi digital. Dalam konteks ini, validitas fatwa tidak lagi ditentukan semata-mata oleh
metodologi istinbat al-hukm, tetapi juga oleh performativitas digital.

Suaedy dkk. (2023) menambahkan bahwa media sosial kini tidak hanya menjadi sarana
penyebaran informasi agama, tetapi juga arena pertarungan dan produksi otoritas baru yang
dikendalikan oleh ekonomi perhatian, suatu logika yang mengutamakan visibilitas daripada validitas.
Hal ini membuat proses ijtihad menjadi terfragmentasi dan didorong oleh tuntutan produksi konten
yang cepat dan menarik. Ketika algoritma menjadi mediator utama dalam penyebaran fatwa, otoritas
agama tidak hanya ditentukan oleh kompetensi ilmiah, tetapi juga oleh kemampuan untuk memahami
dan mengelola logika digital.

Konsep “jaringan publik” dari Boyd (2010) penting untuk menjelaskan bagaimana komunitas
digital membentuk makna agama secara kolektif, dialogis, dan terkadang bertentangan dengan narasi
resmi. Komunitas ini tidak pasif, tetapi secara aktif berkomentar, menafsirkan, dan bahkan mengkritik
konten fatwa yang beredar. Hal ini menandai munculnya “publik figh” partisipatif yang terbuka
terhadap pluralitas penafsiran. Namun, keterbukaan ini juga membawa risiko fragmentasi epistemik,
di mana standar ilmiah dan metodologi figh yang telah mapan digantikan oleh narasi populer yang
tidak selalu valid secara metodologis.

Studi yang tersedia hingga saat ini masih didominasi oleh pendekatan deskriptif dan belum
banyak yang mengkaji secara kritis dampak epistemologis dari digitalisasi fatwa. Sebagian besar studi
hanya berhenti pada pengamatan fenomenologis dan belum menyentuh aspek-aspek fundamental
seperti validitas metodologis ijtihad digital, mekanisme autentikasi fatwa, serta implikasi etis dan
sosial dari penyebaran pedoman hukum berbasis viralitas. Dalam konteks ini, evaluasi kualitas hukum
Islam sangat penting, terutama terkait aspek maqasid al-shari'ah yang harus tetap menjadi orientasi
utama dalam setiap produk hukum Islam.

Zamhari dan Han (2021) menunjukkan bahwa platform seperti cariustadz.id telah menjadi
referensi utama bagi kelas menengah Muslim perkotaan yang pragmatis dan cenderung menginginkan
jawaban hukum yang instan, personal, dan mudah diakses. Hal ini menunjukkan bagaimana kebutuhan
pragmatis akan informasi agama telah mempengaruhi model konsumsi fatwa. Dalam kondisi tersebut,
fatwa tidak lagi dipandang sebagai hasil dari pembahasan ilmiah yang kompleks, melainkan sebagai
bentuk layanan agama yang harus responsif dan fleksibel terhadap selera konsumen digital.

Beberapa studi internasional juga telah mengamati tren ini dalam konteks global. Misalnya,
Anderson (2016) mencatat bagaimana fatwa online di Timur Tengah telah beralih dari pendapat
hukum berbasis institusi menjadi model jawaban bergaya FAQ yang disesuaikan dengan preferensi
pengguna. Sementara itu, Schulz (2006) dalam studinya tentang televisi satelit Islam di Mesir
menyoroti peran ulama selebriti seperti Amr Khaled yang mengubah wajah da'wah dari otoritas teks

menjadi otoritas visual. Hal ini memperkuat argumen bahwa mediatisasi agama (Hjarvard, 2011)

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



4

bukan hanya saluran baru, tetapi logika budaya baru yang membentuk konten, struktur, dan fungsi
komunikasi agama.

Penelitian ini berusaha mengisi celah tersebut dengan menawarkan pendekatan interdisipliner
yang menggabungkan teori otoritas simbolik Pierre Bourdieu, teori mediatisasi agama Stig Hjarvard,
dan kerangka magqasid al-shar1'ah sebagai dasar evaluasi normatif. Dalam kerangka ini, fatwa dipahami
tidak hanya sebagai produk hukum, tetapi juga sebagai artefak media yang tunduk pada logika mediasi
dan algoritmik. Pendekatan ini memungkinkan evaluasi kritis terhadap bagaimana modal digital,
dalam bentuk pengikut, keterlibatan, dan visibilitas, terkait dengan otoritas epistemik dan validitas
hukum dalam tradisi Islam.

Penelitian ini bertujuan untuk: (1) menganalisis dampak media sosial terhadap struktur,
bentuk, dan legitimasi otoritas keagamaan dalam konteks produksi fatwa; (2) membangun kategori
baru otoritas keagamaan digital yang menjelaskan pergeseran dari otoritas akademik formal ke
popularitas berbasis algoritma dan persepsi publik; dan (3) mengevaluasi bagaimana transformasi ini
memengaruhi kualitas ijtihad, integritas metodologis, dan penerimaan publik terhadap fatwa
kontemporer. Dengan pendekatan studi literatur kualitatif dan teori kritis, artikel ini diharapkan
memberikan kontribusi signifikan terhadap diskursus epistemologi Islam digital dan menawarkan

parameter normatif dalam merumuskan fatwa yang relevan, valid, dan kontekstual di era mediasi.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus untuk mengkaji
secara mendalam dinamika otoritas agama dan pengaruh media sosial dalam penentuan hukum Islam
melalui fatwa digital. Pendekatan ini dipilih karena memungkinkan peneliti untuk memahami makna
sosial yang kompleks, pengalaman, dan praktik dalam konteks komunikasi agama di ruang digital.
Menurut Creswell dan Poth (2018), pendekatan kualitatif sangat efektif dalam mengungkap proses
sosial yang tidak dapat diukur secara kuantitatif, termasuk transformasi otoritas dan legitimasi dalam
masyarakat digital.

Desain penelitian ini menggunakan metode netnografi, yang merupakan adaptasi dari etnografi
yang diterapkan pada komunitas online. Kozinets (2015) menyatakan bahwa netnografi menyediakan
kerangka metodologis yang relevan untuk memahami perilaku, diskursus, dan budaya di internet.
Dalam konteks studi ini, netnografi digunakan untuk mengamati interaksi antara cendekiawan digital
dan audiens mereka di platform seperti YouTube, TikTok, dan Instagram, serta menganalisis
bagaimana fatwa disampaikan, dikomentari, disebarkan, dan dinegosiasikan secara publik.

Sumber data penelitian ini terdiri dari tiga jenis: dokumen digital berupa fatwa online dari
lembaga keagamaan formal seperti Majelis Ulama Indonesia (MUI) dan tokoh independen;
pengamatan partisipatif pasif terhadap akun media sosial keagamaan yang secara aktif memproduksi
konten fatwa; serta wawancara semi-terstruktur dengan lima hingga tujuh narasumber kunci yang
meliputi cendekiawan lembaga, influencer keagamaan digital, dan pengikut aktif media sosial
keagamaan. Kombinasi ini bertujuan untuk memperoleh pemahaman holistik dari berbagai perspektif.

Analisis data dilakukan dengan pendekatan analisis wacana kritis, sebagaimana dikembangkan

oleh Fairclough (2010), untuk mengeksplorasi bagaimana hubungan kuasa dan ideologi diwakili dalam

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



5

wacana fatwa digital. Proses analisis meliputi tahap reduksi data, kategorisasi tematik, dan interpretasi
narasi otoritas agama yang muncul di ruang digital. Fokus utama analisis diarahkan pada isu-isu
seperti legitimasi, modal simbolik, strategi komunikasi, serta posisi fatwa dalam bidang digital yang
kompetitif.

Validitas data dijamin melalui teknik triangulasi, baik triangulasi sumber maupun metode.
Triangulasi ini berguna untuk menghindari bias data dan meningkatkan validitas hasil. Selain itu,
pengecekan anggota juga dilakukan dengan narasumber untuk memastikan bahwa interpretasi
peneliti tidak menyimpang dari makna yang dimaksud oleh informan. Dokumentasi dilakukan secara
sistematis dengan catatan lapangan, tangkapan layar interaksi digital, dan perekaman naratif hasil
observasi.

Aspek etika dalam penelitian ini dijaga dengan ketat, terutama dalam konteks penggunaan data
publik dari media sosial. Meskipun kontennya terbuka, peneliti tidak akan menampilkan nama akun
atau informasi identitas yang dapat merujuk langsung pada individu tertentu. Dalam kasus
wawancara, peserta diberikan persetujuan yang terinformasi dan kebebasan untuk tidak menjawab
pertanyaan yang dianggap sensitif. Prinsip etika ini sesuai dengan pedoman penelitian online yang
dijelaskan oleh Bruckman (2002).

Secara keseluruhan, metode penelitian ini dirancang untuk menangkap dinamika kompleks
antara otoritas agama dan media sosial, serta mengungkap bagaimana fatwa sebagai produk hukum

Islam mengalami transformasi dalam konteks mediasi yang sangat cepat dan kompetitif.

Hasil dan Pembahasan
Transformasi Otoritas Agama di Era Digital

Transformasi otoritas agama di era digital ditandai dengan melemahnya dominasi lembaga
agama formal dalam mendefinisikan kebenaran agama. Di Indonesia, ulama yang sebelumnya menjadi
poros utama dalam pembentukan dan penyebaran hukum Islam, kini harus berbagi panggung dengan
aktor digital yang tidak memiliki afiliasi institusional, namun mampu menjangkau jutaan pengikut
dalam waktu singkat. Hal ini terjadi karena platform digital menyediakan ruang untuk demokratisasi
diskursus, di mana siapa pun dapat mengklaim otoritas agama melalui konten digital yang mereka
produksi (Alfani & Anwar, 2024)

Media sosial seperti YouTube, TikTok, dan Instagram menjadi sarana utama bagi “cendekiawan
digital” atau influencer agama untuk menyebarkan fatwa, nasihat agama, atau pandangan moral.
Mereka membentuk komunitas virtual yang aktif berpartisipasi dalam dialog dan membangun
pemahaman agama yang partisipatif. Dalam konteks ini, bentuk otoritas menjadi lebih fleksibel dan
horizontal, tidak lagi didasarkan pada ijazah atau sanad ilmiah, tetapi pada kemampuan untuk
menyampaikan pesan dengan cara yang menarik dan relevan (Muhammad, 2024).

Menurut penelitian Mesalina, fenomena ini tidak dapat dipisahkan dari perubahan pola
konsumsi informasi umat Muslim perkotaan, yang cenderung pragmatis dan lebih memilih jawaban
agama instan yang tersedia secara online (Mesalina dkk. 2024). Hal ini menciptakan ruang baru bagi
aktor non-institusional untuk berperan sebagai pemegang otoritas moral, tanpa perlu melalui

mekanisme validasi tradisional yang berlaku di dunia pesantren Islam atau lembaga fatwa.

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



6

Di satu sisi, hal ini menunjukkan potensi demokratisasi pengetahuan agama. Namun di sisi lain,
hal ini juga membawa risiko fragmentasi otoritas, karena tidak semua penyaji da'wah digital memiliki
kompetensi ilmiah yang memadai. Situasi ini menciptakan semacam “pasar bebas otoritas”, di mana
validitas sebuah fatwa atau pandangan agama lebih bergantung pada viralitas dan resonansi publik
daripada akurasi metodologis (Naila Nabiha Qonita dkk., 2024).

Di era digital, ilmu pengetahuan tidak lagi menjadi satu-satunya sumber legitimasi bagi otoritas
agama. Popularitas yang diukur melalui jumlah pengikut, likes, shares, dan tingkat interaksi menjadi
ukuran baru dalam menilai kredibilitas seorang tokoh agama. Fenomena ini sejalan dengan logika
ekonomi perhatian, di mana visibilitas menjadi lebih penting daripada substansi (Mesalina dkk., 2024).

Studi dari Hakim dan Mukhlis menunjukkan bahwa kehadiran tokoh agama digital sering kali
terkait dengan karisma pribadi, gaya komunikasi yang santai, dan kemampuan menggunakan cerita
yang menarik. Kekuatan narasi visual dan teknik produksi konten yang canggih membuat pesan
mereka lebih mudah dipahami, meskipun terkadang mengorbankan kedalaman analisis hukum. Hal ini
menandakan munculnya otoritas yang didasarkan pada kesan daripada kemampuan ushul figh (Hakim
& Mukhlis, 2023).

Paradoks ini menunjukkan bahwa meskipun banyak influencer agama tidak memiliki dasar
pendidikan formal, mereka tetap dianggap otoritatif oleh masyarakat umum karena kesesuaian pesan-
pesan mereka dengan kebutuhan psikologis dan emosional audiens. Faktanya, beberapa studi
mencatat bahwa fatwa yang dikeluarkan oleh ulama formal tidak lagi menjadi acuan utama dalam isu-
isu agama kontemporer karena dianggap terlalu teoretis dan kurang aplikatif (Haryadi, 2020).

Oleh karena itu, dalam dinamika ini, penting untuk merekontekstualisasikan konsep otoritas
agama dengan mempertimbangkan realitas digital. Evaluasi normatif terhadap konten agama yang
beredar diperlukan agar nilai-nilai Islam tidak berkurang hanya karena tuntutan algoritma. Seperti
yang dinyatakan oleh Alfani dan Anwar, kualitas dakwah dan fatwa di era digital tetap harus diukur
berdasarkan prinsip-prinsip maqasid al-shari'ah agar tidak terbawa arus populisme agama yang

superficial (Alfani & Anwar, 2024).

Desentralisasi Produksi Fatwa dan Fragmentasi Epistemik

Transformasi digital telah memfasilitasi pergeseran produksi fatwa dari lembaga formal ke
individu yang tidak selalu memiliki legitimasi ilmu syariah. Proses ini menunjukkan desentralisasi
otoritas hukum Islam, di mana fatwa kini tidak hanya dikeluarkan oleh lembaga seperti Majelis Ulama
Indonesia (MUI) atau Dewan Syariah Nasional, tetapi juga oleh influencer agama yang aktif di media
sosial. Rahim menyebut fenomena ini sebagai gejala “otoritas agama pribadi,” yang dipicu oleh
keterbukaan platform digital dan ketidakhadiran mekanisme otorisasi yang established (Sholihah dkk.,
2023).

Digitalisasi fatwa juga menghadirkan dinamika baru dalam ranah konsumsi dan produksi
informasi agama. Influencer agama dengan mudah menjawab pertanyaan orang secara instan melalui
Instagram, TikTok, atau YouTube. Hal ini berbeda dengan prosedur formal yang biasanya dilakukan

oleh lembaga agama, yang memerlukan forum bahtsul masail, diskusi mendalam, dan pertimbangan

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



7

multidisiplin sebelum mengeluarkan fatwa. Menurut Gojali dan Setiawan, pendekatan instan ini telah
menyebabkan kemiskinan diskursus hukum Islam di ruang digital (Gojali & Setiawan, 2023).

Keuntungan dari desentralisasi ini adalah peningkatan akses publik terhadap pengetahuan
Islam. Namun, akses ini tidak selalu disertai dengan kualitas. Individu tanpa latar belakang pendidikan
syariah dapat memproduksi konten hukum Islam tanpa pertanggungjawaban epistemik. Zulki dan
Yasdar mencatat bahwa tren ini tidak hanya terjadi di Indonesia, tetapi juga merupakan bagian dari
globalisasi otoritas agama berbasis algoritma dan pasar (Yasdar & Zulki, 2024).

Tantangan terbesar dalam mendigitalkan fatwa oleh individu adalah ketidakhadiran regulasi
dan mekanisme verifikasi ilmiah. Masyarakat kesulitan membedakan mana konten yang memiliki
otoritas ilmiah dan mana yang hanya pendapat. Hal ini menyebabkan erosi kepercayaan terhadap
fatwa sebagai produk ilmiah hukum Islam. Menurut Mujib, ini merupakan bentuk fragmentasi
epistemik yang merugikan kelangsungan tradisi ilmiah Islam (Mujib et al., 2021).

Salah satu dampak paling mencolok dari digitalisasi fatwa adalah munculnya Kkrisis
epistemologis. Fatwa yang dulu dibentuk dengan metodologi istinbath yang ketat, kini digantikan oleh
narasi populer yang dikemas secara menarik namun lemah dalam analisis hukum. Firdaus dan Achmad
menyatakan bahwa banyak fatwa populer di media sosial tidak didasarkan pada postulat qat'i atau
ijtihad kolektif, melainkan hanya respons populis terhadap isu-isu viral.

Ketidakhadiran metodologi yang valid dalam proses produksi fatwa menyebabkan hilangnya
standar ilmiah. Fatwa tidak lagi diukur berdasarkan kualitas argumennya, melainkan berdasarkan
seberapa banyak fatwa tersebut dibagikan atau disukai. Hal ini membawa risiko besar terhadap
legitimasi hukum Islam itu sendiri. Jika standar epistemik ditentukan oleh logika viralitas, maka
hukum Islam akan digantikan oleh hukum persepsi digital.

Masalah lain yang muncul adalah munculnya “ulama instan” yang tidak memiliki sanad ilmiah
atau jaringan epistemik dalam tradisi Islam. Mereka mengeluarkan fatwa tanpa dialog akademik dan
tidak mempertimbangkan magqasid al-shari'ah sebagai landasan hukum. Akibatnya, fatwa menjadi
tidak kontekstual dan bahkan dapat bertentangan dengan nilai-nilai Islam yang merupakan rahmat
bagi seluruh alam (Yasdar & Zulki, 2024)

Dalam konteks ini, penting bagi komunitas Muslim untuk lebih kritis terhadap sumber fatwa
yang dikonsumsi. Pendidikan publik tentang prinsip-prinsip dasar ushul figh dan mekanisme validasi
fatwa merupakan kebutuhan mendesak. Seperti yang disarankan oleh Rahim, diperlukan literasi
hukum Islam digital agar orang tidak tertipu oleh pendapat agama yang menyesatkan namun populer

(Sholihah et al,, 2023).

Peran Algoritma dalam Pendistribusian Fatwa

Dalam ekosistem digital, penyebaran informasi keagamaan, termasuk fatwa, tidak lagi
ditentukan oleh lembaga keagamaan, melainkan oleh algoritma media sosial. Algoritma bekerja
berdasarkan interaksi pengguna, artinya konten yang paling disukai, dikomentari, dan dibagikan akan
lebih mudah muncul di beranda pengguna lain. Oleh karena itu, fatwa yang dikemas secara menarik,
provokatif, atau emosional lebih berpotensi menjadi viral daripada yang dikemas secara akademis dan

sistematis (Fitriansyah & Lubis, 2023).

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



8

Fenomena ini menciptakan “logika viralitas” sebagai pengganti logika ilmiah. Algoritma
mendorong konten untuk lebih selaras dengan minat pengguna daripada validitas konten. Dalam
konteks fatwa, ini merupakan masalah serius karena hukum Islam diproduksi dan dikonsumsi dengan
prinsip-prinsip logika digital yang tidak memperhatikan maqasid al-shari'ah atau ushul figh. Seperti
yang dijelaskan oleh Kholili, Izudin, dan Hakim, algoritma menjadi aktor epistemik baru yang
menentukan apa yang terlihat dan apa yang tidak di ruang publik digital (Kholili dkk., 2024).

Konten keagamaan yang viral cenderung bersifat hitam-putih, mengklaim kebenaran dengan
nada absolut, dan menghindari nuansa. Hal ini bertentangan dengan tradisi hukum Islam yang kaya
akan pertimbangan kontekstual dan perbedaan pendapat. Yagin mencatat bahwa algoritma media
sosial memicu “filter bubble” yang memperkuat keyakinan yang sudah ada dan menekan kemungkinan
dialog ilmiah yang sehat dalam debat keagamaan (Biyanto, 2023).

Dalam situasi seperti ini, influencer agama cenderung memproduksi konten fatwa dengan
mempertimbangkan preferensi algoritma, bukan prinsip ilmiah. Akibatnya, otoritas digital lebih
berorientasi pada kinerja dan visibilitas daripada validitas hukum, bahkan menyebut bahwa algoritma
menciptakan “klirikal digital,” yaitu otoritas palsu yang terbentuk dari statistik, bukan sanad ilmiah.

Konsep mediatisasi agama menjelaskan bagaimana media tidak hanya sebagai saluran, tetapi
juga membentuk konten dan struktur diskursus agama. Dalam konteks fatwa digital, hal ini berarti
hukum Islam telah mengalami transformasi tidak hanya dalam hal platform, tetapi juga dalam logika
dan bentuk komunikasinya. Media sosial menuntut konten yang singkat, visual, dan emosional, yang
sering bertentangan dengan sifat mendalam dan kompleks hukum Islam (Fuadi, 2024).

Dalam budaya visual digital, otoritas agama tidak lagi ditentukan oleh keahlian dalam membaca
teks klasik, melainkan oleh kemampuan untuk membangun merek pribadi, bercerita, dan desain visual
yang menarik. Fenomena ini dapat diamati dari munculnya “ustaz celebgram” atau “TikTok mufti”
yang kontennya lebih fokus pada gaya penyampaian daripada substansi hukum. Hjarvard (2011)
menyebut fenomena ini sebagai “agama melalui media,” di mana agama muncul sebagai konten budaya
pop yang dapat dikonsumsi dengan cepat (Hjarvard, 2011).

Kondisi ini menciptakan dilema epistemologis. Di satu sisi, fatwa menjadi lebih mudah diakses
dan relevan bagi generasi muda. Di sisi lain, mediatisasi dapat mengaburkan substansi agama dan
mendorong pembentukan otoritas berdasarkan kesan visual semata. Zuhri menekankan bahwa di era
ini, fatwa tidak hanya dipelajari, tetapi juga dikemas dan dipromosikan yang menentukan
pengaruhnya (Amrulloh, 2021).

Mediatisasi agama juga mengaburkan batas antara konten dakwah, hiburan, dan opini. Hal ini
juga menyamarkan posisi fatwa sebagai instrumen hukum dan panduan moral, karena diperlakukan
sebagai “konten” yang dijual di pasar digital. Akibatnya, banyak fatwa kehilangan otoritas

substansialnya dan lebih menekankan pada daya tarik visual dan keterlibatan sosial.

Symbolic Authority and Digital Capital

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



9

Pierre Bourdieu memperkenalkan konsep modal simbolik sebagai bentuk kekuasaan tidak
langsung yang lahir dari pengakuan sosial terhadap nilai-nilai tertentu. Dalam konteks keagamaan,
modal simbolik muncul ketika seorang tokoh memperoleh legitimasi dari umat karena dianggap suci,
berbudi luhur, atau memiliki pengalaman spiritual yang tinggi. Di era digital, bentuk modal ini
mengalami transformasi: ia tidak lagi bersumber dari jaringan ilmiah tradisional, melainkan dari
interaksi simbolik melalui media sosial (Amrulloh, 2021).

Modal simbolik di ruang digital cenderung dibentuk oleh kemampuan seseorang untuk
menampilkan citra keagamaan melalui konten visual yang relatable dan narasi. Gelaran keagamaan
tidak lagi menjadi satu-satunya sumber otoritas. Sebaliknya, gestur, gaya berpakaian, dan cara
berbicara menjadi simbol-simbol baru yang membentuk persepsi publik. Konteks ini mencerminkan
strategi representasi simbolik dalam logika Bourdieu, di mana simbol menjadi alat untuk menguasai
bidang otoritas keagamaan (Fatmawati & Sholikin, 2020) Seperti yang terungkap dalam studi Gojali &
Setiawan (2023), otoritas tidak lagi ditentukan oleh penguasaan kitab kuning atau sanad ilmiah,
melainkan oleh kemampuan mengakses dan mengelola modal simbolik digital. Hal ini berarti
algoritma media sosial dan persepsi pengguna mengambil alih posisi sanad ilmiah sebagai penentu
legitimasi. Dampaknya adalah dekontekstualisasi otoritas yang dulu struktural, kini menjadi
impresional dan performatif.

Influencer agama digital sangat menyadari bahwa membangun otoritas di era media tidak
hanya soal konten, tetapi juga soal citra. Oleh karena itu, mereka menggunakan strategi branding
pribadi untuk membangun identitas publik yang kuat melalui narasi visual, gaya bahasa yang khas, dan
kisah hidup pribadi yang mengharukan. Romli dan Nashihin mencatat bahwa influencer yang
mengemas kisah hijrah atau transformasi spiritual pribadi mereka seringkali lebih dipercaya oleh
publik daripada ulama formal (Romli & Nashihin, 2024).

Storytelling menjadi teknik utama dalam proses konstruksi otoritas tersebut. Narasi yang
menyentuh, kisah inspiratif, dan konten emosional jauh lebih efektif dalam membangun kedekatan
psikologis daripada kutipan figh klasik. Di sinilah kapital simbolik digital bersinggungan dengan
kapital kultural Bourdieu, yaitu penggunaan narasi dan simbol budaya populer untuk meraih
pengakuan dan legitimasi sosial.

Fenomena ini tidak dapat semata-mata dikritik sebagai pelemahan otoritas tradisional, tetapi
juga harus dilihat sebagai adaptasi terhadap medan baru otoritas keagamaan. Di arena digital, personal
branding dan storytelling merupakan bentuk baru “diploma sosial”, yaitu otoritas yang lahir dari
pengakuan publik melalui koneksi emosional. Tantangannya adalah bagaimana memastikan bahwa

otoritas simbolik ini tetap berakar pada nilai-nilai etis dan epistemik Islam.

Partisipasi Publik dan Pembentukan Publik Jaringan

Transformasi digital memungkinkan umat Islam tidak lagi hanya menjadi konsumen pasif dari
fatwa dan tafsir agama, tetapi juga menjadi produsen makna agama. Di ruang media sosial, setiap
individu memiliki potensi untuk menafsirkan, merespons, atau bahkan mengkritik fatwa yang beredar.

Ruang ini adalah apa yang Boyd (2010) sebut sebagai “networked publics”, yaitu komunitas yang

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



10

terbentuk dan berinteraksi secara aktif melalui jaringan digital. Partisipasi publik dalam proses ini
telah merevolusi hubungan antara otoritas agama dan masyarakat.

Partisipasi digital ini semakin terlihat dalam bentuk komentar, diskusi online, dan remixing
konten keagamaan. Dalam hal ini, umat Islam tidak lagi bergantung pada satu sumber pengetahuan
tertentu, tetapi secara aktif mencari, memilih, dan menyebarkan pandangan keagamaan yang sesuai
dengan nilai-nilai pribadi dan sosial mereka. Menurut Rifai, hal ini mencerminkan “demokrasi
interpretasi,” di mana akses terbuka terhadap sumber-sumber Islam memungkinkan publik untuk
membentuk narasi keagamaan mereka sendiri (Rifai, 2020).

Keterlibatan ini menunjukkan bahwa makna agama tidak lagi menjadi produk eksklusif para
cendekiawan atau lembaga formal, melainkan hasil dari interaksi sosial yang terjadi di ruang digital.
Dalam pengamatannya, Fikriyati mencatat bahwa komunitas media sosial di Indonesia sangat aktif
dalam memperdebatkan makna istilah-istilah Islam yang moderat, konservatif, atau bahkan radikal,
melalui interpretasi terbuka terhadap Al-Qur'an. Ummah menjadi aktor aktif dalam menyusun narasi
yang mereka anggap mewakili nilai-nilai Islam (Fikriyati, 2022).

Namun, dalam situasi ini muncul pertanyaan tentang otoritas dan validitas. Siapa yang berhak
menafsirkan agama? Apakah partisipasi publik menjamin kebenaran atau justru membuka pintu bagi
disinformasi agama? Jawabannya tidak sederhana, karena jaringan digital memiliki logika otonom
yang membuat semua suara tampak setara, meskipun berbeda dalam validitas ilmiah.

Fenomena ini membentuk ranah baru yang dapat disebut “figh publik”, ruang diskursus hukum
Islam yang dialogis, partisipatif, dan plural. Berbeda dengan tradisi figh klasik yang tertutup dan
hierarkis, figh publik di media sosial terbuka untuk diskusi, penolakan, bahkan perlawanan terhadap
pandangan dominan yang disebut “pluralisme epistemik digital”, di mana tafsir dan fatwa tidak
dimonopoli oleh otoritas tunggal.

Keterbukaan ini tentu saja memberikan ruang yang lebih luas bagi ekspresi keragaman
pemahaman Islam. Namun, konsekuensinya adalah meningkatnya potensi konflik interpretasi, bahkan
gangguan epistemologis. Hal ini menegaskan bahwa ketika setiap orang merasa berhak untuk
menafsirkan tanpa batasan metodologis, terdapat erosi prinsip-prinsip ilmiah dalam tradisi Islam.
Pluralisme yang sehat berpotensi berubah menjadi relativisme yang membingungkan masyarakat.

Selain itu, algoritma media sosial cenderung memperkuat pendapat ekstrem karena dianggap
lebih menarik secara emosional. Hal ini membuat diskursus figh di ruang digital tidak selalu rasional,
tetapi sering dipenuhi dengan retorika yang memecah belah. Achfandhy mencatat bahwa pertentangan
antara diskursus Islam moderat dan konservatif sering terjadi bukan dalam kerangka akademik, tetapi
dalam bentuk debat publik yang emosional (Achfandhy dkk., 2024).

Oleh karena itu, meskipun partisipasi publik dalam penafsiran agama merupakan tanda
kemajuan dalam demokratisasi diskursus, penting juga untuk meningkatkan literasi agama yang kuat.
Publik harus dilengkapi dengan kemampuan untuk membedakan antara fatwa yang valid dan opini
viral yang dangkal. Dalam konteks ini, peran lembaga agama adalah memfasilitasi ruang publik figh

yang sehat, terbuka, tetapi tetap berbasis metodologi ilmiah.

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



11

Evaluasi Kritis terhadap Kualitas Fatwa Digital

Keberadaan fatwa digital menimbulkan tantangan serius terhadap validitas metodologis yang
menjadi landasan utama dalam ijtihad. Dalam tradisi hukum Islam, ijtihad memerlukan penguasaan
ushul figh sebagai metodologi formal dalam mengambil hukum dari sumber-sumber primer: Al-Qur'an
dan Sunnah. Namun, banyak fatwa digital saat ini diterbitkan tanpa dasar yang jelas dalam ushul figh,
lebih mengandalkan pendapat pribadi atau respons cepat terhadap isu-isu viral (Pakarti, Farid, &
Banaesa, 2023).

Fenomena ini menunjukkan bahwa ruang digital belum sepenuhnya kompatibel dengan proses
ijtihad tradisional yang bersifat deliberatif, kolektif, dan argumentatif. Prosedur ijtihad, yang
memerlukan studi mendalam tentang asbab al-nuzil, 'illah hukum, serta konteks maqasid, sering
digantikan oleh narasi singkat yang menyesuaikan dengan selera algoritmik pengguna media sosial.
Situasi ini menyebabkan ijtihad kehilangan kualitasnya sebagai proses ilmiah dan berubah menjadi
mekanisme popularitas (Masruri, 2022).

Namun, ruang digital tidak sepenuhnya tertutup bagi proses ijtihad. Dalam kondisi tertentu,
platform digital sebenarnya dapat menjadi forum untuk dialog ijtihadiyah yang luas, asalkan prinsip-
prinsip ushul figh tetap menjadi landasan. Hal ini tercermin dalam fatwa-fatwa kontemporer yang
dihasilkan oleh lembaga seperti MUI atau DSN-MUI, yang terus melakukan pembahasan, meskipun
menggunakan sarana digital. Dengan kata lain, digitalisasi tidak secara otomatis menggantikan
validitas, tetapi perlu dipantau agar tidak menyimpang dari kerangka ilmiah.

Yang dibutuhkan dalam konteks ini adalah panduan metodologis yang memungkinkan adaptasi
ushul figh ke dalam lingkungan digital. Hal ini dapat mencakup penyesuaian dalam proses ijtihad
kolektif secara online, validasi publik berdasarkan sanad ilmiah digital, dan penggunaan teknologi
untuk melacak postulat dan tarjih. Jika tidak, fatwa digital akan terus berada dalam krisis epistemik
yang melemahkan otoritas hukum Islam.

Salah satu pendekatan yang dapat digunakan untuk mengevaluasi kualitas fatwa digital adalah
magqasid al-shari'ah, yaitu tujuan dasar syariah seperti perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan
harta. Kerangka kerja ini menyediakan alat normatif yang mampu menilai apakah suatu fatwa sesuai
dengan semangat dasar syariah atau tidak. Dalam konteks digital, pendekatan maqasid dapat
menjembatani fleksibilitas media dan ketegasan nilai-nilai (Putro dkk., 2024).

Fatwa digital seringkali tidak memperhatikan maqasid karena lebih fokus pada respons cepat
dan narasi populer. Misalnya, dalam kasus vaksinasi COVID-19, terdapat fatwa tidak resmi yang
tersebar luas dan menimbulkan keraguan di masyarakat, meskipun bertentangan dengan maqasid
seperti hifz al-nafs (pelindungan nyawa). Studi oleh Nurcholis menunjukkan bahwa hanya fatwa resmi
yang didasarkan pada maqgasid yang dapat memberikan kepastian hukum dan etika bagi masyarakat
luas (Nurcholis, 2021).

Dalam praktiknya, maqasid al-shari'ah dapat digunakan untuk menilai konten, konteks, dan
dampak sosial dari fatwa digital. Fatwa yang memecah belah, menyebarkan kebencian, atau
menimbulkan ketakutan, meskipun viral, harus ditolak karena bertentangan dengan maqasid.

Sebaliknya, fatwa yang mampu memberikan solusi kontekstual yang rahmatan lil 'alamin (rahmat bagi

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



12

seluruh alam) harus diapresiasi, meskipun disampaikan dalam format baru seperti video pendek atau
infografis.

Dengan demikian, maqasid al-shari'ah tidak hanya relevan secara teoritis, tetapi juga praktis
sebagai alat ukur baru di era disrupsi digital. Ini adalah landasan etis yang menjaga fatwa tetap
bermanfaat dan tidak terbawa oleh logika media. Di sinilah pentingnya mengintegrasikan tradisi klasik

dengan inovasi digital, tanpa kehilangan semangat dan tujuan utama hukum Islam.

Tantangan dan Peluang dalam Rekonstruksi Epistemologis Hukum Islam

Perkembangan teknologi digital menuntut fatwa Islam untuk hadir secara cepat dan kontekstual
di masyarakat. Namun, responsivitas ini sering bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar figh yang
menekankan kehati-hatian, metodologi yang valid, dan proses musyawarah. Ketegangan ini
menghadirkan tantangan epistemologis baru: bagaimana menjaga integritas ushul figh di ranah digital
yang menuntut kecepatan dan daya tarik visual.

Pasar digital memiliki logikanya sendiri: ia mengutamakan viralitas, keterlibatan, dan
penyederhanaan pesan. Hal ini bertentangan dengan kompleksitas metodologi istinbat yang menjadi
inti tradisi hukum Islam. Banyak konten fatwa di media sosial disajikan tanpa justifikasi metodologis,
namun tetap mampu mengklaim otoritas hanya karena kinerjanya yang tinggi di platform digital
(Widoyo & Islamy, 2022).

Rekontruksi epistemologis hukum Islam diperlukan untuk merespons dinamika digital tanpa
kehilangan otoritas dan validitasnya. Salah satu pendekatan adalah membangun platform fatwa digital
yang tidak hanya menyajikan pendapat hukum, tetapi juga memberikan transparansi metodologis
dengan menampilkan sumber-sumber bukti, metode tarjih, dan pertimbangan maqasid secara jelas
dan terbuka (Shamsuddin, 2024)

Membangun sistem fatwa digital yang autentik juga memerlukan kolaborasi antara ulama
tradisional, ahli media, dan ahli teknologi informasi. Inisiatif seperti Cariustadz.id perlu diperluas,
tidak hanya sebagai katalog ustadz, tetapi sebagai pusat pembelajaran Islam berdasarkan maqasid dan
moderasi. Pendekatan maqasid memungkinkan penyaringan fatwa dengan menilai sejauh mana fatwa
tersebut mempertahankan prinsip-prinsip dasar Islam dalam konteks modern (Ridwan, 2024).

Produksi konten hukum Islam di media sosial bukan hanya masalah hukum, tetapi juga etika.
Banyak influencer agama menyampaikan fatwa tanpa mempertimbangkan dampak sosial dan
psikologis dari konten mereka. Dalam hal ini, penekanan pada Islam adalah bahwa penyampaian
hukum harus mempertimbangkan manfaat, bukan hanya kebenaran literal. Ketika fatwa disampaikan
dalam bentuk clickbait, meme, atau narasi emosional, ada risiko distorsi pemahaman publik terhadap
prinsip-prinsip syariah (Miswanto, 2021).

Etika penyebaran fatwa juga berkaitan dengan pertanggungjawaban intelektual. Tidak semua
orang yang memiliki banyak pengikut di media sosial berhak untuk mengeluarkan fatwa. Perlu dicatat
bahwa banyak konten populer sebenarnya merupakan bentuk opini pribadi yang tidak melalui proses
istinbat yang benar. Hal ini menunjukkan pentingnya kode etik da'wah digital yang melibatkan prinsip-

prinsip kehati-hatian, ilmu pengetahuan, dan tanggung jawab sosial.

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



13

Para ulama dan ulama digital memiliki tanggung jawab besar dalam menjaga kualitas
diskursus Islam di ruang publik. Mereka tidak hanya diharuskan menguasai syariat, tetapi juga mahir
memahami budaya digital, algoritma media sosial, dan etika komunikasi online. Tanggung jawab ulama
digital tidak hanya menyampaikan kebenaran, tetapi juga menumbuhkan pemikiran kritis masyarakat
dalam menerima informasi agama.

Salah satu solusi etis adalah mengembangkan literasi agama digital, yaitu kemampuan
masyarakat untuk menilai, membandingkan, dan memverifikasi konten Islam secara mandiri.
Cendekiawan digital yang bertanggung jawab akan berperan sebagai fasilitator pembelajaran, bukan
selebriti yang mencari popularitas. Mereka harus memprioritaskan maqasid syariat dalam setiap

produk konten mereka, bukan hanya viralitas.

Penutup

Penelitian ini membuktikan bahwa disrupsi digital telah secara fundamental mengubah struktur
dan mekanisme produksi fatwa dalam Islam. Otoritas keagamaan yang dulu bergantung pada
legitimasi institusional dan sanad ilmiah, kini beralih ke otoritas digital yang dibentuk oleh
popularitas, algoritma, dan persepsi publik. Media sosial tidak hanya menjadi sarana distribusi, tetapi
juga ruang untuk produksi makna keagamaan yang partisipatif dan horizontal, yang secara
fundamental mengubah hubungan antara ulama dan masyarakat.

Transformasi ini membuka peluang untuk demokratisasi pengetahuan Islam, namun pada saat
yang sama menimbulkan risiko epistemologis yang serius. Fatwa digital sering diproduksi tanpa
proses ijtihad metodologis dan tanpa mempertimbangkan maqasid al-shari'ah, sehingga menimbulkan
fragmentasi epistemologis dan krisis validitas hukum Islam. Modal simbolik di era digital tidak lagi
berasal dari tradisi ilmiah, melainkan dari performativitas dan representasi media, memperkuat logika
ekonomi perhatian sebagai penentu otoritas.

Dalam konteks ini, maqasid al-shari'ah berperan penting sebagai kerangka normatif untuk
menilai kualitas fatwa digital, memastikan produk hukum Islam tetap berorientasi profit dan tidak
terjerumus ke dalam populisme agama. Integrasi maqasid dengan pendekatan mediatik dan
epistemologi kontemporer merupakan langkah strategis untuk merekonstruksi ijtihad yang valid,
kontekstual, dan bertanggung jawab di era digital.

Dengan demikian, kontribusi utama kajian ini terletak pada upaya membangun pemahaman
kritis dan sistematis tentang otoritas keagamaan digital serta menawarkan parameter normatif dalam
menghasilkan dan mengevaluasi fatwa di tengah arus media yang pesat. Ke depannya, kolaborasi
antara ulama, akademisi, dan aktor digital diperlukan untuk mengembangkan ekosistem fatwa yang
etis, inklusif, dan berbasis sains dalam lanskap sosial yang terus berubah.

Sebagai tindak lanjut dari temuan tersebut, penelitian ini menyarankan agar lembaga
keagamaan dan otoritas fatwa di Indonesia mulai mengembangkan literasi digital keagamaan yang
komprehensif bagi para ulama dan dai, agar mereka mampu beradaptasi dengan dinamika ruang
digital tanpa kehilangan integritas epistemologisnya. Penguatan kapasitas dalam hal etika media,
analisis algoritma, dan komunikasi digital berbasis maqasid al-shari‘ah perlu dilakukan secara

sistematis melalui pelatihan dan kolaborasi lintas disiplin. Dengan cara ini, otoritas keagamaan dapat

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



14

memanfaatkan teknologi digital bukan sekadar sebagai sarana penyebaran fatwa, tetapi juga sebagai

instrumen pembentukan kesadaran keislaman yang rasional, moderat, dan bertanggung jawab.

Daftar Pustaka

Achfandhy, M. L, Khoirurrijal, K., & Budi, A. (2024). Kontestasi Wacana Moderasi Beragama di Media
Sosial. https://penerbitlitnus.co.id/portfolio/kontestasi-wacana-moderasi-beragama-di-media-
sosial/

Alfani, M., & Anwar, L. (2024). KONTEKSTUALISASI HADIS DALAM ERA DIGITAL: RETORIKA DAN
OTORITAS KEAGAMAAN INFLUENCER DAKWAH DI MEDIA SOSIAL. Universum, 18(2).
https://doi.org/10.30762 /universum.v18i2.2611

Biyanto, B. (2023). Islam Wasathiyah dalam perdebatan ulama dan cendekiawan muslim. Pena
Salsabila. http://repository.uinsa.ac.id/id/eprint/3414/

Fatmawati, N. I, & Sholikin, A. (2020). PIERRE BOURDIEU DAN KONSEP DASAR KEKERASAN
SIMBOLIK. Madani Jurnal Politik Dan Sosial Kemasyarakatan, 12(1), Article 1.
https://doi.org/10.52166/madani.v12i1.3280

Fikriyati, U. (2022). Pengarusutamaan Islam Moderat Melalui Penafsiran Al-Qur’an di Media Sosial
Indonesia. Nun: Jurnal Studi Alquran Dan Tafsir Di Nusantara, 8(2), Article 2.
https://doi.org/10.32495 /nun.v8i2.330

Fitriansyah, N., & Lubis, T. (2023). Mediating Alghorithm Mediating Da’'wa: The New Preacher and
Optimization of Social Media for Da’'wa in the Case of Habib Ja'far. Jurnal Penelitian, 1-12.
https://doi.org/10.28918/jupe.v20i1.1092

Fuadi, M. H. (2024). Pembentukan Identitas Politik-Islam di Dunia Digital: Studi Etnografi Akun
Dakwah Politik di Media Sosial. Cigarskruie: Journal of Educational and Islamic Research, 2(1),
Article 1. https://doi.org/10.5281/zqnd7c33

Gojali, D., & Setiawan, I. (2023). Hukum Ekonomi Syariah Analisis Fikih dan Ekonomi Syariah. PT Raja
Grafindo Persada.

Hakim, L., & Mukhlis, Z. (2023). Otoritas Agama di Ruang Siber: Fragmentasi dan Kontestasi: Jurnal
IImu Komunikasi, 13(2), 119-132. https://doi.org/10.15642 /jik.2023.13.2.119-132

Hamdani, A. R. (2023). Fatwa in the Digital Age: Online Mufti, Social Media, and Alternative Religious
Authority. Hikmatuna: Journal for Integrative Islamic  Studies, 9(1), 53-63.
https://doi.org/10.28918/hikmatuna.v9i1.966

Haryadi, D. (2020). Otoritas Keagamaan Baru: Habituasi dan Arena Dakwah Era Digital. Islamic Insights
Journal, 2(2), 69-82. https://doi.org/10.21776/ub.iij.2020.002.02.01

Hjarvard, S. (2011). The mediatisation of religion: Theorising religion, media and social change. Culture
and Religion, 12(2), 119-135. https://doi.org/10.1080/14755610.2011.579719

Islamy, A., Abduh, M., Siswanto, E., & Badrun, M. (2024). REVIEWING THE FATWA OF DIGITAL DA’'WAH
IN INDONESIA BASED ON THE PARADIGM OF CONTEMPORARY ISLAMIC LAW. 23.

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



15

Kholili, M., Izudin ,Ahmad, & and Hakim, M. L. (2024). Islamic proselytizing in digital religion in
Indonesia: The challenges of broadcasting regulation. Cogent Social Sciences, 10(1), 2357460.
https://doi.org/10.1080/23311886.2024.2357460

Mesaling, ]., Zahara, A. E., Kusnadi, E., & Rafii, M. (2024). Reproduksi Otoritas Keagamaan di Pesantren
Daaru Attauhid Muaro Kumpeh: Pendidikan Berbasis Tauhid dan Respon Masyarakat. El
Buhuth: Borneo Journal of Islamic Studies, 317-330. https://doi.org/10.21093/el-
buhuth.v7i2.8194

Miswanto, A. (2021). Problematika Fatwa: Mempertimbangkan Tawaran Metodologi Ijtihad Ulama
Kontemporer. JURNAL HUKUM EKONOMI SYARIAH, 4(2), 137-158.
https://doi.org/10.30595/jhes.v4i2.11670

Muhammad, F. A. (2024). Perebutan Otoritas Keagamaan: Persaingan Kekuasaan dibalik Debat Nasab
Ba’ Alawi. POLITEA, 7(1), 189. https://doi.org/10.21043/politea.v7i1.28727

Mujib, A., Yunita, Y., Amrullah, M. K., & Muradi, A. (2021). Nahdlatul Ulama di tengah gelombang
Disrupsi, Meneguhkan Islam Nusantara, Mempertahankan NKRI (Kumpulan Tulisan Menyambut
Muktamar Nahdlatul Ulama ke-34) (Fridiyanto, Firmansyah, M. K. Amrullah, & M. Rafi’i, Ed.).
Yayasan Sahabat Alam Rafflesia. https://repository.metrouniv.ac.id/id/eprint/4461/

Naila Nabiha Qonita, Taufik Edy Sutanto, & Nur Inayah. (2024). Analisis Dinamika Tren Otoritas
Keagamaan: Studi Kasus di Twitter Indonesia Tahun 2009-2019. The Indonesian Journal of
Computer Science, 13(2). https://doi.org/10.33022 /ijcs.v13i2.3862

Nurcholis, M. (2021). Fikih Maqasid dalam Fatwa Majelis Ulama Indonesia tentang Penggunaan Vaksin
Covid-19 Produk Astrazeneca. Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman, 32(2), Article 2.
https://doi.org/10.33367 /tribakti.v32i2.1741

Ridwan, M. (2024). Transformasi Hukum Keluarga Islam Di Era Digital: Analisis Sosiologi Hukum
Terhadap Regulasi Perkawinan dan Perceraian Di Indonesia. Al-Istinbath : Jurnal llmu Hukum
Dan Hukum Keluarga Islam, 1(1), Article 1. https://doi.org/10.71242 /akcp9f65

Rifai, A. (2020). TAFSIRWEB: DIGITALIZATION OF QUR’ANIC INTERPRETATION AND
DEMOCRATIZATION OF RELIGIOUS SOURCES IN INDONESIA. jurnal At-Tibyan: Jurnal IImu
Alqur’an Dan Tafsir, 5(2), 152-170. https://doi.org/10.32505/at-tibyan.v5i2.1640

Romli, A., & Nashihin, M. (2024). Urgensi Teori Sosiologi dalam Pengembangan Pendidikan Agama
Islam. Darajat: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 7(1), Article 1.
https://doi.org/10.58518/darajat.v7i1.2775

Shamsuddin, M. M. J. (2024). Islamic Rulings and Guidelines for Social Media Influencers: Maqasid
Shariah Point of View: Hukum dan Garis Panduan Islam Bagi Pempengaruh Media Sosial:
Pandangan Maqasid Shariah. Sains Insani, 9(2), Article 2.
https://doi.org/10.33102 /sainsinsani.vol9no2.699

Sholihah, H., Bakry, K, Khairunnisa, D., Rahim, A, Saragih, E. J., Arifuddin, Q., Nurhayati, S., Fitri, H.,
Karim, D. A,, & Bariyah, O. N. (2023). Hukum Islam. HEI PUBLISHING.

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



16

Suaedy, A., Alnizar, F., Ardiantoro, J., & Siroj, S. A. (2023). Language, Authority, and Digital Media: The
Impact on the Legitimacy of Fatwas. AHKAM: Jurnal Ilmu Syariah, 23(1), Article 1.
https://journal.uinjkt.ac.id/index.php/ahkam/article /view /28875

Widoyo, A. F,, & Islamy, A. (2022). Nilai-Nilai Maqgasid Syariah dalam Orientasi Dakwah di Indonesia.
Risalah, Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam, 8(4), Article 4.
https://doi.org/10.31943 /jurnal_risalah.v8i4.345

Yasdar, Y., & Zulki, A. (2024). Dialektika Living Qur'an dalam Manajemen Pengelolaan Zakat Pada
Baznas (Bazis) DKI Jakarta. Al-Mizan (e-Journal), 20(1), Article 1.
https://doi.org/10.30603 /am.v20i1.4416

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



