LexlIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications
Vol.0 1, No. 02 (2025), DOI: 10.33650/joki.v4i2
p-ISSN: 2715-0410; e-ISSN: 2715-6427 1

PRINSIP DAN RELEVANSI METODOLOGI MADZHAB SYAFI’I

DALAM PENGEMBANGAN HUKUM ISLAM KONTEMPORER
Umi Yuliati Ningsih®

L Universitas Terbuka, Banyuwangi, Indonesia (yuliesajangnim@gmail.com)

Article Info ABSTRAK

Mazhab Syafi’i lahir pada abad ke-2 Hijriah di tengah ketegangan intelektual
antara Ahl al-Hadits yang berpegang pada teks dan Ahl al-Ra’yi yang
Pengajuan 2 Bulan 1x mengedepankan rasionalitas. Dalam konteks tersebut, Imam Muhammad
Diterima 2 Bulan 1x - . . . . .
: X bin Idris al-Syafi’i (150-204 H) tampil sebagai tokoh penengah yang berhasil
Diterbitkan 2 Bulan 1x . . . .
mensintesiskan dua pendekatan tersebut melalui sistem metodologi hukum
yang rasional sekaligus tekstual. Penelitian ini menggunakan pendekatan

Article history:

Keywords: kualitatif dengan metode studi kepustakaan (library research) untuk
Madzhab Syafi’; menelusuri prinsip-prinsip metodologi mazhab Syafi’i dan relevansinya
Metodologi Hukum Islam; terhadap pengembangan hukum Islam kontemporer. Hasil kajian
Ushul Figh; menunjukkan bahwa Imam Syafi’i membangun kerangka metodologis yang
Rasionalitas;

Hukum Kontemporer. sistematik dan hierarkis melalui urutan sumber hukum: Al-Qur’an, Sunnah,
Ijma’, dan Qiyas. la juga menekankan keseimbangan antara teks (nash) dan
akal (‘aql) dalam proses istinbath hukum, sekaligus menolak metode
subjektif seperti istihsan dan maslahah mursalah demi menjaga objektivitas
hukum. Prinsip-prinsip ini tetap relevan bagi hukum Islam kontemporer
karena mampu menjaga integritas wahyu sambil memberi ruang bagi
adaptasi rasional terhadap dinamika sosial modern. Dengan demikian,
metodologi Syafi’i menjadi paradigma penting dalam pengembangan ijtihad
dan pembentukan hukum Islam yang moderat dan kontekstual

Corresponding Author:

Umi Yuliati Ningsih,

Universitas Terbuka, Karangdoro, Banyuwangi dan 68411, Indonesia
Email: Yuliesajangnim@gmail.com

Pendahuluan

Mazhab Syafi'i muncul pada abad ke-2 Hijriah (sekitar abad ke-8 M), sebuah masa penting
dalam perkembangan hukum Islam. Periode ini ditandai oleh perbedaan tajam antara dua arus besar
pemikiran figh: Ahl al-Hadits yang berpusat di Hijaz (Makkah dan Madinah) dan Ahl al-Ra’yi yang
berkembang di Kufah, Irak.

Kaum Ahl al-Hadits berpegang teguh pada nash Al-Qur’an dan hadis secara literal, sementara
Ahl al-Ra’yi lebih menekankan penggunaan rasio dan giyas dalam merespons persoalan hukum yang
belum memiliki dalil eksplisit. Ketegangan intelektual antara dua pendekatan ini menimbulkan
kebutuhan akan metodologi hukum yang mampu menyatukan teks dan rasionalitas secara seimbang.

Dalam konteks inilah hadir Imam Muhammad bin Idris al-Syafi’i (150-204 H/767-820 M),
ulama besar yang dikenal sebagai peletak dasar ilmu ushul figh. Imam Syafi’i tumbuh di tengah
dinamika dua tradisi keilmuan tersebut: ia menimba ilmu dari Imam Malik bin Anas di Madinah
representasi Ahl al-Hadits serta berguru kepada murid-murid Abu Hanifah di Irak, yang mewakili Ahl
al-Ra’yi. Pengalaman lintas tradisi ini menjadikannya figur yang mampu mensintesis dua pendekatan

ekstrem menjadi sistem hukum yang moderat.

Journal homepage: https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/



https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/

2

Puncak kontribusinya tampak dalam karya monumental al-Risalah, yang disusun saat berada
di Mesir. Kitab ini dianggap sebagai fondasi pertama ilmu ushul figh dalam Islam karena menguraikan
prinsip-prinsip metodologis dalam penggalian hukum (istinbath al-ahkam). Dalam sistem ini, Imam
Syafi’i menetapkan urutan sumber hukum Islam: Al-Qur’an, Sunnah, Ijma’, dan Qiyas, serta menolak
metode seperti istihsan dan maslahah mursalah karena dianggap terlalu subjektif.

Mazhab Syafi’i kemudian berkembang melalui dua fase penting: fase Hijaziyyah (periode awal
di Makkah) dan fase Mishriyyah (periode Mesir), di mana pemikiran Imam Syafi'i mengalami
penyempurnaan. Dari Mesir, mazhab ini menyebar ke Syam, Irak, Yaman, hingga ke Asia Tenggara,
termasuk Indonesia, dan menjadi salah satu mazhab yang paling berpengaruh dalam sejarah hukum
Islam hingga saat ini. Lantas bagaimana relevansi metodologi Syafi'i dalam menjawab persoalan

hukum Islam kontemporer ?, pertanyaan yang menjadi titik focus dalam pembahasan kali ini.

Metode Penelitian/Metode Kajian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan (library
research), yang bertumpu pada pengumpulan, identifikasi, dan analisis data dari berbagai sumber
tertulis yang relevan. Sumber utama yang dikaji dalam penelitian ini mencakup karya-karya klasik dan
kontemporer dalam bidang fikih dan ushul fikih, termasuk kitab-kitab turats, jurnal ilmiah, buku
akademik, serta fatwa dan pemikiran para ulama modern. Pendekatan ini dipilih karena sesuai untuk
menggali wacana keilmuan secara mendalam dan kontekstual, terutama dalam menelusuri relevansi

madzhab Syafi'l saat ini.

Hasil dan Pembahasan

Imam Muhammad bin Idris al-Syafi’i (150-204 H/767-820 M) merupakan salah satu tokoh
paling berpengaruh dalam sejarah hukum Islam. Ia dikenal sebagai pendiri mazhab Syafi'i dan peletak
dasar ilmu ushul figh. Salah satu faktor penting yang membentuk karakter pemikiran Imam Syafi'i
adalah perjalanan intelektualnya yang lintas tradisi — ia menimba ilmu dari Imam Malik bin Anas di
Madinah, tokoh utama Ahl al-Hadits, dan dari murid-murid Imam Abu Hanifah di Irak, yang
merepresentasikan Ahl al-Ra’yi.

Melalui interaksi dua tradisi pemikiran hukum Islam yang berbeda ini, Imam Syafi'i
membangun kerangka berpikir metodologis yang menyeimbangkan antara otoritas teks (nash) dan
penggunaan rasionalitas (ra’yu). Hal ini menjadikan mazhab Syafi'i sebagai sintesis antara dua arus
besar figh Islam klasik.

Imam Syafi'i menghabiskan masa mudanya di Makkah, kemudian melakukan perjalanan ke
Madinah untuk belajar kepada Imam Malik bin Anas (93-179 H), pendiri mazhab Maliki dan
pengarang al-Muwaththa’. Imam Syafi'i mempelajari kitab tersebut secara mendalam hingga
menghafalnya di luar kepala.

Di bawah bimbingan Imam Malik, ia mendalami pendekatan tekstual terhadap sumber hukum,

yang menekankan Al-Qur’an, Sunnah, dan praktik penduduk Madinah (‘amal ahl al-Madinah) sebagai

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



3

otoritas hukum. Dari sini, Imam Syafi'i mendapatkan pemahaman mendalam tentang pentingnya
sanad, validitas hadis, dan kehati-hatian dalam berfatwa.

Namun, Imam Syafi’i juga melihat keterbatasan pendekatan tekstual murni ketika menghadapi
persoalan hukum yang tidak memiliki nash eksplisit. Pengalaman ini menjadi titik awal pemikirannya
untuk mencari kerangka metodologi hukum yang sistematis, bukan sekadar mengandalkan tradisi
lokal.

Setelah wafatnya Imam Malik, Imam Syafi'i melanjutkan perjalanan intelektualnya ke Irak. Di
sana ia berinteraksi dengan murid-murid Imam Abu Hanifah (80-150 H), seperti Muhammad bin

Hasan al-Syaibani, salah satu penyusun utama al-Asl dan al-Jami’ al-Kabir.

Tradisi Kufah yang diwakili mazhab Hanafi terkenal dengan kecenderungan Ahl al-Ra’yi, yaitu
penggunaan rasionalitas dan giyas (analogi) yang lebih luas ketika nash tidak ditemukan. Imam Syafi’i
banyak berdiskusi dengan al-Syaibani, bahkan menulis karya Ikhtilaf al-Hadith sebagai respons

terhadap pendekatan mereka.

Dari interaksi ini, Imam Syafi'i memahami pentingnya qgiyas yang terukur dan berbasis nash.
Ia tidak menolak rasionalitas, tetapi berusaha menempatkannya dalam kerangka yang tunduk kepada
teks. Pendekatan inilah yang melahirkan konsep giyas syar’i yang menjadi salah satu prinsip utama

dalam metodologi mazhab Syafi’i

Prinsip metodologi mazhab Syafi'i memiliki relevansi yang sangat kuat dalam pengembangan
hukum Islam modern. Salah satu kontribusi utamanya adalah sistem hukum yang sistematik dan
hierarkis. Imam al-Syafi'i menyusun urutan sumber hukum Islam secara tegas, yakni Al-Qur’an,
Sunnah, Ijma’, dan Qiyas. Struktur hierarki ini memastikan bahwa setiap produk hukum memiliki
legitimasi epistemologis yang jelas dan tidak keluar dari koridor nash. Prinsip sistematis ini menjadi
rujukan bagi metodologi ijtihad kontemporer, terutama dalam lembaga-lembaga fatwa modern seperti
Dewan Syariah Nasional - Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI) dan Majma“ al-Figh al-Islami, yang juga

menempatkan hierarki sumber hukum sebagai dasar pengambilan keputusan syar’i di era modern.

Selain itu, Imam Syafi'i juga memperkenalkan keseimbangan antara teks (nash) dan akal
(‘aql). Ia tidak menolak penggunaan rasionalitas dalam penetapan hukum, namun membatasinya agar
tetap berakar pada wahyu. Prinsip ini melahirkan pendekatan metodologis yang moderat: hukum
Islam tetap fleksibel dalam menghadapi isu-isu baru, tetapi tidak kehilangan otoritas wahyunya. Dalam
konteks kontemporer, keseimbangan ini menjadi landasan penting bagi pengembangan hukum Islam
dalam bidang keuangan syariah, teknologi digital, bioetika, dan tata kelola sosial, di mana peran akal

dan kontekstualisasi tetap dibingkai oleh prinsip-prinsip nash.

Selanjutnya, Imam Syafi’i juga dikenal dengan kritiknya terhadap metode hukum yang bersifat

subjektif, seperti istihsan dan maslahah mursalah. Penolakannya terhadap metode tersebut bukan

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



4

karena menolak kemaslahatan, tetapi karena ingin menjaga objektivitas dan kepastian hukum agar
tidak bergantung pada preferensi pribadi mujtahid. Dengan demikian, metodologi Syafi'i menegaskan
pentingnya disiplin epistemologis dalam ijtihad, yaitu bahwa akal harus tunduk pada nash dan bahwa
kemaslahatan tidak dapat dijadikan sumber hukum mandiri tanpa dasar teks. Sikap kritis ini menjadi
relevan dalam konteks hukum Islam kontemporer yang sering berhadapan dengan tuntutan

pragmatisme sosial dan tekanan modernisasi hukum.

Dari ketiga prinsip tersebut sistematik-hierarkis, keseimbangan antara teks dan akal, serta
kritik terhadap metode subjektif dapat disimpulkan bahwa metodologi mazhab Syafi'i menawarkan
model ideal bagi pengembangan hukum Islam di era modern. Metode ini mampu menjaga integritas
wahyu sekaligus memberikan ruang bagi adaptasi rasional dan kontekstual. Karena itu, metodologi
Syafi'i tidak hanya bernilai historis, tetapi juga tetap aktual sebagai pedoman epistemologis dalam

menjawab dinamika hukum Islam kontemporer.

Metodologi Imam Syafi'i memberikan pengaruh besar terhadap pola berpikir ulama dan
lembaga hukum Islam di era modern. Pendekatan sistematis dan hierarkis yang ia bangun
memberikan dasar bagi proses ijtihad yang lebih terukur dan bertanggung jawab. Dalam konteks
lembaga fatwa, seperti Majma‘ al-Figh al-Islami, Dar al-Ifta’, dan Dewan Syariah Nasional MUI,
kerangka berpikir Syafi'i menjadi model utama dalam memastikan bahwa setiap keputusan hukum

memiliki legitimasi nash yang kuat dan tidak semata-mata didorong oleh kebutuhan pragmatis.

Lebih jauh, metodologi Syafi’i turut berperan dalam transformasi hukum Islam menuju ranah
kontemporer, terutama di bidang ekonomi syariah, hukum keluarga, dan etika bio-medis. Prinsip giyas
syar’i yang ia rumuskan memungkinkan para mujtahid modern melakukan analogi terhadap persoalan
baru seperti transaksi digital, aset kripto, fintech syariah, dan perbankan berbasis blockchain, tanpa
keluar dari koridor teks. Dengan demikian, prinsip giyas tidak hanya bersifat teoritis, tetapi juga

aplikatif untuk menavigasi perubahan sosial-ekonomi modern.

Selain itu, keseimbangan antara teks dan akal yang ditekankan Imam Syafii memberikan
kerangka epistemologis bagi hukum Islam adaptif namun terjaga. Dalam era globalisasi dan disrupsi
digital, hukum Islam dihadapkan pada tuntutan rasionalisasi hukum dan harmonisasi dengan sistem
hukum nasional. Dalam hal ini, pendekatan Syafi'i mampu menjadi model moderasi — tidak menolak
modernitas, tetapi tetap berpijak pada otoritas wahyu. Prinsip ini sangat sesuai dengan arah
perkembangan hukum Islam Indonesia yang mengedepankan maqasid syariah sebagai tujuan sosial

dari setiap produk hukum.

Dari perspektif akademik, metodologi Syafi'i juga memberikan kontribusi terhadap
pengembangan ilmu hukum Islam sebagai disiplin ilmiah yang berbasis epistemologi rasional-religius.
Konsep-konsep seperti istinbath al-ahkam, qiyas, dan ijma’ kini menjadi dasar dalam pengembangan

kurikulum studi ushul figh di berbagai universitas Islam dunia. Hal ini menunjukkan bahwa pemikiran

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



5

Syafi’i bukan sekadar warisan klasik, melainkan paradigma ilmiah yang terus berkembang dan relevan

bagi era modern.

Dengan demikian, dapat ditegaskan bahwa prinsip metodologi mazhab Syafi'i tidak hanya
mempertahankan kemurnian hukum Islam, tetapi juga memberikan ruang yang luas bagi inovasi dan
aktualisasi hukum dalam menghadapi realitas kontemporer. Keseimbangan antara keteguhan
terhadap teks dan keterbukaan terhadap akal menjadi ciri khas metodologi Syafi’i yang menjadikannya

abadi dan aplikatif di berbagai konteks zaman

Penutup

Mazhab Syafi'i lahir dalam konteks sejarah abad ke-2 Hijriah, ketika terjadi pertentangan
tajam antara dua kutub pemikiran hukum Islam: Ahl al-Hadits yang berpegang teguh pada teks dan Ahl
al-Ra’yi yang menekankan penalaran rasional. Di tengah dinamika intelektual tersebut, Imam
Muhammad bin Idris al-Syafi'i (150-204 H) tampil sebagai tokoh penengah yang berupaya
menyatukan dua pendekatan ekstrem itu melalui sistem metodologi hukum yang rasional sekaligus

tekstual.

Perjalanan intelektual Imam Syafi'i dari Madinah hingga Irak menjadi fondasi bagi
terbentuknya kerangka epistemologis ushul figh. Saat berguru kepada Imam Malik bin Anas, ia
menyerap semangat tekstualitas, kehati-hatian dalam mengambil hadis, dan penghormatan terhadap
tradisi Madinah. Sementara interaksinya dengan murid-murid Imam Abu Hanifah, khususnya
Muhammad bin Hasan al-Syaibani, memperkenalkan kepadanya metode berpikir rasional dan
argumentatif dalam mengistinbath hukum. Dari dua pengalaman ilmiah ini, Imam Syafi’i berhasil
membangun sintesis antara teks dan rasio yang kemudian menjadi dasar dari metodologi mazhab

Syafi'i.

Dalam pembahasan prinsip metodologinya, Imam Syafi'i menempatkan Al-Qur'an sebagai
sumber hukum utama, diikuti Sunnah Nabi, kemudian I[jma’ dan Qiyas sebagai bentuk rasionalitas yang
terukur. Ia menolak penggunaan metode subjektif seperti istihsan dan maslahah mursalah yang
berpotensi membuka celah spekulasi pribadi dalam hukum. Pendekatan ini menjadikan metodologi
Syafi'i sistematik, hierarkis, dan konsisten secara epistemologis, sekaligus menjaga keseimbangan

antara otoritas wahyu dan penalaran manusia.

Dalam konteks kontemporer, prinsip metodologi mazhab Syafi’i tetap memiliki relevansi yang
tinggi. Hierarki sumber hukum yang ia tetapkan kini menjadi model dalam ijtithad modern dan fatwa
lembaga syariah di berbagai negara. Prinsip keseimbangan antara nash dan akal memberi kerangka
bagi pengembangan hukum Islam yang adaptif terhadap perubahan sosial, tanpa meninggalkan dasar
teologisnya. Selain itu, kritik Imam Syafi’i terhadap metode subjektif tetap penting untuk menjaga

objektivitas hukum di tengah arus pragmatisme dan relativisme modern.

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



6

Dengan demikian, metodologi mazhab Syafi’i tidak hanya bernilai historis, tetapi juga menjadi
paradigma metodologis yang terus hidup dalam diskursus hukum Islam modern. Ia menunjukkan
bahwa integrasi antara teks wahyu dan rasionalitas adalah kunci bagi keberlanjutan dan relevansi

hukum Islam di setiap zaman.

Selain menegaskan relevansi metodologi mazhab Syafi'i, penelitian ini juga menunjukkan
bahwa kerangka berpikir Imam Syafi'i dapat menjadi landasan metodologis bagi pengembangan
hukum Islam di masa depan. Pendekatan sistematis dan rasional yang berakar pada nash membuka
ruang bagi reinterpretasi hukum Islam secara kontekstual tanpa kehilangan otentisitasnya. Oleh
karena itu, penting bagi para akademisi dan lembaga hukum Islam untuk terus mengkaji prinsip-
prinsip ushul figh Syafi’i dalam merespons tantangan sosial, ekonomi, dan teknologi yang semakin
kompleks. Penguatan metodologi ini bukan hanya mempertahankan relevansi hukum Islam, tetapi juga
menegaskan peran figh sebagai disiplin yang dinamis, adaptif, dan solutif bagi kehidupan umat di era

modern.

Daftar Pustaka

Abdullah, M. Amin. (2019). “Integrasi Epistemologi Bayani, Burhani, dan Irfani dalam Pembaharuan
Hukum Islam.” Jurnal Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies, 57(2), 347-372.

Ali, Mohammad Daud. (2021). “Relevansi Pemikiran Ushul Figh Imam Syafi’i terhadap Pengembangan
Hukum Ekonomi Syariah.” Jurnal Hukum Islam dan Sosial, 8(1), 45-62.

Anwar, M. (2021). “Metodologi Ushul Figh Mazhab Syafi’i dalam Perspektif Kontemporer.” Jurnal
Ilmiah Syariah, 6(2), 155-172.

Auda, Jasser. (2016). Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. London:
IIT.

Fauzi, Ahmad. (2024). “Reaktualisasi Metodologi Ushul Figh Imam Syafi’i dalam Menjawab Isu Hukum
Modern.” Jurnal Pemikiran Hukum Islam Al-Manar, 12(1), 89-106

Hallaq, Wael B. (2018). Islamic Legal Theories: An Introduction to Sunni Usul al-Figh. Cambridge
University Press.

Hosen Nadirsyah. (2017). Islamic Legal Reasoning in the Modern World. London: Routledge.

Ismail, F. (2019). “Epistemologi Ushul Figh Imam Syafi’i dan Relevansinya bagi Konteks Modern.” Al-
Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam, 13(2), 227-240.

Kamali, Mohammad Hashim. (2019). Principles of Islamic Jurisprudence. Cambridge: The Islamic Texts
Society.

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



Osman, Fathi. (2017). Contemporary Issues in Islamic Law and Thought. Kuala Lumpur: Islamic Book
Trust.

Rahim, Noraini Mohd. (2022). “Al-Shafi’i’s Legal Thought and Its Influence on Modern Islamic
Jurisprudence.” International Journal of Islamic Law and Governance, 5(3), 77-92.

Rahman, F. (2016). “Reconstruction of Imam al-Shafi’i’s Legal Reasoning.” Journal of Islamic Law
Studies, 8(2), 45-60.

Rosidi, Ahmad. (2023). “Mazhab Syafi'i dan Relevansinya terhadap Pemikiran Hukum Islam di Asia
Tenggara.” Jurnal Syariah Indonesia, 10(1), 1-15..

Shomali, M. (2020). “The Balance of Text and Reason in Shafi'i Methodology.” Journal of Islamic
Thought, 14(1), 33-49.

Zainuddin, A. (2020). “Pendekatan Historis terhadap Pembentukan Mazhab Syafi’'i.” Jurnal Pemikiran

IslamModern

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



