
  1  

Journal homepage: https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/  

LexIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications 
Vol.0 1, No. 02 (2025), DOI: 10.33650/joki.v4i2  
p-ISSN: 2715-0410; e-ISSN: 2715-6427 

PRINSIP DAN RELEVANSI METODOLOGI MADZHAB SYAFI’I 

DALAM PENGEMBANGAN HUKUM ISLAM KONTEMPORER 
Umi Yuliati Ningsih1  

1 Universitas Terbuka, Banyuwangi, Indonesia  (yuliesajangnim@gmail.com) 

 

 

 

Article Info  ABSTRAK  

Article history: 

Pengajuan 2 Bulan 1x 
Diterima 2 Bulan 1x 
Diterbitkan 2 Bulan 1x 

 
Mazhab Syafi’i lahir pada abad ke-2 Hijriah di tengah ketegangan intelektual 

antara Ahl al-Hadits yang berpegang pada teks dan Ahl al-Ra’yi yang 

mengedepankan rasionalitas. Dalam konteks tersebut, Imam Muhammad 

bin Idris al-Syafi’i (150–204 H) tampil sebagai tokoh penengah yang berhasil 

mensintesiskan dua pendekatan tersebut melalui sistem metodologi hukum 

yang rasional sekaligus tekstual. Penelitian ini menggunakan pendekatan 

kualitatif dengan metode studi kepustakaan (library research) untuk 

menelusuri prinsip-prinsip metodologi mazhab Syafi’i dan relevansinya 

terhadap pengembangan hukum Islam kontemporer. Hasil kajian 

menunjukkan bahwa Imam Syafi’i membangun kerangka metodologis yang 

sistematik dan hierarkis melalui urutan sumber hukum: Al-Qur’an, Sunnah, 

Ijma’, dan Qiyas. Ia juga menekankan keseimbangan antara teks (nash) dan 

akal (‘aql) dalam proses istinbath hukum, sekaligus menolak metode 

subjektif seperti istihsan dan maslahah mursalah demi menjaga objektivitas 

hukum. Prinsip-prinsip ini tetap relevan bagi hukum Islam kontemporer 

karena mampu menjaga integritas wahyu sambil memberi ruang bagi 

adaptasi rasional terhadap dinamika sosial modern. Dengan demikian, 

metodologi Syafi’i menjadi paradigma penting dalam pengembangan ijtihad 

dan pembentukan hukum Islam yang moderat dan kontekstual 

Keywords: 

Madzhab Syafi’i; 
Metodologi Hukum Islam; 
Ushul Fiqh; 
Rasionalitas; 
Hukum Kontemporer. 

 

Corresponding Author: 

Umi Yuliati Ningsih,  

Universitas Terbuka, Karangdoro, Banyuwangi dan 68411, Indonesia 

Email: Yuliesajangnim@gmail.com 

 

Pendahuluan  

Mazhab Syafi’i muncul pada abad ke-2 Hijriah (sekitar abad ke-8 M), sebuah masa penting 

dalam perkembangan hukum Islam. Periode ini ditandai oleh perbedaan tajam antara dua arus besar 

pemikiran fiqh: Ahl al-Hadits yang berpusat di Hijaz (Makkah dan Madinah) dan Ahl al-Ra’yi yang 

berkembang di Kufah, Irak. 

Kaum Ahl al-Hadits berpegang teguh pada nash Al-Qur’an dan hadis secara literal, sementara 

Ahl al-Ra’yi lebih menekankan penggunaan rasio dan qiyas dalam merespons persoalan hukum yang 

belum memiliki dalil eksplisit. Ketegangan intelektual antara dua pendekatan ini menimbulkan 

kebutuhan akan metodologi hukum yang mampu menyatukan teks dan rasionalitas secara seimbang. 

Dalam konteks inilah hadir Imam Muhammad bin Idris al-Syafi’i (150–204 H/767–820 M), 

ulama besar yang dikenal sebagai peletak dasar ilmu ushul fiqh. Imam Syafi’i tumbuh di tengah 

dinamika dua tradisi keilmuan tersebut: ia menimba ilmu dari Imam Malik bin Anas di Madinah 

representasi Ahl al-Hadits serta berguru kepada murid-murid Abu Hanifah di Irak, yang mewakili Ahl 

al-Ra’yi. Pengalaman lintas tradisi ini menjadikannya figur yang mampu mensintesis dua pendekatan 

ekstrem menjadi sistem hukum yang moderat. 

https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/


2 
 

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research 

Puncak kontribusinya tampak dalam karya monumental al-Risālah, yang disusun saat berada 

di Mesir. Kitab ini dianggap sebagai fondasi pertama ilmu ushul fiqh dalam Islam karena menguraikan 

prinsip-prinsip metodologis dalam penggalian hukum (istinbath al-ahkam). Dalam sistem ini, Imam 

Syafi’i menetapkan urutan sumber hukum Islam: Al-Qur’an, Sunnah, Ijma’, dan Qiyas, serta menolak 

metode seperti istihsan dan maslahah mursalah karena dianggap terlalu subjektif. 

Mazhab Syafi’i kemudian berkembang melalui dua fase penting: fase Hijaziyyah (periode awal 

di Makkah) dan fase Mishriyyah (periode Mesir), di mana pemikiran Imam Syafi’i mengalami 

penyempurnaan. Dari Mesir, mazhab ini menyebar ke Syam, Irak, Yaman, hingga ke Asia Tenggara, 

termasuk Indonesia, dan menjadi salah satu mazhab yang paling berpengaruh dalam sejarah hukum 

Islam hingga saat ini. Lantas bagaimana relevansi metodologi Syafi’i dalam menjawab persoalan 

hukum Islam kontemporer ?, pertanyaan yang menjadi titik focus dalam pembahasan kali ini. 

 

Metode Penelitian/Metode Kajian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan (library 

research), yang bertumpu pada pengumpulan, identifikasi, dan analisis data dari berbagai sumber 

tertulis yang relevan. Sumber utama yang dikaji dalam penelitian ini mencakup karya-karya klasik dan 

kontemporer dalam bidang fikih dan ushul fikih, termasuk kitab-kitab turats, jurnal ilmiah, buku 

akademik, serta fatwa dan pemikiran para ulama modern. Pendekatan ini dipilih karena sesuai untuk 

menggali wacana keilmuan secara mendalam dan kontekstual, terutama dalam menelusuri relevansi 

madzhab Syafi’I saat ini. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Imam Muhammad bin Idris al-Syafi’i (150–204 H/767–820 M) merupakan salah satu tokoh 

paling berpengaruh dalam sejarah hukum Islam. Ia dikenal sebagai pendiri mazhab Syafi’i dan peletak 

dasar ilmu ushul fiqh. Salah satu faktor penting yang membentuk karakter pemikiran Imam Syafi’i 

adalah perjalanan intelektualnya yang lintas tradisi — ia menimba ilmu dari Imam Malik bin Anas di 

Madinah, tokoh utama Ahl al-Hadits, dan dari murid-murid Imam Abu Hanifah di Irak, yang 

merepresentasikan Ahl al-Ra’yi. 

Melalui interaksi dua tradisi pemikiran hukum Islam yang berbeda ini, Imam Syafi’i 

membangun kerangka berpikir metodologis yang menyeimbangkan antara otoritas teks (nash) dan 

penggunaan rasionalitas (ra’yu). Hal ini menjadikan mazhab Syafi’i sebagai sintesis antara dua arus 

besar fiqh Islam klasik. 

Imam Syafi’i menghabiskan masa mudanya di Makkah, kemudian melakukan perjalanan ke 

Madinah untuk belajar kepada Imam Malik bin Anas (93–179 H), pendiri mazhab Maliki dan 

pengarang al-Muwaththa’. Imam Syafi’i mempelajari kitab tersebut secara mendalam hingga 

menghafalnya di luar kepala. 

Di bawah bimbingan Imam Malik, ia mendalami pendekatan tekstual terhadap sumber hukum, 

yang menekankan Al-Qur’an, Sunnah, dan praktik penduduk Madinah (‘amal ahl al-Madinah) sebagai 



3 
 

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research 

otoritas hukum. Dari sini, Imam Syafi’i mendapatkan pemahaman mendalam tentang pentingnya 

sanad, validitas hadis, dan kehati-hatian dalam berfatwa. 

Namun, Imam Syafi’i juga melihat keterbatasan pendekatan tekstual murni ketika menghadapi 

persoalan hukum yang tidak memiliki nash eksplisit. Pengalaman ini menjadi titik awal pemikirannya 

untuk mencari kerangka metodologi hukum yang sistematis, bukan sekadar mengandalkan tradisi 

lokal. 

Setelah wafatnya Imam Malik, Imam Syafi’i melanjutkan perjalanan intelektualnya ke Irak. Di 

sana ia berinteraksi dengan murid-murid Imam Abu Hanifah (80–150 H), seperti Muhammad bin 

Hasan al-Syaibani, salah satu penyusun utama al-Asl dan al-Jami’ al-Kabir. 

Tradisi Kufah yang diwakili mazhab Hanafi terkenal dengan kecenderungan Ahl al-Ra’yi, yaitu 

penggunaan rasionalitas dan qiyas (analogi) yang lebih luas ketika nash tidak ditemukan. Imam Syafi’i 

banyak berdiskusi dengan al-Syaibani, bahkan menulis karya Ikhtilaf al-Hadith sebagai respons 

terhadap pendekatan mereka. 

Dari interaksi ini, Imam Syafi’i memahami pentingnya qiyas yang terukur dan berbasis nash. 

Ia tidak menolak rasionalitas, tetapi berusaha menempatkannya dalam kerangka yang tunduk kepada 

teks. Pendekatan inilah yang melahirkan konsep qiyas syar’i yang menjadi salah satu prinsip utama 

dalam metodologi mazhab Syafi’i 

Prinsip metodologi mazhab Syafi’i memiliki relevansi yang sangat kuat dalam pengembangan 

hukum Islam modern. Salah satu kontribusi utamanya adalah sistem hukum yang sistematik dan 

hierarkis. Imam al-Syafi’i menyusun urutan sumber hukum Islam secara tegas, yakni Al-Qur’an, 

Sunnah, Ijma’, dan Qiyas. Struktur hierarki ini memastikan bahwa setiap produk hukum memiliki 

legitimasi epistemologis yang jelas dan tidak keluar dari koridor nash. Prinsip sistematis ini menjadi 

rujukan bagi metodologi ijtihad kontemporer, terutama dalam lembaga-lembaga fatwa modern seperti 

Dewan Syariah Nasional – Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI) dan Majma‘ al-Fiqh al-Islami, yang juga 

menempatkan hierarki sumber hukum sebagai dasar pengambilan keputusan syar’i di era modern. 

Selain itu, Imam Syafi’i juga memperkenalkan keseimbangan antara teks (nash) dan akal 

(‘aql). Ia tidak menolak penggunaan rasionalitas dalam penetapan hukum, namun membatasinya agar 

tetap berakar pada wahyu. Prinsip ini melahirkan pendekatan metodologis yang moderat: hukum 

Islam tetap fleksibel dalam menghadapi isu-isu baru, tetapi tidak kehilangan otoritas wahyunya. Dalam 

konteks kontemporer, keseimbangan ini menjadi landasan penting bagi pengembangan hukum Islam 

dalam bidang keuangan syariah, teknologi digital, bioetika, dan tata kelola sosial, di mana peran akal 

dan kontekstualisasi tetap dibingkai oleh prinsip-prinsip nash. 

Selanjutnya, Imam Syafi’i juga dikenal dengan kritiknya terhadap metode hukum yang bersifat 

subjektif, seperti istihsan dan maslahah mursalah. Penolakannya terhadap metode tersebut bukan 



4 
 

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research 

karena menolak kemaslahatan, tetapi karena ingin menjaga objektivitas dan kepastian hukum agar 

tidak bergantung pada preferensi pribadi mujtahid. Dengan demikian, metodologi Syafi’i menegaskan 

pentingnya disiplin epistemologis dalam ijtihad, yaitu bahwa akal harus tunduk pada nash dan bahwa 

kemaslahatan tidak dapat dijadikan sumber hukum mandiri tanpa dasar teks. Sikap kritis ini menjadi 

relevan dalam konteks hukum Islam kontemporer yang sering berhadapan dengan tuntutan 

pragmatisme sosial dan tekanan modernisasi hukum. 

Dari ketiga prinsip tersebut sistematik-hierarkis, keseimbangan antara teks dan akal, serta 

kritik terhadap metode subjektif  dapat disimpulkan bahwa metodologi mazhab Syafi’i menawarkan 

model ideal bagi pengembangan hukum Islam di era modern. Metode ini mampu menjaga integritas 

wahyu sekaligus memberikan ruang bagi adaptasi rasional dan kontekstual. Karena itu, metodologi 

Syafi’i tidak hanya bernilai historis, tetapi juga tetap aktual sebagai pedoman epistemologis dalam 

menjawab dinamika hukum Islam kontemporer. 

Metodologi Imam Syafi’i memberikan pengaruh besar terhadap pola berpikir ulama dan 

lembaga hukum Islam di era modern. Pendekatan sistematis dan hierarkis yang ia bangun 

memberikan dasar bagi proses ijtihad yang lebih terukur dan bertanggung jawab. Dalam konteks 

lembaga fatwa, seperti Majma‘ al-Fiqh al-Islami, Dar al-Ifta’, dan Dewan Syariah Nasional MUI, 

kerangka berpikir Syafi’i menjadi model utama dalam memastikan bahwa setiap keputusan hukum 

memiliki legitimasi nash yang kuat dan tidak semata-mata didorong oleh kebutuhan pragmatis. 

Lebih jauh, metodologi Syafi’i turut berperan dalam transformasi hukum Islam menuju ranah 

kontemporer, terutama di bidang ekonomi syariah, hukum keluarga, dan etika bio-medis. Prinsip qiyas 

syar’i yang ia rumuskan memungkinkan para mujtahid modern melakukan analogi terhadap persoalan 

baru seperti transaksi digital, aset kripto, fintech syariah, dan perbankan berbasis blockchain, tanpa 

keluar dari koridor teks. Dengan demikian, prinsip qiyas tidak hanya bersifat teoritis, tetapi juga 

aplikatif untuk menavigasi perubahan sosial-ekonomi modern. 

Selain itu, keseimbangan antara teks dan akal yang ditekankan Imam Syafi’i memberikan 

kerangka epistemologis bagi hukum Islam adaptif namun terjaga. Dalam era globalisasi dan disrupsi 

digital, hukum Islam dihadapkan pada tuntutan rasionalisasi hukum dan harmonisasi dengan sistem 

hukum nasional. Dalam hal ini, pendekatan Syafi’i mampu menjadi model moderasi — tidak menolak 

modernitas, tetapi tetap berpijak pada otoritas wahyu. Prinsip ini sangat sesuai dengan arah 

perkembangan hukum Islam Indonesia yang mengedepankan maqasid syariah sebagai tujuan sosial 

dari setiap produk hukum. 

Dari perspektif akademik, metodologi Syafi’i juga memberikan kontribusi terhadap 

pengembangan ilmu hukum Islam sebagai disiplin ilmiah yang berbasis epistemologi rasional-religius. 

Konsep-konsep seperti istinbath al-ahkam, qiyas, dan ijma’ kini menjadi dasar dalam pengembangan 

kurikulum studi ushul fiqh di berbagai universitas Islam dunia. Hal ini menunjukkan bahwa pemikiran 



5 
 

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research 

Syafi’i bukan sekadar warisan klasik, melainkan paradigma ilmiah yang terus berkembang dan relevan 

bagi era modern. 

Dengan demikian, dapat ditegaskan bahwa prinsip metodologi mazhab Syafi’i tidak hanya 

mempertahankan kemurnian hukum Islam, tetapi juga memberikan ruang yang luas bagi inovasi dan 

aktualisasi hukum dalam menghadapi realitas kontemporer. Keseimbangan antara keteguhan 

terhadap teks dan keterbukaan terhadap akal menjadi ciri khas metodologi Syafi’i yang menjadikannya 

abadi dan aplikatif di berbagai konteks zaman 

Penutup 

Mazhab Syafi’i lahir dalam konteks sejarah abad ke-2 Hijriah, ketika terjadi pertentangan 

tajam antara dua kutub pemikiran hukum Islam: Ahl al-Hadits yang berpegang teguh pada teks dan Ahl 

al-Ra’yi yang menekankan penalaran rasional. Di tengah dinamika intelektual tersebut, Imam 

Muhammad bin Idris al-Syafi’i (150–204 H) tampil sebagai tokoh penengah yang berupaya 

menyatukan dua pendekatan ekstrem itu melalui sistem metodologi hukum yang rasional sekaligus 

tekstual. 

Perjalanan intelektual Imam Syafi’i dari Madinah hingga Irak menjadi fondasi bagi 

terbentuknya kerangka epistemologis ushul fiqh. Saat berguru kepada Imam Malik bin Anas, ia 

menyerap semangat tekstualitas, kehati-hatian dalam mengambil hadis, dan penghormatan terhadap 

tradisi Madinah. Sementara interaksinya dengan murid-murid Imam Abu Hanifah, khususnya 

Muhammad bin Hasan al-Syaibani, memperkenalkan kepadanya metode berpikir rasional dan 

argumentatif dalam mengistinbath hukum. Dari dua pengalaman ilmiah ini, Imam Syafi’i berhasil 

membangun sintesis antara teks dan rasio yang kemudian menjadi dasar dari metodologi mazhab 

Syafi’i. 

Dalam pembahasan prinsip metodologinya, Imam Syafi’i menempatkan Al-Qur’an sebagai 

sumber hukum utama, diikuti Sunnah Nabi, kemudian Ijma’ dan Qiyas sebagai bentuk rasionalitas yang 

terukur. Ia menolak penggunaan metode subjektif seperti istihsan dan maslahah mursalah yang 

berpotensi membuka celah spekulasi pribadi dalam hukum. Pendekatan ini menjadikan metodologi 

Syafi’i sistematik, hierarkis, dan konsisten secara epistemologis, sekaligus menjaga keseimbangan 

antara otoritas wahyu dan penalaran manusia. 

Dalam konteks kontemporer, prinsip metodologi mazhab Syafi’i tetap memiliki relevansi yang 

tinggi. Hierarki sumber hukum yang ia tetapkan kini menjadi model dalam ijtihad modern dan fatwa 

lembaga syariah di berbagai negara. Prinsip keseimbangan antara nash dan akal memberi kerangka 

bagi pengembangan hukum Islam yang adaptif terhadap perubahan sosial, tanpa meninggalkan dasar 

teologisnya. Selain itu, kritik Imam Syafi’i terhadap metode subjektif tetap penting untuk menjaga 

objektivitas hukum di tengah arus pragmatisme dan relativisme modern. 



6 
 

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research 

Dengan demikian, metodologi mazhab Syafi’i tidak hanya bernilai historis, tetapi juga menjadi 

paradigma metodologis yang terus hidup dalam diskursus hukum Islam modern. Ia menunjukkan 

bahwa integrasi antara teks wahyu dan rasionalitas adalah kunci bagi keberlanjutan dan relevansi 

hukum Islam di setiap zaman. 

Selain menegaskan relevansi metodologi mazhab Syafi’i, penelitian ini juga menunjukkan 

bahwa kerangka berpikir Imam Syafi’i dapat menjadi landasan metodologis bagi pengembangan 

hukum Islam di masa depan. Pendekatan sistematis dan rasional yang berakar pada nash membuka 

ruang bagi reinterpretasi hukum Islam secara kontekstual tanpa kehilangan otentisitasnya. Oleh 

karena itu, penting bagi para akademisi dan lembaga hukum Islam untuk terus mengkaji prinsip-

prinsip ushul fiqh Syafi’i dalam merespons tantangan sosial, ekonomi, dan teknologi yang semakin 

kompleks. Penguatan metodologi ini bukan hanya mempertahankan relevansi hukum Islam, tetapi juga 

menegaskan peran fiqh sebagai disiplin yang dinamis, adaptif, dan solutif bagi kehidupan umat di era 

modern. 

 

 

Daftar Pustaka 

Abdullah, M. Amin. (2019). “Integrasi Epistemologi Bayani, Burhani, dan Irfani dalam Pembaharuan 
Hukum Islam.” Jurnal Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies, 57(2), 347–372. 

Ali, Mohammad Daud. (2021). “Relevansi Pemikiran Ushul Fiqh Imam Syafi’i terhadap Pengembangan 
Hukum Ekonomi Syariah.” Jurnal Hukum Islam dan Sosial, 8(1), 45–62. 

Anwar, M. (2021). “Metodologi Ushul Fiqh Mazhab Syafi’i dalam Perspektif Kontemporer.” Jurnal 
Ilmiah Syariah, 6(2), 155–172. 
 

Auda, Jasser. (2016). Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. London: 
IIIT. 

Fauzi, Ahmad. (2024). “Reaktualisasi Metodologi Ushul Fiqh Imam Syafi’i dalam Menjawab Isu Hukum 
Modern.” Jurnal Pemikiran Hukum Islam Al-Manar, 12(1), 89–106 

Hallaq, Wael B. (2018). Islamic Legal Theories: An Introduction to Sunni Usul al-Fiqh. Cambridge 
University Press. 

Hosen Nadirsyah. (2017). Islamic Legal Reasoning in the Modern World. London: Routledge. 

Ismail, F. (2019). “Epistemologi Ushul Fiqh Imam Syafi’i dan Relevansinya bagi Konteks Modern.” Al-
Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam, 13(2), 227–240. 
 

Kamali, Mohammad Hashim. (2019). Principles of Islamic Jurisprudence. Cambridge: The Islamic Texts 
Society. 



7 
 

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research 

Osman, Fathi. (2017). Contemporary Issues in Islamic Law and Thought. Kuala Lumpur: Islamic Book 
Trust. 

Rahim, Noraini Mohd. (2022). “Al-Shafi’i’s Legal Thought and Its Influence on Modern Islamic 
Jurisprudence.” International Journal of Islamic Law and Governance, 5(3), 77–92. 

Rahman, F. (2016). “Reconstruction of Imam al-Shafi’i’s Legal Reasoning.” Journal of Islamic Law 
Studies, 8(2), 45–60. 

Rosidi, Ahmad. (2023). “Mazhab Syafi’i dan Relevansinya terhadap Pemikiran Hukum Islam di Asia 
Tenggara.” Jurnal Syariah Indonesia, 10(1), 1–15.. 

Shomali, M. (2020). “The Balance of Text and Reason in Shafi’i Methodology.” Journal of Islamic 
Thought, 14(1), 33–49. 

Zainuddin, A. (2020). “Pendekatan Historis terhadap Pembentukan Mazhab Syafi’i.” Jurnal Pemikiran 

IslamModern 

 


