LexlIslamica : A Multidiciplinary Approach to Islamic Law and its Contemporary Applications
Vol. xx, No. xx (20xx), DOI: 10.33650/joki.v4i2
p-ISSN: 2715-0410; e-ISSN: 2715-6427 1

TRANSFORMASI HUKUM PERDATA ISLAM PADA PRAKTIK
NIKAH BEDA AGAMA MENURUT FATWA MUI: STUDI KRITIS
TERHADAP AKAD

Hani Hafizah Putri Santoso', Muhammad Rizal Insani?, Rika Agustina3, Asrizal Saiin*
1234 STAIN Sultan Abdurrahman Kepulauan Riau, Indonesia
asrizal @stainkepri.ac.id

Article Info ABSTRAK

Article history: Transformasi hukum perdata Islam dalam praktik nikah beda agama
merupakan isu yang terus berkembang seiring dengan dinamika sosial dan
hukum di Indonesia. Perbedaan pandangan antara hukum positif dan
hukum Islam memberikan celah hukum bagi praktik tersebut sehingga
menimbulkan ketidakpastian hukum serta beragam tafsir di kalangan
masyarakat dan praktisi hukum. terutama terkait dengan keabsahan akad

Pengajuan 2 Bulan 1x
Diterima 2 Bulan 1x
Diterbitkan 2 Bulan 1x

Keywords: nikah beda agama, menjadi aspek krusial yang perlu dikaji secara kritis.
Transformasi Hukum; Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis transformasi hukum perdata
Nikah Beda Agama; Islam dalam konteks tersebut dengan menelaah akad pernikahan serta
Akad Pernikahan; relevansi dan implikasi fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) yang

menegaskan ketidakbolehan pernikahan beda agama bagi umat Muslim.
Menggunakan metode penelitian normatif dengan pendekatan perundang-
undangan dan fatwa, studi ini menemukan bahwa meskipun fatwa MUI
tidak memiliki kekuatan hukum mengikat, pengaruhnya dinilai sangat kuat
dalam membentuk kebijakan dan pandangan masyarakat Muslim. Hasil
penelitian ini menegaskan bahwa transformasi hukum perdata Islam dalam
praktik nikah beda agama masih berada dalam ruang negosiasi antara
hukum negara, vyurisprudensi, dan norma-norma keagamaan vyang
berkembang di masyarakat.

Corresponding Author:

Asrizal Saiin,

STAIN Sultan Abdurrahman Kepulauan Riau, Indonesia
Email: asrizal @stainkepri.ac.id

Pendahuluan

Pernikahan dalam Islam dipandang sebagai institusi yang memiliki kedudukan fundamental,
tidak hanya sebagai ikatan sosial dan budaya, tetapi juga sebagai bagian dari ibadah yang menuntut
pemenuhan prinsip-prinsip hukum syariah. Ajaran Islam menekankan bahwa akad nikah bukan
sekadar perjanjian kontraktual, melainkan sebuah ibadah yang mengandung nilai spiritual, moral, dan
sosial. Oleh karena itu, aturan mengenai pernikahan dalam Islam telah diatur secara rinci dalam al-
Qur’an, hadis, serta ijma’ ulama. Ketentuan-ketentuan ini tidak hanya menyentuh aspek prosedural,
tetapi juga memuat prinsip mendasar tentang kesucian hubungan rumah tangga, keberlangsungan
generasi, dan keselarasan sosial. Dalam konteks ini, isu pernikahan beda agama muncul sebagai
problematika serius karena menyangkut keabsahan akad nikah itu sendiri serta konsistensi umat
Islam dalam menjaga prinsip tauhid dalam kehidupan berkeluarga (Lazuardi & Viktorahadi, 2024).

Fenomena pernikahan beda agama menjadi diskursus penting di tengah masyarakat pluralistik,
termasuk Indonesia yang diakui sebagai negara dengan keragaman agama, budaya, dan etnis yang

tinggi. Meskipun pluralitas menjadi kekayaan bangsa, pada saat yang sama juga menimbulkan

Journal homepage: https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/



https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/
mailto:asrizal@stainkepri.ac.id

2

tantangan besar dalam aspek hukum keluarga. Hukum positif di Indonesia melalui Undang-Undang
Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan, serta peraturan turunannya, secara eksplisit tidak
mengakomodasi praktik pernikahan beda agama, meskipun terdapat perdebatan interpretasi di
tingkat peradilan. Sebaliknya, hukum Islam melalui fikih klasik maupun fatwa kontemporer cenderung
lebih tegas dalam melarang praktik tersebut, kecuali dalam kondisi terbatas yang ditoleransi sebagian
ulama Kklasik. Jurang perbedaan ini menimbulkan problem kompleks: apakah hukum perdata Islam
mampu menyesuaikan diri dengan dinamika sosial modern, atau justru tetap mempertahankan norma-
norma tradisionalnya (Fahmi, 2019).

Majelis Ulama Indonesia (MUI) sebagai lembaga keagamaan yang berperan penting dalam
memberikan fatwa, telah berkali-kali mengeluarkan pandangan hukum mengenai nikah beda agama.
Fatwa MUI secara konsisten menegaskan ketidakbolehan pernikahan beda agama, baik antara Muslim
dengan non-Muslim maupun sebaliknya. Argumentasi MUI didasarkan pada prinsip menjaga akidah,
melindungi keturunan (hifz al-nasl), serta menghindari mudarat yang dapat timbul dalam kehidupan
rumah tangga. Namun demikian, dalam praktik sosial, fatwa ini sering kali berbenturan dengan realitas
masyarakat yang lebih terbuka dan global, di mana interaksi lintas agama semakin intensif dan
menimbulkan ikatan emosional antarindividu. Dengan demikian, fatwa MUI tidak jarang dipersepsikan
sebagai instrumen hukum yang kaku dan kurang memberikan ruang terhadap realitas sosiologis
(Wibowo, 2018).

Dalam dimensi hukum perdata Islam, akad nikah memiliki posisi sentral sebagai pintu masuk
sahnya suatu pernikahan. Akad nikah tidak hanya berfungsi sebagai perjanjian formal, tetapi juga
mengandung nilai ibadah dan kesakralan. Oleh karena itu, perbedaan agama antara calon mempelai
dapat menimbulkan pertanyaan fundamental: apakah akad tetap sah apabila salah satu pihak tidak
berada dalam koridor keimanan Islam?. Dari perspektif fikih, mayoritas ulama berpendapat bahwa
perbedaan agama secara prinsip membatalkan sahnya akad nikah, karena akad pernikahan dipandang
sebagai kontrak yang memerlukan kesamaan iman sebagai pondasi utamanya. Pertanyaan Kritis
kemudian muncul: sejauh mana transformasi hukum perdata Islam memungkinkan reinterpretasi
akad nikah dalam konteks masyarakat modern yang plural (Nuroniyah, 2017).

Selain aspek normatif, praktik nikah beda agama juga menimbulkan persoalan serius dalam
aspek administratif. Di Indonesia, pernikahan hanya sah apabila dicatatkan oleh negara sesuai dengan
aturan perundang-undangan. Bagi umat Islam, pencatatan dilakukan melalui Kantor Urusan Agama
(KUA) yang berlandaskan hukum Islam. Dengan demikian, nikah beda agama hampir tidak mungkin
diakui secara resmi di bawah yurisdiksi hukum Islam. Hal ini mendorong sebagian pasangan untuk
mencari jalan lain, seperti melangsungkan pernikahan di luar negeri atau melalui jalur hukum perdata
non-Islam. Fenomena ini memperlihatkan adanya ketegangan antara otoritas agama, hukum negara,
dan pilihan personal masyarakat, sehingga mempertegas urgensi kajian kritis terhadap akad nikah
dalam praktik pernikahan beda agama (Rofiq, 2013a).

Polemik pernikahan beda agama juga tidak dapat dilepaskan dari dampaknya terhadap
keberlanjutan keluarga, hak-hak anak, dan penerimaan sosial. Anak yang lahir dari pernikahan beda

agama sering kali menghadapi dilema identitas keagamaan, terutama dalam konteks pendidikan

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



3

agama, kewarisan, dan status sosial. Dalam hukum Islam, kejelasan agama anak menjadi salah satu
tujuan pokok pernikahan. Ketidakjelasan ini tidak hanya menimbulkan problem hukum, tetapi juga
problem sosial yang dapat merusak harmoni keluarga. Hal ini menunjukkan bahwa praktik nikah beda
agama tidak hanya sekadar menyangkut akad nikah sebagai prosedur formal, tetapi juga menyangkut
masa depan keluarga dan integrasi sosial yang lebih luas (Syarifuddin, 2007).

Secara historis, perdebatan mengenai pernikahan beda agama sudah muncul sejak masa klasik.
Sebagian ulama menoleransi pernikahan antara laki-laki Muslim dengan perempuan Ahlul Kitab,
dengan syarat-syarat tertentu, sedangkan pernikahan perempuan Muslimah dengan laki-laki non-
Muslim secara tegas dilarang. Namun, perkembangan zaman menunjukkan bahwa toleransi ini
semakin sulit diterapkan, terutama dalam masyarakat mayoritas Muslim yang plural dan demokratis
seperti Indonesia. Fatwa MUI sebagai produk ijtihad kontemporer merefleksikan upaya untuk
menutup celah praktik nikah beda agama dengan alasan menjaga stabilitas agidah dan harmoni sosial.
Akan tetapi, dari perspektif transformasi hukum perdata Islam, masih terbuka ruang kajian untuk
menilai apakah fatwa tersebut sepenuhnya responsif terhadap kebutuhan masyarakat modern atau
justru memperlebar kesenjangan antara norma agama dan realitas sosial (Tamam, 2021).

Dalam konteks akademik, studi kritis terhadap fatwa MUI tentang nikah beda agama menjadi
penting karena mencerminkan dinamika transformasi hukum Islam dalam masyarakat kontemporer.
Fatwa tidak hanya berfungsi sebagai panduan moral, tetapi juga sebagai instrumen sosial yang
membentuk perilaku umat. Namun, apabila fatwa tidak mampu beradaptasi dengan perkembangan
masyarakat, maka akan muncul resistensi atau bahkan pengabaian terhadap otoritas keagamaan itu
sendiri. Dengan demikian, penelitian ini berupaya mengeksplorasi dimensi-dimensi kritis akad nikah
dalam praktik nikah beda agama, serta menilai sejauh mana fatwa MUI berperan dalam membentuk
hukum perdata Islam yang relevan dengan konteks pluralisme Indonesia (Muiksan, 2017).

Lebih jauh, transformasi hukum perdata Islam terkait nikah beda agama perlu dilihat sebagai
bagian dari proses panjang dialog antara teks, konteks, dan realitas sosial. Hukum Islam yang bersifat
normatif tidak dapat berdiri sendiri tanpa mempertimbangkan kebutuhan masyarakat yang terus
berubah. Oleh karena itu, ijtihad ulama dan fatwa keagamaan harus dilihat sebagai upaya rekonstruktif
untuk menjembatani kesenjangan antara idealisme teks agama dan pragmatisme realitas sosial. Dalam
hal ini, akad nikah bukan hanya sekadar kontrak legal, tetapi juga simbol rekonsiliasi antara nilai-nilai
agama dan kebutuhan sosial (Silmi, 2024).

Penelitian ini tidak hanya mengkaji fatwa MUI secara tekstual, tetapi juga menyoroti
implikasinya terhadap transformasi hukum perdata Islam di Indonesia. Dengan pendekatan Kritis,
penelitian ini berusaha mengungkap bagaimana akad nikah diposisikan dalam kerangka hukum Islam,
serta bagaimana fatwa MUI diinterpretasikan dalam praktik sosial masyarakat. Tujuannya adalah
untuk menilai apakah fatwa tersebut benar-benar memberikan solusi terhadap permasalahan nikah
beda agama, atau justru menambah kompleksitas masalah yang dihadapi pasangan beda agama dalam
kehidupan nyata.

Oleh karena itu, kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis dan praktis

terhadap pengembangan hukum perdata Islam yang lebih inklusif, kontekstual, dan responsif. Dengan

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



4

menempatkan akad nikah sebagai fokus analisis, penelitian ini mencoba menjawab pertanyaan
mendasar mengenai transformasi hukum Islam di tengah masyarakat pluralistik. Hal ini penting tidak
hanya untuk memperkuat legitimasi hukum Islam dalam menghadapi tantangan modernitas, tetapi
juga untuk memastikan bahwa hukum tersebut tetap relevan dalam menjaga keharmonisan keluarga

dan stabilitas sosial di Indonesia.

Metode Penelitian

Metode penelitian yang digunakan dalam kajian ini adalah pendekatan kualitatif dengan jenis
penelitian studi pustaka (library research). Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini berfokus
pada eksplorasi makna, pemahaman, serta interpretasi terhadap fenomena hukum perdata Islam
dalam praktik nikah beda agama, yang tidak dapat dijelaskan secara kuantitatif atau angka-angka
statistik. Sebagai penelitian kualitatif, studi ini lebih menekankan pada analisis teks, pemikiran, serta
dokumen hukum yang berhubungan dengan akad nikah dan fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI).
Peneliti berupaya memahami bagaimana transformasi hukum Islam berlangsung dalam konteks
pernikahan beda agama, dengan memandang fenomena ini bukan hanya dari sisi normatif, tetapi juga
dalam kaitannya dengan realitas sosial yang dihadapi masyarakat Muslim di Indonesia (Ali, 2021).
Oleh karena itu, pendekatan kualitatif menjadi landasan yang tepat untuk menggali makna mendalam,
kompleksitas, serta implikasi dari fatwa dan praktik hukum yang terjadi (Azwar, 2014).

Jenis penelitian studi pustaka (library research) digunakan karena seluruh data yang dianalisis
bersumber dari dokumen tertulis yang relevan. Sumber data utama terdiri atas kitab-kitab fikih klasik,
peraturan perundang-undangan di Indonesia, fatwa-fatwa MUI, serta karya-karya ilmiah dari para
ulama dan pakar hukum Islam yang membahas pernikahan beda agama. Selain itu, penelitian ini juga
memanfaatkan literatur sekunder berupa jurnal, buku, artikel ilmiah, serta hasil penelitian terdahulu
yang relevan untuk memperkuat kerangka analisis (Sunggono, 2007). Proses pengumpulan data
dilakukan dengan cara mengidentifikasi, mengkaji, serta mengkritisi dokumen-dokumen tersebut,
kemudian menganalisisnya menggunakan pendekatan tematik untuk menemukan pola, perbedaan
pandangan, serta titik temu yang dapat menjelaskan transformasi hukum perdata Islam terhadap
praktik nikah beda agama. Dengan cara ini, penelitian diharapkan mampu memberikan gambaran yang
komprehensif mengenai kedudukan akad nikah dalam pernikahan beda agama, serta bagaimana fatwa

MUI berkontribusi dalam membentuk arah hukum Islam di Indonesia (Sukmadinata, 2007).

Hasil dan Pembahasan
1. Konsep Akad Nikah dalam Hukum Perdata Islam dan Implikasinya Terhadap Nikah Beda

Agama

Dalam hukum perdata Islam, akad nikah dipahami sebagai inti dari proses pernikahan yang
memberikan legitimasi dan keabsahan suatu perkawinan. Akad nikah bukan sekadar kontrak antara
dua individu, tetapi sebuah perjanjian sakral yang mengandung nilai ibadah. Islam memandang

pernikahan sebagai institusi yang bertujuan menjaga keturunan, melindungi kehormatan, serta

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



5

memperkuat ikatan sosial dalam masyarakat. Oleh karena itu, akad nikah memiliki dimensi spiritual,
hukum, dan sosial yang tidak dapat dipisahkan satu sama lain. Setiap rukun dan syarat yang ditetapkan
dalam fikih Islam dimaksudkan untuk menjamin bahwa akad nikah berlangsung secara sah,
bermartabat, dan sesuai dengan maqashid syariah (Rofig, 2013b).

Rukun-rukun akad nikah yang disepakati mayoritas ulama meliputi adanya calon suami dan
calon istri yang memenuhi syarat hukum, wali nikah bagi mempelai perempuan, dua orang saksi yang
adil, serta ijab gabul yang diucapkan dengan jelas. Selain itu, mahar juga menjadi syarat penting yang
harus dipenuhi sebagai simbol penghormatan kepada perempuan. Unsur-unsur tersebut menunjukkan
bahwa Islam menekankan aspek formal sekaligus substansial dalam pernikahan, yakni kejelasan akad
dan keberlanjutan tanggung jawab. Tanpa terpenuhinya rukun ini, akad nikah dianggap tidak sah,
sehingga ikatan perkawinan tidak memiliki kekuatan hukum dalam perspektif Islam (Achmad Asfi
Burhanudin, 2019).

Ketika konsep akad nikah ini dihadapkan pada realitas nikah beda agama, muncul persoalan
yang cukup kompleks. Mayoritas ulama bersepakat bahwa pernikahan antara perempuan Muslim
dengan laki-laki non-Muslim tidak diperbolehkan, karena dianggap mengancam kemurnian akidah dan
berpotensi melemahkan nilai-nilai Islam dalam rumah tangga. Sebagian ulama membolehkan laki-laki
Muslim menikahi perempuan ahli kitab, tetapi pandangan ini sangat terbatas dan masih menimbulkan
perdebatan panjang. Hal ini menandakan bahwa hukum Islam sangat berhati-hati dalam menjaga
keabsahan akad nikah yang melibatkan perbedaan agama (Suadi, 2021).

Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) hadir untuk mempertegas posisi ini. MUI menegaskan
bahwa pernikahan beda agama, baik antara laki-laki Muslim dengan perempuan non-Muslim maupun
sebaliknya, adalah tidak sah menurut hukum Islam. Fatwa ini didasarkan pada interpretasi ayat-ayat
Al-Qur'an dan hadis yang menekankan pentingnya menjaga agama sebagai salah satu maqashid
syariah. Dengan kata lain, akad nikah tidak dapat dianggap sah apabila dilangsungkan oleh pasangan
yang berbeda keyakinan, karena syarat dasar kesamaan agama tidak terpenuhi (Mustajab & Zahara,
2023).

Namun demikian, realitas sosial di Indonesia yang pluralistik menghadirkan tantangan
tersendiri. Undang-Undang Perkawinan No. 1 Tahun 1974 tidak secara eksplisit mengatur legalitas
nikah beda agama, tetapi menekankan bahwa pernikahan harus dilangsungkan sesuai dengan hukum
agama masing-masing. Rumusan yang bersifat umum ini membuka ruang tafsir yang berbeda-beda di
kalangan praktisi hukum dan masyarakat. Akibatnya, dalam praktik peradilan maupun pencatatan
perkawinan, terjadi ketidakkonsistenan dalam penegakan hukum terkait pernikahan beda agama.

Ketiadaan aturan eksplisit dalam undang-undang menyebabkan beberapa pasangan beda agama
mencari jalan keluar alternatif. Sebagian pasangan memilih untuk menikah di luar negeri, di negara
yang membolehkan pernikahan beda agama, kemudian mendaftarkan pernikahan mereka di
Indonesia. Ada juga pasangan yang melakukan konversi agama secara formal atau administratif,
meskipun sering kali hal ini hanya bersifat sementara untuk memenuhi persyaratan administratif.
Praktik-praktik ini menimbulkan polemik mengenai keabsahan akad nikah mereka dalam perspektif

Islam (Sudarsono, 1991).

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



6

Implikasi dari praktik nikah beda agama ini sangat luas. Dalam konteks hukum Islam,
pernikahan tersebut dianggap tidak sah sehingga menimbulkan persoalan serius terkait hak-hak
perkawinan. Status anak hasil pernikahan, hak waris, dan perwalian menjadi isu yang rawan
menimbulkan konflik hukum. Dalam masyarakat, hal ini juga menimbulkan stigma dan ketegangan
sosial, karena pernikahan beda agama sering dipandang bertentangan dengan norma agama
mayoritas. Dengan demikian, akad nikah yang seharusnya menjadi sarana legalisasi hubungan suami
istri justru menjadi sumber problematika hukum dan sosial (Jakiyah & Amelda, 2023).

Dalam hukum positif, meskipun pencatatan perkawinan diakui sebagai syarat administratif, hal
itu tidak serta-merta menyelesaikan persoalan substantif keabsahan perkawinan menurut syariat.
Ketika pernikahan beda agama dicatat secara hukum negara, pasangan tersebut memperoleh
pengakuan administratif, tetapi dalam perspektif hukum Islam mereka tetap dianggap tidak sah.
Ketidaksinkronan antara dua sistem hukum ini memperumit posisi pasangan beda agama dalam
menjalani kehidupan rumah tangga (Bandiyah, 2021).

Oleh karena itu, penting untuk meninjau kembali konsep akad nikah dalam kaitannya dengan
nikah beda agama, baik dari sisi normatif maupun praktik. Reinterpretasi terhadap fatwa-fatwa
keagamaan dengan mempertimbangkan realitas sosial dapat menjadi langkah penting untuk
memberikan kepastian hukum. Hal ini tidak berarti mengabaikan prinsip syariah, tetapi menempatkan
hukum Islam dalam dialog dengan kebutuhan masyarakat yang plural. Dengan demikian, akad nikah
dapat dipahami secara lebih kontekstual tanpa kehilangan esensi keagamaannya (Auni et al., 2022).

Selain itu, dialog lintas agama dan lintas disiplin ilmu sangat diperlukan. Ulama, akademisi
hukum, dan pemerintah perlu duduk bersama untuk merumuskan kebijakan yang tidak hanya
berbasis pada teks normatif, tetapi juga mempertimbangkan prinsip keadilan dan kemaslahatan.
Upaya ini penting untuk menjawab kebutuhan masyarakat modern yang semakin terbuka terhadap
perbedaan, tanpa mengorbankan nilai-nilai inti agama. Dengan begitu, akad nikah tetap terjaga
kesakralannya sekaligus responsif terhadap perkembangan zaman (Saiin, 2015).

Perdebatan mengenai akad nikah dalam konteks pernikahan beda agama tidak hanya
menyangkut masalah legalitas, tetapi juga menyangkut persoalan identitas, keadilan, dan hak asasi
manusia. Islam sebagai agama yang menjunjung tinggi kemaslahatan manusia dapat memberikan
ruang untuk diskursus yang lebih luas mengenai hal ini. Transformasi hukum perdata Islam diperlukan
agar tetap relevan dan mampu menjawab tantangan masyarakat pluralistik. Pembahasan mengenai
akad nikah dan implikasinya terhadap nikah beda agama menegaskan perlunya integrasi antara norma
syariah, fatwa ulama, dan regulasi negara. Harmonisasi ini diharapkan dapat mengurangi ketegangan
antara hukum agama dan hukum positif, serta memberikan perlindungan hukum yang adil bagi semua
pihak. Akad nikah harus tetap diposisikan sebagai perjanjian suci yang melindungi kehormatan, hak,
dan keberlangsungan keluarga, sekaligus menjadi fondasi kuat bagi kehidupan rumah tangga dalam

masyarakat yang beragam.

2. Fatwa MUI Tentang Nikah Beda Agama: Analisis Kritis Terhadap Perspektif Hukum Islam

dan Sosial

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



7

Majelis Ulama Indonesia (MUI) sebagai lembaga fatwa memiliki peran penting dalam
memberikan pandangan hukum Islam mengenai berbagai persoalan masyarakat, termasuk pernikahan
beda agama. Dalam beberapa fatwa yang telah dikeluarkan, MUI secara tegas menyatakan bahwa
pernikahan antara seorang Muslim dan non-Muslim tidak sah menurut hukum Islam (Itrawadi et al.,
2023). Fatwa MUI tahun 2005, misalnya, menegaskan bahwa pernikahan antara laki-laki Muslim
dengan perempuan non-Muslim atau sebaliknya dilarang, karena bertentangan dengan prinsip syariah
dan berpotensi merusak akidah umat Islam. Fatwa ini merujuk pada dalil-dalil Al-Qur'an yang
melarang umat Islam menikahi orang musyrik dan menganjurkan pernikahan dengan sesama Muslim
(Yanti, 2022).

Seperti Surah Al-Baqarah ayat 221 yakni sebagai berikut ;

i s el 1A Vot ainel 15 38,5 Ga S Kk A5 tEa R o a1 ASE Y
S 5okl s 02D 0 15en 5= 00 D (3 ol 1 #kaae 515 9l A e i ks Nl st e
Artinya : “Janganlah kamu menikahi perempuan musyrik hingga mereka beriman! Sungguh,
hamba sahaya perempuan yang beriman lebih baik daripada perempuan musyrik, meskipun dia
menarik hatimu. Jangan pula kamu menikahkan laki-laki musyrik (dengan perempuan yang
beriman) hingga mereka beriman. Sungguh, hamba sahaya laki-laki yang beriman lebih baik
daripada laki-laki musyrik meskipun dia menarik hatimu. Mereka mengajak ke neraka, sedangkan
Allah mengajak ke surga dan ampunan dengan izin-Nya. (Allah) menerangkan ayat-ayat-Nya

kepada manusia agar mereka mengambil pelajaran.”(Q.S. Al-Baqarah : 221)
Serta tercantum dalam Surah Al-Mumtahanah ayat 10 sebagai berikut :

P ~ [ R 2 o % @ o /,/,,:,/%; PR ' 50l 0,8 Lo s P P 4 e
O s i B e (a jaiale Gl il AleT A (b 5iadal & hags Euialall aSEIS 1Y) 1 5a) Gl Ll
@5, el T3 B s % 0T ofol. - yis ’,255’&’ Ta of o %;«’ - “.& PR 3. .55 2 @3 3 gLy 1
GASAE T3 GAASE O aSle #UA W5 15e G b 55 G G3lad 2 V3 A Os G Y S )

s woto sk . BEie. g b Y ST \’255’4", ofeo ~F. A2 T yetee . slEl - g ok ’,%’ - et

Artinya :“Wahai orang-orang yang beriman, apabila perempuan-perempuan mukmin datang
berhijrah kepadamu, hendaklah kamu uji (keimanan) mereka. Allah lebih tahu tentang keimanan
mereka. Jika kamu telah mengetahui (keadaan) mereka bahwa mereka (benar-benar sebagai)
perempuan-perempuan mukmin, janganlah kamu kembalikan mereka kepada orang-orang kafir
(suami mereka). Mereka tidak halal bagi orang-orang kafir itu dan orang-orang kafir itu tidak
halal pula bagi mereka. Berikanlah kepada (suami) mereka mahar yang telah mereka berikan.
Tidak ada dosa bagimu menikahi mereka apabila kamu membayar mahar kepada mereka.
Janganlah kamu tetap berpegang pada tali (pernikahan) dengan perempuan-perempuan kafir.
Hendaklah kamu meminta kembali (dari orang-orang kafir) mahar yang telah kamu berikan
(kepada istri yang kembali kafir). Hendaklah mereka (orang-orang kafir) meminta kembali mahar
yang telah mereka bayar (kepada mantan istrinya yang telah beriman). Demikianlah hukum Allah
yang ditetapkan-Nya di antara kamu. Allah Maha Mengetahui lagi Maha Bijaksana.”(Q.S. Al-
Mumtahanah: 10)

Fatwa MUI tidak memiliki kekuatan hukum mengikat seperti undang-undang negara, tetapi

sering kali dijadikan rujukan dalam pembentukan kebijakan dan keputusan hukum di Indonesia.

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



8

Misalnya, dalam banyak kasus pernikahan beda agama yang diajukan ke Kantor Urusan Agama (KUA),
petugas kerap menolak pencatatan pernikahan berdasarkan fatwa MUI, meskipun hukum positif
Indonesia tidak secara eksplisit melarang pernikahan beda agama. Selain itu, fatwa ini juga
mempengaruhi putusan hakim di pengadilan agama, yang cenderung menolak permohonan isbat
nikah bagi pasangan beda agama. Dengan demikian, meskipun fatwa MUI bukan hukum negara,
penerapannya di tingkat administratif dan yudisial sering kali memperkuat pandangan bahwa nikah
beda agama tidak diperbolehkan di Indonesia (Mailin, 2016).

Dari perspektif sosial, fatwa MUI memiliki dampak yang cukup signifikan dalam membentuk
pemahaman masyarakat tentang pernikahan beda agama. Banyak keluarga Muslim yang menolak
pernikahan anak mereka dengan pasangan non-Muslim karena berpegang pada fatwa ini, sehingga
menimbulkan berbagai dinamika sosial, seperti tekanan untuk berpindah agama atau bahkan putusnya
hubungan keluarga. Selain itu, stigma terhadap pasangan beda agama juga berkembang di tengah
masyarakat, di mana mereka sering dianggap melanggar norma agama dan menghadapi kesulitan
dalam menjalani kehidupan berkeluarga, terutama dalam hal pendidikan agama bagi anak-anak
mereka (Karimulloh et al., 2020).

Namun, dalam konteks masyarakat yang semakin plural dan dinamis, fatwa ini juga mendapat
kritik dari beberapa kalangan, termasuk akademisi dan aktivis hak asasi manusia. Kritik utama yang
muncul adalah bahwa fatwa MUI tidak memberikan ruang bagi konteks sosial yang lebih luas, di mana
pernikahan beda agama menjadi bagian dari realitas yang tidak bisa dihindari. Beberapa ulama
kontemporer juga berpendapat bahwa hukum Islam tidak boleh dipahami secara kaku, dan dalam
kondisi tertentu, pernikahan beda agama bisa saja dibolehkan dengan syarat tertentu. Misalnya, dalam
kasus di mana pasangan memiliki kesepakatan untuk tetap menjalankan ajaran agama masing-masing
tanpa paksaan, beberapa pandangan moderat mengusulkan bahwa pernikahan semacam ini bisa saja
diberi solusi hukum (Sibawaihi & Baharun, 2017).

Dengan adanya perbedaan pandangan ini, penting bagi negara dan masyarakat untuk mendekati
persoalan pernikahan beda agama secara lebih inklusif dan kontekstual. Meskipun fatwa MUI memiliki
landasan teologis yang kuat, penerapannya dalam kehidupan sosial harus mempertimbangkan aspek
pluralisme dan hak individu dalam menentukan pasangan hidupnya. Oleh karena itu, perlu ada dialog
yang lebih luas antara ulama, akademisi, pemerintah, dan masyarakat untuk mencari solusi yang tidak
hanya berbasis pada norma agama, tetapi juga menjunjung tinggi nilai-nilai keadilan, kebebasan

beragama, dan hak asasi manusia dalam kerangka negara hukum.

3. Dinamika Hukum Perdata Islam dalam Menghadapi Perkembangan Praktik Nikah Beda

Agama

Hukum perdata Islam selalu mengalami dinamika seiring dengan perkembangan masyarakat
dan perubahan sosial yang terjadi di berbagai belahan dunia. Salah satu isu yang paling menonjol
adalah persoalan pernikahan beda agama, yang sejak awal Islam telah diatur dengan ketentuan yang

ketat. Dalam fikih klasik, ketentuan ini didasarkan pada prinsip perlindungan akidah umat Islam.

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



9

Mayoritas ulama menegaskan bahwa perempuan Muslimah tidak boleh menikah dengan laki-laki non-
Muslim, sedangkan laki-laki Muslim diberikan kelonggaran untuk menikahi perempuan dari kalangan
Ahlul Kitab. Aturan ini lahir dalam konteks sosial masyarakat Arab pra-Islam dan awal Islam, di mana
identitas agama dan kesatuan umat menjadi aspek yang sangat dijaga (Hernawati & Istiqgamah, 2021).

Seiring perkembangan zaman, interaksi lintas agama dan budaya semakin meluas, khususnya di
era globalisasi. Dinamika ini membawa konsekuensi logis terhadap hukum perdata Islam, termasuk
dalam isu nikah beda agama. Masyarakat yang semakin terbuka menyebabkan kasus pernikahan beda
agama tidak lagi menjadi fenomena langka, melainkan sesuatu yang semakin sering ditemui. Kondisi
ini memunculkan perdebatan baru mengenai relevansi aturan fikih klasik dalam menghadapi
tantangan kontemporer, khususnya di negara-negara yang tidak sepenuhnya menerapkan hukum
Islam sebagai dasar sistem hukum mereka (Suadi, 2021).

Di beberapa negara Muslim seperti Mesir, Yordania, atau Arab Saudi, hukum keluarga Islam
masih berlaku secara ketat, dan larangan nikah beda agama tetap dipertahankan. Mesir, misalnya,
hanya mengakui keabsahan pernikahan antara laki-laki Muslim dengan perempuan Ahlul Kitab, tetapi
tetap melarang perempuan Muslimah menikah dengan laki-laki non-Muslim. Hal ini menegaskan
keberlanjutan tradisi fikih klasik dalam hukum positif mereka. Namun, perbedaan muncul di negara-
negara yang lebih pluralistik atau yang menganut sistem hukum sekuler, di mana hukum agama tidak
secara langsung menjadi acuan utama dalam regulasi perkawinan (Haq et al,, 2023).

Indonesia menjadi contoh nyata bagaimana perbedaan antara hukum Islam dan hukum negara
melahirkan problematika dalam praktik nikah beda agama. Undang-Undang Perkawinan No. 1 Tahun
1974 memang tidak menyebutkan secara tegas larangan terhadap pernikahan beda agama, tetapi
pasal-pasalnya mengisyaratkan bahwa pernikahan harus sesuai dengan hukum agama masing-masing.
Rumusan ini justru menimbulkan ambiguitas, karena di satu sisi hukum negara tidak secara eksplisit
melarang, namun di sisi lain hukum agama Islam jelas menolak. Akibatnya, banyak pasangan beda
agama mengalami hambatan administratif ketika hendak mencatatkan pernikahan mereka (Purnama,
2021).

Dalam praktiknya, lembaga pencatatan perkawinan di Indonesia, baik Kantor Urusan Agama
(KUA) untuk umat Islam maupun Kantor Catatan Sipil untuk non-Muslim, cenderung merujuk pada
ketentuan agama masing-masing. Bagi umat Islam, KUA menolak mencatatkan nikah beda agama
karena dianggap tidak sah menurut syariat. Sementara itu, Catatan Sipil kadang dapat menerima
pencatatan, tetapi hal ini menimbulkan persoalan hukum baru terkait keabsahan akad nikah menurut
Islam. Ketidaksinkronan ini menunjukkan adanya ketegangan antara hukum agama, hukum negara,
dan kebutuhan sosial masyarakat (A’yun & Hidayatullah, 2023).

Perubahan sosial di era modern juga mendorong lahirnya pemikiran kontemporer dalam
hukum Islam. Beberapa pemikir Muslim modern berpendapat bahwa hukum Islam seharusnya lebih
fleksibel dan kontekstual dalam menyikapi realitas pernikahan beda agama. Mereka berargumen
bahwa magqashid syariah, atau tujuan utama syariat, seperti menjaga keharmonisan sosial,
mewujudkan keadilan, dan melindungi hak individu, dapat dijadikan dasar untuk meninjau kembali

larangan mutlak terhadap pernikahan beda agama. Perspektif ini tidak serta-merta membolehkan

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



10

pernikahan beda agama, tetapi membuka ruang diskusi yang lebih luas tentang kemungkinan
penafsiran hukum yang lebih inklusif (Mustajab & Zahara, 2023).

Namun, pemikiran ini tidak terlepas dari kontroversi. Sebagian ulama tetap berpegang pada
pandangan klasik dengan alasan bahwa kelonggaran hukum dalam hal ini berpotensi melemahkan
akidah umat Islam. Mereka menilai bahwa pernikahan beda agama dapat menimbulkan dampak
negatif terhadap pendidikan anak, pembinaan keluarga, serta kohesi sosial umat. Pandangan
konservatif ini menegaskan bahwa syariat Islam harus tetap dijaga secara ketat agar tidak kehilangan
esensinya sebagai benteng moral masyarakat. Perdebatan antara kelompok moderat dan konservatif
ini memperlihatkan dinamika internal hukum perdata Islam dalam menghadapi realitas sosial yang
terus berubah (Sanusi, 2019).

Selain itu, globalisasi dan meningkatnya arus migrasi turut mempercepat munculnya kasus
pernikahan beda agama. Dalam konteks diaspora Muslim, misalnya, umat Islam yang tinggal di negara-
negara Barat seringkali menjalin hubungan dengan non-Muslim dan menghadapi dilema hukum ketika
ingin melangsungkan pernikahan. Fenomena ini semakin menegaskan pentingnya adanya respon
hukum Islam yang adaptif dan realistis. Jika hukum Islam tidak mampu memberikan solusi, maka umat
Islam berpotensi mencari jalan keluar di luar kerangka hukum syariah, yang justru dapat mengurangi
wibawa hukum Islam itu sendiri (Dardiri, 2019).

Dinamika ini menunjukkan bahwa hukum perdata Islam tidak bisa dipahami sebagai sistem
yang statis. la senantiasa berinteraksi dengan konteks sosial, politik, dan budaya masyarakat. Dalam
hal nikah beda agama, hukum perdata Islam harus berhadapan dengan kenyataan bahwa masyarakat
modern lebih menekankan pada prinsip hak asasi manusia, kebebasan beragama, dan pilihan individu.
Oleh karena itu, dialog antara ulama, akademisi, dan pembuat kebijakan menjadi sangat penting untuk
merumuskan solusi hukum yang seimbang antara ketentuan syariat dan kebutuhan sosial (Kuswan
Hadji et al, 2024).

Tantangan utama bagi hukum perdata Islam dalam menghadapi praktik nikah beda agama
adalah bagaimana menjaga kesucian prinsip-prinsip dasar syariat tanpa mengabaikan realitas sosial
yang berkembang. Pendekatan yang moderat, inklusif, dan berbasis pada kemaslahatan umat perlu
dikembangkan agar hukum Islam tetap relevan. Transformasi hukum perdata Islam tidak boleh
dipandang sebagai bentuk kompromi terhadap ajaran agama, melainkan sebagai upaya untuk
memastikan bahwa hukum Islam dapat terus berfungsi sebagai pedoman moral, hukum, dan sosial di

tengah masyarakat global yang semakin pluralistik.

4. Konflik Antara Hukum Agama dan Hukum Negara dalam Pengaturan Nikah Beda Agama

Konflik antara hukum agama dan hukum negara dalam pengaturan nikah beda agama di
Indonesia merupakan salah satu isu hukum keluarga yang paling rumit dan sensitif. Di satu sisi, hukum
Islam menempatkan pernikahan sebagai institusi suci yang harus dijalankan sesuai dengan ketentuan
syariat, sehingga perkawinan antaragama dianggap menyalahi prinsip dasar dalam menjaga akidah. Di

sisi lain, hukum negara berlandaskan pada konstitusi yang menjamin kebebasan setiap warga negara

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



11

untuk beragama dan memilih pasangan hidup. Pertentangan nilai inilah yang melahirkan ketegangan
antara norma agama dan norma hukum positif dalam praktik pernikahan di Indonesia (Gemilang,
2017).

Dalam perspektif hukum Islam, mayoritas ulama secara konsisten melarang perempuan Muslim
menikah dengan laki-laki non-Muslim dengan alasan menjaga agama (hifz al-din) dan memastikan
keberlangsungan nilai Islam dalam keluarga. Sementara itu, meskipun terdapat kelonggaran bagi laki-
laki Muslim untuk menikahi perempuan Ahlul Kitab, banyak otoritas keagamaan modern tetap
memandang praktik tersebut tidak sejalan dengan maqgashid syariah di era sekarang. Larangan ini
diperkuat oleh fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) yang menegaskan bahwa nikah beda agama tidak
sah dalam perspektif Islam, sehingga tidak dapat dicatatkan secara resmi melalui lembaga keagamaan
seperti KUA (Anwar et al.,, 2024).

Berbeda dengan hukum Islam, hukum negara tidak memberikan larangan eksplisit mengenai
nikah beda agama. Undang-Undang Perkawinan No. 1 Tahun 1974 dalam Pasal 2 menyebutkan bahwa
perkawinan sah apabila dilakukan menurut hukum masing-masing agama dan kepercayaannya.
Formulasi ini menimbulkan ruang interpretasi yang luas. Di satu sisi, ketentuan tersebut dimaksudkan
untuk menghormati keberagaman agama di Indonesia, tetapi di sisi lain justru menimbulkan
kekosongan hukum dalam praktik karena tidak ada aturan teknis yang jelas mengenai tata cara
pernikahan beda agama (Zulfikar & Fathinuddin, 2023).

Akibat kekosongan tersebut, lembaga pencatatan nikah di Indonesia sering kali menolak
pencatatan nikah beda agama. Kantor Urusan Agama (KUA), sebagai instansi yang berwenang bagi
Muslim, hanya mencatatkan pernikahan yang sesuai syariat Islam. Sementara itu, catatan sipil juga
cenderung menolak pernikahan beda agama jika salah satu pihak beragama Islam, dengan alasan
bahwa hal tersebut bertentangan dengan aturan agama. Praktik ini menimbulkan kesulitan bagi
pasangan beda agama yang ingin melangsungkan pernikahan sah di Indonesia (Fuji et al., 2022).

Untuk mengatasi hambatan tersebut, banyak pasangan beda agama memilih berbagai jalan
alternatif. Sebagian memilih menikah di luar negeri, terutama di negara yang menganut sistem hukum
sekuler, agar pernikahannya dapat diakui ketika kembali ke Indonesia. Ada pula yang melakukan
konversi agama secara administratif, meskipun sering kali hanya bersifat sementara dan tidak
berdasarkan keyakinan yang tulus. Selain itu, ada pasangan yang mengajukan permohonan ke
pengadilan negeri untuk mendapatkan penetapan pencatatan pernikahan mereka, meskipun putusan
pengadilan cenderung bersifat kasuistis dan tidak selalu dapat dijadikan preseden umum (Husnul,
2015).

Ketegangan ini tidak hanya menyangkut persoalan administratif, tetapi juga berimplikasi pada
status hukum pernikahan itu sendiri. Tanpa pengakuan yang jelas dari negara, pasangan beda agama
menghadapi ketidakpastian dalam aspek hak-hak keluarga, seperti warisan, kepemilikan harta
bersama, maupun status hukum anak. Anak yang lahir dari pernikahan yang tidak tercatat secara sah
dapat menghadapi kesulitan dalam urusan administrasi kependudukan maupun pengakuan hukum
atas hak-haknya. Kondisi ini menunjukkan bahwa konflik antara hukum agama dan hukum negara

berimplikasi langsung pada hak-hak sipil warga negara (Sinaga, 2020).

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



12

Selain masalah hukum, konflik ini juga berdampak pada aspek sosial dan budaya. Pasangan beda
agama sering kali menghadapi tekanan dari keluarga maupun masyarakat yang masih memandang
pernikahan lintas agama sebagai hal yang tabu. Penolakan sosial ini diperkuat oleh legitimasi hukum
agama yang menolak pernikahan beda agama, sehingga pasangan tidak hanya berjuang melawan
sistem hukum yang tidak berpihak, tetapi juga menghadapi stigma sosial yang cukup berat. Situasi ini
kerap menimbulkan ketegangan psikologis dan bahkan keretakan dalam hubungan keluarga (Lestari,
2012).

Dalam menghadapi dilema ini, muncul perdebatan mengenai perlunya reformulasi hukum
perkawinan di Indonesia agar lebih responsif terhadap realitas sosial yang semakin plural. Sebagian
kalangan mengusulkan adanya mekanisme pernikahan sipil yang dapat mengakomodasi pasangan
beda agama tanpa harus bertentangan dengan ketentuan agama tertentu. Model ini sudah diterapkan
di beberapa negara dengan sistem hukum ganda, di mana pernikahan sipil diakui negara sementara
pernikahan agama tetap berjalan sesuai keyakinan masing-masing (Ismail, 2019).

Namun, gagasan ini menghadapi tantangan besar di Indonesia yang menjadikan agama sebagai
fondasi penting dalam pengaturan perkawinan. Penerapan pernikahan sipil dikhawatirkan akan
melemahkan peran agama dalam kehidupan keluarga, serta dianggap bertentangan dengan nilai-nilai
Pancasila yang menempatkan Ketuhanan Yang Maha Esa sebagai dasar pertama. Oleh karena itu,
diperlukan dialog yang intensif antara pemuka agama, akademisi, dan pembuat kebijakan untuk
mencari titik temu yang tidak hanya menghormati hak individu, tetapi juga tetap menjaga nilai-nilai
agama dalam masyarakat (Kadir, 2025).

Sebagian akademisi hukum menilai bahwa jalan tengah dapat ditempuh dengan memberikan
ruang interpretasi yang lebih luas terhadap Pasal 2 UU Perkawinan 1974. Dengan pendekatan
kontekstual, pasal tersebut dapat dipahami sebagai pengakuan bahwa setiap agama berhak
menentukan syarat sahnya pernikahan, tetapi negara tetap dapat menyediakan mekanisme alternatif
bagi mereka yang tidak dapat menikah secara agama. Dengan demikian, hukum agama tetap
dihormati, sementara hak-hak konstitusional warga negara tetap terlindungi (Nurhadji, 2018).

Konflik antara hukum agama dan hukum negara dalam pengaturan nikah beda agama tidak
dapat dipecahkan hanya melalui pendekatan hukum semata. Persoalan ini menyangkut dimensi
teologis, sosiologis, dan kultural yang saling terkait. Solusi yang ditawarkan harus mempertimbangkan
keseimbangan antara perlindungan akidah dan kebebasan individu, antara norma agama dan norma
konstitusi, serta antara nilai tradisional dan realitas modern. Dengan pendekatan yang inklusif dan
dialogis, diharapkan Indonesia dapat menemukan model hukum perkawinan yang lebih adil dan sesuai
dengan karakter masyarakatnya (Pajriati & Rohmah, 2022).

Meskipun jalan menuju harmonisasi hukum agama dan hukum negara dalam isu nikah beda
agama masih panjang, diskursus ini penting sebagai bagian dari upaya membangun sistem hukum
keluarga yang lebih adaptif. Transformasi hukum yang memperhatikan pluralitas masyarakat tanpa
mengorbankan prinsip-prinsip agama akan menjadi langkah strategis dalam menjawab tantangan

hukum perkawinan di era globalisasi. Dengan demikian, Indonesia dapat menjadi contoh negara yang

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



13

mampu mengelola perbedaan dalam bingkai hukum yang adil, inklusif, dan berkeadilan sosial

(Nurhayati, 2019).

Penutup

Transformasi hukum perdata Islam dalam praktik nikah beda agama merupakan fenomena yang
kompleks dan dinamis. Hukum Islam secara tradisional melarang pernikahan beda agama, terutama
bagi perempuan Muslimah, berdasarkan dalil-dalil dalam Al-Qur'an dan pandangan ulama klasik.
Namun, dalam konteks masyarakat modern yang semakin plural, muncul berbagai interpretasi baru
yang mencoba menyesuaikan hukum Islam dengan realitas sosial yang berkembang. Fatwa Majelis
Ulama Indonesia (MUI) tetap mempertahankan pandangan konservatif dengan menegaskan larangan
nikah beda agama, yang kemudian berpengaruh pada praktik pencatatan pernikahan di Indonesia.
Ketegangan antara norma agama dan hukum positif ini menciptakan berbagai tantangan hukum bagi
pasangan yang ingin menikah lintas agama, baik dari segi administratif maupun pengakuan hukum di
masyarakat.

Dalam menghadapi transformasi ini, diperlukan pendekatan yang lebih inklusif dan kontekstual
dalam memahami hukum perdata Islam terkait nikah beda agama. Dialog antara pemuka agama,
akademisi, dan pembuat kebijakan menjadi kunci dalam merumuskan solusi yang tidak hanya
mempertahankan prinsip-prinsip syariah, tetapi juga memberikan kepastian hukum bagi masyarakat.
Pendekatan yuridis yang lebih fleksibel dan berbasis pada maqashid syariah dapat menjadi jalan
tengah dalam menjawab perdebatan ini, dengan tetap memperhatikan aspek keadilan dan
perlindungan hak asasi manusia. Dengan demikian, hukum perdata Islam dapat terus berkembang
secara adaptif tanpa kehilangan esensi dasarnya dalam menjaga ketertiban sosial dan nilai-nilai

keagamaan dalam praktik pernikahan di Indonesia.

Daftar Pustaka

A'yun, W. M, & Hidayatullah, A. H. (2023). Perspektif Maslahah Dalam Perjanjian Perkawinan
Mengenai Harta Dalam Undang-Undang Perkawinan. Harmoni, 22(1), 22-47.
https://doi.org/https://doi.org/10.38156/jihwp.v1i2.115

Achmad Asfi Burhanudin. (2019). Konsep Perjanjian Perkawinan Dalam Perspektif Perbandingan
Hukum.  El-Faqih:  Jurnal  Pemikiran @~ Dan  Hukum  Islam,  5(2), 133-152.
https://doi.org/10.29062 /faqih.v5i2.69

Ali, Z. (2021). Metode Penelitian Hukum. Sinar Grafika.

Anwar, A, Nasrullah, A, & Iswanto, J. (2024). Peran Kantor Urusan Agama dalam Optimalisasi
Pengelolaan Wakaf. Kartika: Jurnal Studi Keislaman, 4(2), 239-252.
https://doi.org/10.59240/kjsk.v4i2.47

Auni, L., Manan, A., & Abubakar, A. Y. (2022). Factors Changing the Gayo Ethnic’s Traditional Marriage
Procession in Lut Tawar Sub-District of Takengon, Central Aceh, Indonesia. Samarah: Jurnal
Hukum Keluarga Dan Hukum Islam, 6(2), 1-16. http://dx.doi.org/10.22373/sjhk.v6i2.14888

Azwar, S. (2014). Metode Penelitian. Pustaka Pelajar.

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



14

Bandiyah, S. (2021). Sebelum Ijab Kabul, Bekal untuk Kehidupan Rumah Tangga yang Bahagia. Pustaka
Alvabet.

Dardiri, A. F. (2019). Figh Moderat Muhammad Mushtafa Al-Zuhaily. Al-Mawarid Jurnal Syariah Dan
Hukum, 1(1), 99-116. https://doi.org/10.20885/mawarid.voll.iss1l.art6

Fahmi, A. (2019). Konstruksi Hukum Adat Pernikahan Masyarakat Melayu Palembang Berdasarkan
Syar’iat [slam. Medina-Te: Jurnal Studi Islam, 15(1), 17-38.
https://doi.org/10.19109/medinate.v15i1.3772

Fuji, A, Gassing, Q., & Mapuna, H. D. (2022). Peran Kantor Urusan Agama Dalam Meminimalisir Resepsi
Pernikahan Pada Masa Pandemi Covid-19. Qadauna, 3(2).
https://doi.org/10.24252 /qadauna.v3i2.23729

Gemilang, K. M. (2017). Pelaksanaan Kursus Perkawinan dalam Agama Islam dan Katolik Studi
Komparatif Evaluatif di KUA Nglipar dan Gereja Kristus Raja Baciro. UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta.

Haqg, M,, Jumni Nelli, & Erman Gani. (2023). Perjanjian Perkawinan Berdasarkan Kaidah Fighiyah Dan
Hukum Positif Di Indonesia. Jotika Research in Business Law, 2(2), 55-65.
https://doi.org/10.56445/jrbl.v2i2.93

Hernawati, H., & Istigamabh, I. (2021). Implementasi Prinsip-Prinsip Hukum Islam dalam Praktik Sewa
Guna Usaha (Leasing). Qadauna: Jurnal llmiah Mahasiswa Hukum Keluarga Islam, 2(1), 51-68.
https://doi.org/10.24252 /qadauna.v2i1.15987

Husnul, M. (2015). Bimbingan Perkawinan Islam dan Katolik Studi Komparasi Pedoman Perkawinan
Islam dan Katolik di Kota Yogyakarta. UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta.

Ismail, A. H. (2019). Pernikahan dan Syarat Sah Talak. Intiqad: Jurnal Agama Dan Pendidikan Islam,
11(1), 1-22. https://doi.org/https://doi.org/10.30596/intiqad.v11i1.3131

Itrawadi, Karyati, S., & Ulum, H. (2023). Telaah Kritis Metode Omnibus Law Dalam Pembentukan
Undang-Undang. Jurnal Risalah Kenotariatan, 4(2), 1-15.
https://doi.org/10.29303 /risalahkenotariatan.v4i2.177

Jakiyah, ]J., & Amelda, R. (2023). Analisis Peran Gender dalam Pembagian Tugas Keluarga: Masyarakat
Cipocok Kota Serang. Prosiding Seminar Nasional Pendidikan Non Formal, 1, 2023.

Kadir, I. A. (2025). Analisis Kinerja Pegawai Negeri Sipil di Dinas Kesehatan Kota Tidore Kepulauan
Berbasis SMART. Innovative: Journal Of Social Science Research, 5(1), 1-16.
https://doi.org/10.31004 /innovative.v5i1.17471

Karimulloh, Listiyandini, R. A, & Kusristanti, C. (2020). Program Penyuluhan Pra Nikah untuk
Meningkatkan Pengetahuan Mengenai Pernikahan Islami. Aksiologiya: Jurnal Pengabdian Kepada
Masyarakat, 4(2).

Kuswan Hadji, Devina Angelica, Efi Lailatun Nisfah, Erlingga Savril Maharani, Herfita Ayu Nayla, &
Clara Oktaviana. (2024). Perlindungan Hukum Terhadap Hak Asasi Manusia Dalam Hukum Tata
Negara. ALADALAH: Jurnal Politik, Sosial Hukum Dan Humaniora, 2(3), 25-33.
https://doi.org/10.59246/aladalah.v2i3.851

Lazuardi, F., & Viktorahadi, R. F. B. (2024). Pernikahan dalam Islam dan Katolik : Studi Perbandingan

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



15

Tujuan Kewajiban Suami-Isteri. Integritas: Peace and Interfaith Studies, 12(2), 26-37.
http://dx.doi.org/10.24014 /trs.v11i1.8290

Lestari, S. (2012). Penanaman Nilai Dan Penanganan Konflik Dalam Keluarga. Kencana.

Mailin. (2016). Komunikasi Penanaman Nilai-nilai Budaya Melayu Pada Masyarakat Batak Toba Muslim
Di Kota Tanjungbalai Sumatera Utara. UIN Sumatera Utara, Medan.

Muiksan, M. (2017). Asas Legalitas Dalam Hukum Pidana: Studi Komparatif Asas Legalitas Hukum
Pidana Indonesia Dan Hukum Pidana Islam (Jinayah). Serambi Hukum, 11(1), 1-16.
https://www.neliti.com/publications/163598/

Mustajab, M., & Zahara, C. N. (2023). Pandangan Ulama Kontemporer Dan Majelis Permusyawaratan
Ulama Kabupaten Pidie Terhadap Zakat Investasi Properti. Tahqgiqa: Jurnal Pemikiran Hukum
Islam, 17(2), 96-113. https://jurnal.stisalhilalsigli.ac.id/index.php/tahqiqa/article/view /288

Nurhadi. (2018). Undang-Undang No. 1 Tahun 1974 Tentang Pernikahan (Perkawinan) di Tinjau dari
Maqashid Syariah. UIR Law Review, 2(2), 1-5.
https://doi.org/10.25299 /uirlrev.2018.vol2(02).1841

Nurhayati, B. R. (2019). Harmonisasi Norma Hukum Bagi Perlindungan Hak Keperdataan Anak Luar
Kawin Dalam Sistem Hukum Indonesia. Ganesha Law  Review, 1(1), 55-67.
https://doi.org/10.23887 /glr.v1i1.19

Nuroniyah, W. (2017). Analisis Akad Nikah Via Teleconference Menurut Figih Mazhab Dan Hukum
Positif Indonesia. = Mahkamah: Jurnal Kajian  Hukum  Islam, 2(1), 131-153.
https://doi.org/10.24235/mahkamah.v2i1.1671

Pajriati, N., & Rohmah, R. A. (2022). Nilai-Nilai Tradisi Pada Upacara Tepuk Tepung Tawar Perkawinan
Adat Melayu Di Desa Rambah Hilir Timur. Bakoba: Journal of Social Science Education, 2(1), 127-
134. https://journal.upp.ac.id/index.php/bakoba/article/view/1216

Purnama, H. (2021). Hukum Islam, Adat dan Hukum Negara Dalam Perkawinan Masyarakat Suku
Melayu di Pekanbaru Riau: Keabsahan, Etika, dan Administrasi Perkawinan. Al-Ahwal: Jurnal
Hukum Keluarga Islam, 14(1), 1-10. https://doi.org/10.14421/ahwal.2021.14101

Rofiq, A. (2013a). Hukum Perdata Islam di Indonesia. Rajawali Pers.

Rofiq, A. (2013b). Hukum Perdata Islam di Indonesia. PT. Raja Grafika.

Saiin, A. (2015). Relevansi Kafd’ah Terhadap Keharmonisan Rumah Tangga Perspektif Normatif dan
Yuridis. Al-Ahwal: Jurnal Hukum Keluarga Islam, 8(1), 1-17.
https://doi.org/10.14421/ahwal.2015.08105

Sanusi, A. (2019). Menggagas Figih Moderat (Studi Analisis Kritis atas Metode Ijtihad Figih). Syaksia:
Jurnal Hukum Perdata Islam, 20(2), 1-16. https://doi.org/10.37035/syakhsia.v20i2.2352

Sibawaihi, M., & Baharun, M. (2017). Adat Pernikahan Melayu Jambi Perspektif ‘Urf Dalam Ilmu Ushul
Fiqih. Jurnal Istidlal, 1(2).

Silmi, F. 1. (2024). Perjanjian Perkawinan Perspektif Maqasid Syari’ah Imam Al-syatibi. Universitas
Islam Indonesia.

Sinaga, D. (2020). Implikasi Yuridis Terkait Peran Notaris Dalam Pengesahan Perjanjian Perkawinan Di

Indonesia Pasca Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 69/Puu-Xiii/2015. jurnal Hukum

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



16

De’Rechtsstaat, 6(2), 99-111.

Suadi, A. (2021). Juridical and Sociological Foundations of Institutionalizing Sharia Economics in
Indonesia. Lex Publica, 8(2), 29-46. https://doi.org/10.58829/1p.8.2.2021.29-46

Sudarsono. (1991). Hukum Perkawinan Nasional. Rineka Cipta.

Sukmadinata, N. S. (2007). Metode Penelitian Pendidikan. Remaja Rosdakarya.

Sunggono, B. (2007). Metode Penelitian Hukum. Raja Grapindo Persada.

Syarifuddin, A. (2007). Hukum Perkawinan Islam di Indonesia. Prenada Media.

Tamam, A. B. (2021). Kedudukan Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) dan Fatwa Dewan Syariah
Nasional (DSN) Dalam Sistem Hukum Indonesia. Al-Musthofa: Journal of Sharia Economics, 4(1),
62-78. https://doi.org/10.58518/al-musthofa.v4i1.739

Wibowo, S. (2018). Peran Majelis Ulama Indonesia Pada Masa Orde Baru 1975-1998 dan Relevansinya
Dalam Pembelajaran Sejarah. Candi: Jurnal Pendidikan Dan Penelitian Sejarah, 17(1), 1-17.
https://jurnal.uns.ac.id/candi/article/view/42767

Yanti, Z. (2022). Pendekatan Ma’'na Cum Maghza Tentang Arrijalu Qowwamuna “Ala An-Nisa.” El-
Magra’: Tafsir, Hadis Dan Teologi, 2(1), 1-15. https://dx.doi.org/10.31332/elmaqra.v2i1.3990

Zulfikar, T., & Fathinuddin, M. (2023). Hak Dan Kewajiban Orang Tua Terhadap Anak Berdasarkan
Pasal 45 Undang Undang Nomor 1 Tahun 1974 Tentang Perkawinan. Journal Evidence Of Law,
2(1), 31-39. https://doi.org/10.59066/jel.v2i1.230

Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research



