FRAME: Foundations of Research and Management in Education
Vol. 2, No. 2 (2025)

33
PERAN BUDAYA PESANTREN
DALAM MEMBANGUN TOLERANSI ANTAR BUDAYA
DI TENGAH KEBERAGAMAN SOSIAL
Dewi mir'atus sholihah!, Siti Aimah?
'Universitas KH. Mukhtar Syafaat Banyuwangi, (dewimiratusolehah123@gmail.com )
2Universitas KH. Mukhtar Syafaat Banyuwangi, (sitiaimah01@gmail.ac.id)
Avrticle Info ABSTRAK
Corresponding Author: Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis dan

Dewi mit'atus sholihah

WL mendeskripsikan strategi manajemen konflik yang diterapkan
Universitas KH Mukhtar Syafaat

Banyuwngi, Indonesia di pesantren modern, dengan fokus utama pada resolusi
dewimiratusolehah123@gmail.com konflik yang berakar pada nilai keadilan. Pesantren modern,

sebagai institusi pendidikan yang unik, sering menghadapi
Kata Kunci: berbagai bentuk konflik internal, mulai dari perselisihan antar
Budaya Pesantren santri hingga ketegangan antara pengajar dan manajemen,
Toleransi Antarbudaya yang memerlukan pendekatan penyelesaian yang efektif dan

Bahtsul Masail. . T . .
sesuai dengan karakter keagamaan institusi. Strategi resolusi

konflik berbasis nilai keadilan diidentifikasi sebagai model
yang mampu menyeimbangkan penegakan disiplin dan
pemenuhan hak-hak individu, sehingga menghasilkan solusi
yang dapat diterima semua pihak dan memelihara harmoni.
Pendekatan manajemen konflik di pesantren modern tidak
hanya bersifat kuratif (menyelesaikan masalah), tetapi juga
preventif, melalui penanaman nilai-nilai Islam, khususnya al-
‘adalah (keadilan), dalam kurikulum dan budaya sehari-hari.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa penggunaan mediasi,
musyawarah, dan intervensi yang adil oleh pimpinan
pesantren menjadi kunci sukses dalam menciptakan
lingkungan belajar yang kondusif. Strategi ini terbukti efektif
dalam meminimalkan eskalasi konflik dan memperkuat kohesi

sosial di antara komunitas pesantren.

Article history:

Submission 27 Desember 2025
Accepted 29 Desember 2025
Published 31 Desember 2025

Pendahuluan
Pesantren berfungsi sebagai ruang sosial dan kultural yang efektif dalam membangun

toleransi antarbudaya melalui praktik kehidupan komunal, tradisi keilmuan, dan keteladanan
kiai yang berlangsung secara berkelanjutan(Harahap dkk., 2025; Rusmiaty dkk., 2025;
Setiawati dkk., 2025). Kehidupan pesantren ditandai oleh interaksi intensif antarindividu
yang berasal dari latar belakang budaya, etnis, bahasa, dan kebiasaan yang beragam. Kondisi
ini menuntut adanya mekanisme sosial dan pendidikan yang mampu mengelola perbedaan

secara konstruktif. Budaya pesantren, yang berlandaskan nilai ukhuwah, musyawarah,

FRAME: Foundations of Research and Management in Education


mailto:dewimiratusolehah123@gmail.com
mailto:sitiaimah01@gmail.ac.id
mailto:dewimiratusolehah123@gmail.com

34
FRAME: Foundations of Research and Management in Education

moderasi (tawassuth), toleransi (tasamuh), dan keadilan (ta‘adul), menyediakan kerangka
normatif sekaligus praktis bagi santri untuk memahami perbedaan sebagai realitas sosial
yang harus disikapi secara dialogis dan beretika. Fakta empiris di lingkungan pesantren
menunjukkan bahwa toleransi tidak hanya diajarkan secara normatif, tetapi
diinternalisasikan melalui praktik sosial sehari-hari.

Pengkajian Kitab Kuning dengan pendekatan kontekstual dan paradigma fikih sosial
membentuk pemahaman keagamaan yang berorientasi pada kemaslahatan publik(Fauzi
dkk., 2022; Mustofa, 2025; Ramdani dkk., 2025). Metode Bahtsul Masail melatih santri
menghargai ikhtilaf dan mengembangkan kecerdasan berargumen tanpa klaim kebenaran
tunggal. Selain itu, keteladanan kiai yang terbuka terhadap dialog lintas budaya dan agama,
serta praktik keramahan pesantren dalam menerima tamu dari berbagai latar belakang,
menjadi hidden curriculum yang memperkuat pembentukan sikap toleran santri. Dengan
demikian, budaya pesantren secara faktual berperan sebagai laboratorium sosial yang
mereproduksi nilai toleransi antarbudaya melalui kesinambungan antara ajaran teologis,
praktik pedagogis, dan pengalaman sosial. Peran ini menempatkan pesantren sebagai
institusi strategis dalam membangun harmoni sosial dan memperkuat kohesi masyarakat
multikultural di tengah dinamika keberagaman

Budaya pesantren merupakan sistem nilai yang khas dan berpengaruh kuat dalam
pembentukan karakter santri(Mediawati, 2023; Suryani & Nadira, 2025). Pesantren
dipahami tidak hanya sebagai lembaga pendidikan keagamaan, tetapi juga sebagai
komunitas sosial yang memiliki tradisi, norma, dan pola relasi yang membentuk cara
pandang santri terhadap kehidupan bermasyarakat. Nilai-nilai seperti kedisiplinan,
kesederhanaan, ketaatan kepada kiai, kebersamaan, serta penghargaan terhadap tradisi
keilmuan menjadi ciri utama budaya pesantren yang terus direproduksi melalui kehidupan
sehari-hari (Setiawan & Ferawati, 2025).

Pesantren memiliki peran signifikan dalam membangun sikap toleransi dan moderasi
beragama di tengah masyarakat multikultural(Awaliah dkk., 2024; Malik dkk., 2025).
Penelitian-penelitian tersebut umumnya menempatkan pesantren tidak hanya sebagai
institusi pendidikan keagamaan, tetapi juga sebagai agen sosial dan kultural yang
berkontribusi dalam pembentukan harmoni sosial. Studi-studi tentang budaya pesantren
menegaskan bahwa nilai-nilai seperti ukhuwah, musyawarah, tawassuth (moderasi),

tasamuh (toleransi), dan ta‘adul (keadilan) menjadi fondasi utama dalam membentuk sikap

FRAME: Foundations of Research and Management in Education



35
FRAME: Foundations of Research and Management in Education

inklusif santri terhadap perbedaan budaya dan agama(HABIBURROHMAN, 2025; Kholiq,
2024; RIZKON, 2024).

Penelitian lain yang berfokus pada kehidupan sosial santri menemukan bahwa pola
hidup komunal di pesantren mendorong terjadinya interaksi intensif antarindividu dari latar
belakang sosial dan budaya yang beragam(Azzahra, 2025; Nurjamaludin dkk., 2025).
Interaksi tersebut berfungsi sebagai proses pembelajaran sosial yang efektif dalam
menumbuhkan sikap saling menghormati, empati, dan kemampuan beradaptasi terhadap
perbedaan. Perbedaan kebiasaan, bahasa, dan tradisi daerah tidak dipandang sebagai sumber
konflik, melainkan sebagai bagian dari realitas sosial yang harus dikelola melalui dialog dan
kebersamaan.

Kebaruan penelitian ini terletak pada pendekatan integratif dalam menganalisis peran
budaya pesantren dalam membangun toleransi antarbudaya, dengan mengaitkan secara
simultan transformasi ajaran teologis menjadi etika sosial melalui pengkajian Kitab Kuning
dan paradigma fikih sosial, praktik pedagogis melalui metode Bahtsul Masail sebagai ruang
dialektika toleransi intelektual, serta keteladanan kiai sebagai hidden curriculum dalam
pembentukan sikap toleran santri. Berbeda dengan penelitian-penelitian sebelumnya yang
cenderung bersifat parsial dan normatif, penelitian ini mengisi celah kajian dengan
menghadirkan analisis empiris dan kontekstual yang memadukan dimensi teologis,
pedagogis, dan kultural dalam satu kerangka analisis terpadu, khususnya pada konteks
Pondok Pesantren Darussalam Blokagung Banyuwangi, sehingga memperkuat pemahaman
tentang pesantren sebagai laboratorium sosial yang efektif dalam memproduksi dan
mereproduksi nilai toleransi antarbudaya di tengah masyarakat multikultural. Tujuan
penelitian ini Adalah untuk menganalisis bagaimana peran Budaya Pesantren dalam

Membangun Toleransi Antarbudaya di Tengah Keberagaman Sosial.

Metode Penelitian
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain deskriptif-analitis

(Setiawan dkk., 2024)(Azhari dkk., 2025). Pendekatan ini dipilih karena penelitian bertujuan
untuk menganalisis budaya pesantren beserta praktik pendidikan dan sosialnya dalam
membentuk sikap toleransi antarbudaya. Melalui pendekatan kualitatif, peneliti dapat
mengkaji makna, nilai, dan proses yang melatarbelakangi praktik toleransi di lingkungan

pesantren, sehingga fenomena yang diteliti tidak hanya dipahami pada tataran deskriptif,

FRAME: Foundations of Research and Management in Education



36
FRAME: Foundations of Research and Management in Education

tetapi juga dianalisis secara kontekstual dan interpretatif(Setiawan, 2024); (Poltak &
Widjaja, 2024) .

Penelitian ini dilaksanakan di Pondok Pesantren Darussalam Blokagung
Banyuwangi, yang memiliki karakter multikultural dengan santri yang berasal dari berbagai
daerah, latar budaya, dan sosial. Lokasi ini dipilih karena relevan untuk menganalisis
dinamika budaya pesantren dalam merespons keberagaman. Subjek penelitian meliputi kiai,
ustaz, dan santri, yang ditentukan secara purposive sampling berdasarkan keterlibatan dan
pengalamannya dalam proses pendidikan serta kehidupan sosial pesantren. Pemilihan subjek
tersebut dimaksudkan untuk memperoleh data yang komprehensif dan mendalam guna
menunjang analisis penelitian (Mahbubi, 2013, 2025b).

Pengumpulan data dilakukan melalui wawancara mendalam, observasi partisipatif,
dan dokumentasi (Achjar dkk., 2023; Lestari dkk., 2024; Santoso dkk., 2022). Wawancara
mendalam digunakan untuk menganalisis pandangan dan pengalaman subjek terkait nilai
toleransi, keberagaman, serta praktik pendidikan pesantren. Observasi partisipatif dilakukan
untuk mengamati secara langsung pola interaksi sosial, kegiatan pembelajaran, dan praktik
keseharian santri yang mencerminkan nilai toleransi. Dokumentasi digunakan sebagai data
pendukung untuk memperkuat analisis melalui arsip, catatan kegiatan, dan dokumen
kelembagaan Pesantren (Mahbubi, 2025a).

Analisis data dilakukan secara interaktif dan simultan sejak tahap pengumpulan data
hingga penarikan kesimpulan. Model analisis yang digunakan mengacu pada Miles dan
Huberman, vyang meliputi reduksi data, penyajian data, dan penarikan
kesimpulan/verifikasi(Muntatsiroh & Asmendri, 2023)(Setiawan dkk., 2025). Data yang
terkumpul direduksi dengan cara mengelompokkan informasi sesuai tema penelitian,
kemudian disajikan dalam bentuk narasi analitis dan kategorisasi tematik. Tahap akhir
berupa penarikan kesimpulan dilakukan melalui proses interpretasi kritis untuk menganalisis
hubungan antara budaya pesantren dan pembentukan sikap toleransi antarbudaya.

Keabsahan data dijaga melalui penerapan triangulasi sumber dan metode.
Triangulasi sumber dilakukan dengan membandingkan data dari kiai, ustaz, dan santri,
sedangkan triangulasi metode dilakukan dengan mencocokkan hasil wawancara, observasi,
dan dokumentasi(Setiawan dkk., 2022). Selain itu, dilakukan member check untuk
memastikan kesesuaian hasil analisis dengan pengalaman dan pandangan informan.
Langkah-langkah tersebut bertujuan untuk menjamin Kkredibilitas, konsistensi, dan

keabsahan temuan penelitian.

FRAME: Foundations of Research and Management in Education



37
FRAME: Foundations of Research and Management in Education

Hasil Dan Pembahasan

Budaya pesantren memiliki peran yang sangat strategis dalam membangun toleransi
antarbudaya di tengah masyarakat yang majemuk. Dalam konteks keberagaman sosial
Indonesia yang ditandai oleh perbedaan etnis, budaya, bahasa, dan agama, pesantren tidak
hanya berfungsi sebagai lembaga pendidikan keagamaan, tetapi juga sebagai ruang sosial
yang menanamkan nilai-nilai kemanusiaan, kebersamaan, dan kebangsaan. Kehidupan
pesantren yang bercirikan kebersamaan, kedisiplinan, serta interaksi intensif antarindividu
dari latar belakang sosial dan budaya yang beragam menjadikannya sebagai laboratorium
sosial yang efektif dalam membentuk sikap saling menghargai dan toleran. Melalui tradisi
keilmuan, keteladanan kiai, serta praktik kehidupan sehari-hari yang menekankan nilai
ukhuwah, moderasi, dan penghormatan terhadap perbedaan, pesantren berkontribusi secara
nyata dalam membangun harmoni sosial dan memperkuat toleransi antarbudaya di tengah
dinamika masyarakat plural.

Transformasi Teologi Menjadi Etika Sosial

Budaya pendidikan pesantren menempatkan pengkajian teks-teks klasik Islam (Kitab
Kuning) sebagai fondasi utama dalam pembentukan karakter dan etika sosial santri.
Penguasaan terhadap teks tidak berhenti pada aspek kognitif dan normatif, melainkan
diarahkan pada proses pemaknaan kontekstual yang relevan dengan dinamika kehidupan
masyarakat yang majemuk. Melalui pendekatan pedagogis yang reflektif dan aplikatif, nilai-
nilai yang terkandung dalam Kitab Kuning diinternalisasikan sebagai pedoman etika
pergaulan, sehingga santri dibentuk untuk memiliki sikap terbuka, adil, dan menghargai
perbedaan dalam interaksi sosial sehari-hari.

Proses internalisasi nilai tersebut selanjutnya diperkuat melalui pengembangan
konsep ukhuwah yang bersifat komprehensif dan berlapis. Pesantren tidak hanya
menanamkan ukhuwah Islamiyah sebagai basis solidaritas keagamaan, tetapi juga
mengembangkan ukhuwah wataniyah yang meneguhkan kesadaran kebangsaan serta
ukhuwah basyariyah yang menegaskan persaudaraan universal antar sesama manusia.
Ketiga dimensi ukhuwah ini membentuk kerangka relasi sosial yang inklusif, di mana
identitas keagamaan dan kultural tidak diposisikan secara eksklusif, melainkan sebagai
bagian dari realitas sosial yang harus dikelola secara harmonis. Dalam konteks inilah
ukhuwah basyariyah berfungsi sebagai landasan normatif bagi tumbuhnya sikap toleransi
antarbudaya.

FRAME: Foundations of Research and Management in Education



38
FRAME: Foundations of Research and Management in Education

Kerangka nilai yang bersumber dari Kitab Kuning dan konsep ukhuwah tersebut
kemudian diartikulasikan lebih lanjut melalui paradigma fikih sosial yang berkembang di
lingkungan pesantren. Paradigma ini menegaskan bahwa pemahaman dan penerapan hukum
Islam harus berorientasi pada prinsip kemaslahatan publik dan keadilan sosial. Dengan
demikian, keberagamaan tidak dimaknai secara tekstual dan rigid, tetapi diposisikan sebagai
sistem nilai yang responsif terhadap konteks sosial dan budaya. Pendekatan fikih sosial ini
melahirkan corak keberagamaan yang moderat, dialogis, dan inklusif, sekaligus memperkuat
peran pesantren sebagai institusi pendidikan yang berkontribusi dalam membangun toleransi

antarbudaya dan harmoni sosial di tengah keberagaman masyarakat.

“Dalam mengajar fikih, kami selalu tekankan tujuan hukumnya apa, yaitu maslahat. Jadi santri diajak
berpikir bahwa perbedaan itu wajar, dan agama tidak boleh digunakan untuk menyakiti orang lain atau
menolak tradisi selama tidak bertentangan dengan prinsip dasar.”(USTAD)

“Di pesantren, teman-teman berasal dari berbagai daerah. Awalnya ada perbedaan kebiasaan, tapi lama-
lama terbiasa. Kami diajarkan saling menghormati, dan kalau ada perbedaan biasanya diselesaikan
dengan musyawarah.” (SANTRI)

Pernyataan ustaz dan santri tersebut menunjukkan bahwa pembentukan sikap toleransi di
pesantren berlangsung melalui integrasi antara pendekatan pedagogis dan pengalaman sosial
sehari-hari. Penekanan ustaz pada tujuan hukum Islam yang berorientasi pad a kemaslahatan
(maslahah) mencerminkan penerapan fikih sosial yang mendorong santri memahami agama
secara substantif dan kontekstual, sehingga perbedaan dipandang sebagai realitas yang wajar
dan agama tidak dijadikan legitimasi untuk menolak tradisi lokal atau menyakiti pihak lain
selama tidak bertentangan dengan prinsip dasar ajaran Islam. Pemahaman ini kemudian
terinternalisasi dalam praktik kehidupan santri, sebagaimana tercermin dari pengalaman
hidup bersama dalam lingkungan pesantren yang multikultural, di mana perbedaan
kebiasaan disikapi melalui sikap saling menghormati dan diselesaikan secara dialogis
melalui musyawarah. Dengan demikian, pesantren berfungsi sebagai ruang pendidikan
sekaligus ruang sosial yang efektif dalam menanamkan nilai toleransi antarbudaya melalui
kesinambungan antara pembelajaran keagamaan dan praktik sosial yang inklusif.
Metode Bahtsul Masail sebagai Ruang Dialektika

Di Pondok Pesantren Darussalam Blokagung, metode Bahtsul Masail tidak hanya

diposisikan sebagai kegiatan diskusi keagamaan, tetapi juga sebagai instrumen strategis
dalam pembentukan tradisi intelektual dan sikap toleransi di kalangan santri. Kegiatan ini

menjadi bagian integral dari sistem pendidikan pesantren, khususnya di lingkungan

FRAME: Foundations of Research and Management in Education



39
FRAME: Foundations of Research and Management in Education

Madrasah Diniyah Al Amiriyyah, dan dilaksanakan secara rutin sebagai sarana penguatan
nalar kritis, etika dialog, serta penghargaan terhadap keberagaman pemikiran keislaman.
Secara struktural, Bahtsul Masail diwajibkan bagi santri Diniyah Al Amiriyyah mulai dari
jenjang Wustho hingga Ulya. Dalam forum ini, santri dilibatkan secara aktif untuk
membahas berbagai persoalan keagamaan dan sosial dengan merujuk pada khazanah
keilmuan klasik dari beragam mazhab dan pandangan ulama. Proses ini membiasakan santri
untuk memahami realitas ikhtilaf sebagai bagian yang inheren dalam tradisi keilmuan Islam,
sehingga mereka belajar bahwa kebenaran dalam ranah ijtihad tidak bersifat tunggal,
melainkan plural dan kontekstual.

Selain menjadi agenda pembelajaran rutin, Bahtsul Masail di Pondok Pesantren
Darussalam Blokagung juga memiliki dimensi kultural yang kuat karena secara konsisten
dilaksanakan sebagai bagian dari rangkaian kegiatan menyambut Haul Masyayikh
Blokagung setiap tahunnya. Momentum tersebut mempertegas posisi Bahtsul Masail bukan
hanya sebagai forum akademik, tetapi juga sebagai tradisi pesantren yang sarat dengan nilai
historis, spiritual, dan sosial. Melalui kesinambungan antara aktivitas pedagogis dan agenda
kultural pesantren ini, Bahtsul Masail berfungsi sebagai ruang dialektika yang efektif dalam
menanamkan sikap toleransi intelektual, kecerdasan berargumen, serta kesiapan santri untuk

berinteraksi secara konstruktif dalam masyarakat multikultural.

Tabel 1. Ringkasan Implementasi Bahtsul Masail di Pondok Pesantren Darussalam Blokagung

Aspek Utama Ringkasan DesKkripsi

Bahtsul Masail dilaksanakan di Pondok Pesantren Darussalam Blokagung,
Objek & Konteks

khususnya Madrasah Diniyah Al Amiriyyah
Peserta Santri jenjang Wustho hingga Ulya

Bentuk Kegiatan Diskusi keagamaan berbasis kitab klasik dengan beragam perspektif ulama

Nilai yang
Penghargaan terhadap perbedaan pendapat (ikhtilaf) dan etika berdiskusi
Ditanamkan
Fungsi
Media pembelajaran demokratis dan toleransi intelektual
Pendidikan

Dimensi Kultural Agenda rutin tahunan dalam rangka Haul Masyayikh Blokagung

Tabel diatas menunjukkan bahwa Bahtsul Masail di Pondok Pesantren Darussalam
Blokagung berfungsi tidak hanya sebagai metode pembelajaran keagamaan, tetapi juga
sebagai ruang pembentukan toleransi intelektual dan sosial santri. Keterlibatan santri

Diniyah Al Amiriyyah dari jenjang Wustho hingga Ulya dalam diskusi berbasis kitab klasik

FRAME: Foundations of Research and Management in Education



40
FRAME: Foundations of Research and Management in Education

dengan beragam perspektif ulama membiasakan mereka memahami realitas ikhtilaf sebagai
bagian inheren dari tradisi keilmuan Islam. Pelaksanaan Bahtsul Masail yang terintegrasi
dengan agenda kultural Haul Masyayikh Blokagung memperkuat internalisasi nilai-nilai
demokrasi, dialog, dan penghargaan terhadap perbedaan, sehingga berdampak pada
terbentuknya karakter santri yang moderat, inklusif, dan toleran dalam menghadapi

keberagaman sosial dan budaya di masyarakat.
Figur Kiai sebagai Teladan (Role Model)
Dalam struktur sosial pesantren, figur kiai menempati posisi sentral sebagai rujukan

moral dan simbol otoritas keilmuan yang pengaruhnya tidak hanya dirasakan oleh santri,
tetapi juga oleh masyarakat sekitar yang berasal dari latar belakang agama dan budaya yang
beragam. Keteladanan kiai tercermin dalam sikap, tutur kata, serta cara menyikapi
perbedaan, sehingga secara tidak langsung membentuk pola pikir dan perilaku santri dalam
memandang keberagaman. Kehadiran kiai sebagai figur panutan menjadikan pesantren
sebagai ruang pembelajaran nilai-nilai toleransi yang tidak hanya diajarkan secara normatif,
tetapi juga dipraktikkan secara nyata dalam kehidupan sehari-hari.

Peran kiai sebagai teladan tersebut semakin kuat melalui praktik diplomasi budaya
yang dilakukan dalam berbagai forum lintas iman. Keterlibatan aktif kiai dalam dialog
antaragama serta keterbukaan pesantren terhadap kunjungan komunitas non-Muslim
menunjukkan sikap keberagamaan yang inklusif dan terbuka. Praktik ini tidak hanya
memperkuat relasi sosial antar komunitas, tetapi juga memberikan pengalaman langsung
bagi santri tentang pentingnya membangun komunikasi yang saling menghormati di tengah
perbedaan keyakinan.

Sikap dialogis dan santun kiai dalam merespons perbedaan pandangan berfungsi
sebagai “kurikulum tersembunyi” (hidden curriculum) yang secara efektif membentuk
karakter santri. Tanpa harus disampaikan melalui materi formal, santri belajar bahwa
perbedaan bukanlah ancaman, melainkan realitas sosial yang harus dihadapi dengan
kebijaksanaan dan etika. Dengan demikian, figur kiai berperan strategis dalam menanamkan
nilai toleransi antarbudaya melalui keteladanan yang berkelanjutan, sekaligus
mempersiapkan santri untuk berinteraksi secara konstruktif dengan dunia luar yang
multikultural.

“Santri itu melihat langsung contoh dari kiai. Cara beliau berbicara dengan tamu, termasuk yang beda
agama, itu jadi pelajaran tersendiri. Tanpa disuruh pun santri jadi tahu bagaimana harus bersikap.”

“Setiap tamu yang datang diperlakukan dengan baik, bahkan dipersilakan untuk masuk ke dapur dan
menikmati hidangan terlebih dahulu sebagai bentuk penghormatan dan keramahan pesantren. Dari

FRAME: Foundations of Research and Management in Education



41
FRAME: Foundations of Research and Management in Education

pengalaman tersebut, kami belajar bahwa perbedaan merupakan sesuatu yang wajar dan harus disikapi
dengan kesantunan.

Kedua pernyataan tersebut menunjukkan bahwa pembentukan sikap toleransi di
pesantren berlangsung melalui mekanisme keteladanan (role modeling) yang bersifat praktis
dan berkelanjutan. Sikap kiai yang santun dan terbuka dalam berinteraksi dengan tamu dari
latar belakang agama yang berbeda berfungsi sebagai pembelajaran nonformal yang efektif
bagi santri. Tanpa instruksi verbal yang bersifat doktrinal, santri belajar memahami bahwa
penghormatan terhadap perbedaan merupakan bagian dari etika sosial yang harus
dipraktikkan. Praktik keramahan pesantren, seperti memperlakukan setiap tamu dengan
penuh penghormatan, memperkuat internalisasi nilai toleransi dan membentuk kesiapan
santri untuk berinteraksi secara wajar, santun, dan inklusif dalam masyarakat yang

multikultural.

Kesimpulan

Berdasarkan analisis mendalam terhadap implementasi strategi manajemen konflik
di Pesantren Mabadiul lhsan Tegalsari, Banyuwangi, dapat disimpulkan bahwa resolusi
konflik berbasis nilai keadilan (al-'adalah) merupakan fondasi utama yang berhasil
menciptakan lingkungan komunal yang harmonis dan edukatif. Penelitian ini menegaskan
bahwa manajemen konflik di pesantren modern tidak hanya berkutat pada penegakan aturan
dan disiplin semata, (Hasanah dkk., 2019) tetapi merupakan proses tarbiyah (pendidikan)
yang bertujuan membentuk karakter santri yang bertanggung jawab dan bermoral.

Strategi inti yang diterapkan, yaitu Musyawarah dan Mediasi, memastikan bahwa
setiap perselisihan, mulai dari konflik antar santri hingga isu-isu kedisiplinan yang lebih
besar, diselesaikan melalui mekanisme yang transparan, partisipatif, dan imparsial.
Pimpinan Pesantren, yang diwakili oleh Kiyai, berfungsi sebagai role model keadilan,
memastikan bahwa sanksi atau keputusan yang diambil tidak pernah didasarkan pada
favoritisme, latar belakang sosial santri, atau senioritas, melainkan murni pada bukti faktual
dan niat di balik pelanggaran (Widodo, 2025). Penggunaan Dewan Keamanan dan Guru
sebagai mediator menunjukkan adanya desentralisasi otoritas yang terstruktur, namun tetap
berada di bawah supervisi nilai moralitas yang ketat.

Hasilnya, santri cenderung menerima konsekuensi secara sukarela, karena mereka
meyakini proses yang dilalui telah adil, yang pada gilirannya mengurangi resistensi dan
dendam pasca-konflik. Lebih dari sekadar penyelesaian kasus, pendekatan ini bertindak

FRAME: Foundations of Research and Management in Education



42
FRAME: Foundations of Research and Management in Education

sebagai mekanisme preventif, di mana penanaman nilai keadilan secara konsisten dalam tata
tertib dan kegiatan sehari-hari (seperti muhadharah dan kajian kitab) secara bertahap
membentuk budaya pesantren yang menghargai hak dan kewajiban masing-masing individu
(Hidayah, 2024).

Dengan demikian, Pesantren Mabadiul Ihsan berhasil membuktikan bahwa
pengelolaan konflik yang efektif dan berkelanjutan dalam institusi pendidikan Islam sangat
bergantung pada konsistensi implementasi nilai keadilan sebagai pilar utama, yang pada
akhirnya memperkuat kohesi sosial, memelihara mashlahah (kemaslahatan umum), dan
mendukung tercapainya tujuan pendidikan pesantren secara menyeluruh. (Ahmadi, 2023)
Keberhasilan model ini menjadi rekomendasi penting bagi lembaga pendidikan sejenis untuk
mengadopsi kerangka manajemen konflik yang secara eksplisit mengintegrasikan nilai-nilai

moral dan etika sebagai landasan resolusi.

Daftar Pustaka
Achjar, K. A. H., Rusliyadi, M., Zaenurrosyid, A., Rumata, N. A., Nirwana, I., & Abadi, A.

(2023). Metode penelitian kualitatif: Panduan praktis untuk analisis data kualitatif
dan studi kasus. PT. Sonpedia Publishing Indonesia.

Ahmadi, M. (2023). Analisis Tujuan Pendidikan Agama Islam Di Pesantren Berdasarkan
Undang-Undang No. 18 Tahun 2019. Literasi: Jurnal IImu Pendidikan, 14(1), 40—
46.

Awaliah, N., Shanie, A., Suryahadi, W., Zahra, R. F., Rohman, F., Zulfa, A. A., & Putri, S.
A. E. (2024). Tantangan dan peran moderasi beragama dalam membangun harmoni
sosial dalam lingkungan pondok pesantren. JURNAL HARMONI NUSA BANGSA,
2(1), 99-1009.

Azhari, A. K., Anggraini, P., Ummah, L. R., Rofiq, A., & Timur, J. (2025). Pendidikan Salaf
dan Inovasi Modern dalam Kurikulum Pesantren Pendidikan Salaf dan Inovasi
Modern dalam Kurikulum Pesantren menunjukkan bahwa Penelitian mengenai
Pendidikan Salaf Dan Inovasi Modern Dalam Kurikulum Pesantren sudah banyak
di teliti , Pendid. 2.

Azzahra, N. Z. (2025). KOMUNIKASI ANTARBUDAYA DALAM INTERAKSI SOSIAL
PESANTREN. Deliberatio: Jurnal Mahasiswa Komunikasi, 5(1), 120-134.

FRAME: Foundations of Research and Management in Education



43
FRAME: Foundations of Research and Management in Education

Fauzi, M. N., Manshur, A., & Lestari, M. B. (2022). Relasi Studi Islam Pendekatan MIT dan
Nalar Kitab Kuning MUFADA Mahasiswa: Telaah Fenomenologis-Antropologis.
Jurnal Islam Nusantara, 6(2), 32-50.

HABIBURROHMAN, M. (2025). RELEVANSI LIVING DAKWAH DALAM PENGUATAN
PENDIDIKAN WAWASAN KEBANGSAAN DI PESANTREN ORA AJl
YOGYAKARTA. Universitas Islam Sultan Agung.

Harahap, R. A., Halim, M., Almadani, A., Harahap, F. S., & Hasibuan, A. M. S. (2025).
Islam Nusantara dan Pendidikan Agama: Studi Peran Pondok Pesantren dalam
Pembentukan Karakter Generasi. Reflection: Islamic Education Journal, 2(2), 91—
102.

Hasanah, A., Yulianti Zakiah, Q., Heryati, Y., & Gunawan, H. (2019). Penguatan karakter
kebangsaan di pesantren. Mimbar Pustaka.

Hidayah, N. (2024). Implementasi Pendidikan Profetik Melalui Kegiatan Sekolah Sebagai
Upaya Penanggulangan Kenakalan Remaja di SMK Negeri 4 Yogyakarta.
Universitas Islam Indonesia.

Kholig, A. (2024). Analisis Peran Pendidikan Islam dalam Pencegahan Radikalisme. Jurnal
Manajemen Islam, 1(1), 104-126.

Lestari, N., Aprisa, M. T., & Dewi, D. E. C. (2024). Eksplorasi Strategi Pengumpulan Data
Dalam Penelitian Kualitatif Dan Kuantitatif; Studi Perbandingan Metode Tesis Di
Kalangan Akademisi. Irsyaduna: Jurnal Studi Kemahasiswaaan, 4(3), 380-388.

Mahbubi, M. (2013). Pendidikan Karakter Implementasi Aswaja Sebagai Nilai Pendidikan
Karakter. Pustaka llmu.

Mahbubi, M. (2025a). METOPEN FOR DUMMIES: Panduan Riset Buat Kaum Rebahan,
Tugas Akhir Lancar, Rebahan Tetap Jalan!, (1 ed.). Global Aksara Pers.

Mahbubi, M. (2025b). Pendidikan Karakter Di Era Digital: Memahami Peran Kemerdekaan
Indonesia Dalam Pembentukan Remaja Berkarakter. Al-Abshor : Jurnal Pendidikan
Agama Islam, 2(4), 367-378. https://doi.org/10.71242/3x92de18

Malik, M. A. M., Dinata, F. R., & Kuswadi, A. (2025). Tantangan dan Peluang Manajemen
Pendidikan Islam dalam Penguatan Moderasi Beragama di Lingkungan Pesantren.
Islamic Management: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 1(2), 15-22.

Mediawati, B. T. E. (2023). Transformasi nilai-nilai Islam melalui pendidikan pesantren:
Implementasi dalam pembentukan karakter santri. Journal of International

Multidisciplinary Research Vol, 1(1).

FRAME: Foundations of Research and Management in Education



44
FRAME: Foundations of Research and Management in Education

Muntatsiroh, A., & Asmendri. (2023). Pentingnya Manajemen Peserta Didik untuk
Meningkatkan Kualitas Peserta Didik. Jurnal Pendidikan dan Konseling, 5(1), 3083—
3097.

Mustofa, I. (2025). Kontekstualisasi Kitab Kuning: Fikih Muamalah dan Transformasi
Pengembangan Ekonomi Pesantren. Idea Press Yogyakarta.

Nurjamaludin, N., Purkon, U., & Anwar, U. (2025). Interaksi Individu dan Kelompok di
Pondok Pesantren Kalangsari. Excellent: Journal of Islamic Studies, 2(1), 1-9.

Poltak, H., & Widjaja, R. R. (2024). Pendekatan Metode Studi Kasus dalam Riset Kualitatif.
Local Engineering, 2(1), 31-34. https://doi.org/10.59810/lejlace.v2i1.89

Ramdani, N. A., Majid, Y. I, Fuaddy, A. A., & Syaifuallah, A. (2025). Pendekatan
Kontekstual dalam Pembelajaran Kitab Kanzur Roghibin Mahalli pada Bab Nikah di
Pondok Pesantren Raudlatul Muhibbin Al-Mustainiyyah Surakarta: Contextual
Approach in Learning the Book of Kanzur Roghibin Mahalli in the Marriage Chapter
at the Raudlatul Muhibbin Al-Mustainiyyah Islamic Boarding School in Surakarta.
DIRASAH: Jurnal Kajian Islam, 2(4), 387-395.

RIZKON, J. (2024). Upaya Menanamkan Nilai Nilai Moderasi Beragama di Pondok
Pesantren Miftahurrohmah Kecamatan Pesisir Tengah Kabupaten Pesisir Barat.
UIN RADEN INTAN LAMPUNG.

Rusmiaty, R., Aras, M., Nurfadhil, A., Arnadi, A., & Hadade, H. (2025). KONTRIBUSI
PONDOK PESANTREN DALAM PEMBENTUKAN MASYARAKAT DAN
PENGUATAN BUDAYA LOKAL. Al-Irsyad: Journal of Education Science, 4(2),
214-225.

Santoso, S., Kusnanto, E., & Saputra, M. R. (2022). Perbandingan metode pengumpulan data
dalam penelitian kualitatif dan kuantitatif serta aplikasinya dalam penelitian
akuntansi interpretatif. OPTIMAL Jurnal Ekonomi dan Manajemen, 2(3), 351-360.

Setiawan, A. (2024). Memodifikasi Sistem Pendidikan di Sekolah Menengah dengan
Pemberdayaan Media Digital dan Keterampilan Informasi dalam Kurikulum
Merdeka mengutamakan keterlibatan siswa secara langsung dalam proses belajar (
Arwitaningsih et al. Pembelajaran dengan membua. 2(6).

Setiawan, A., Azhari, A. K., & Rofig, A. (2025). Pembinaan Kepemimpinan Melalui
Organisasi Kesiswaan Di Madrasah. Tadbir: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam,
13(1), 99-114. https://doi.org/10.30603/tjmpi.v13i1.5772

FRAME: Foundations of Research and Management in Education



45
FRAME: Foundations of Research and Management in Education

Setiawan, A., Fawaz, A. H. S. Al, & Ilmi, R. M. (2022). Indonesian Research Journal on
Education: Jurnal llmu Pendidikan. 2(3), 1030-1037.

Setiawan, A., & Ferawati, L. A. E. (2025). Education Financing Management in the Digital
Era: An Analysis of the Role of Virtual Accounts Tuition Payments in Islamic
Boarding School. January, 1-15.

Setiawan, A., Huzali, 1., & Wafiroh, N. (2024). The Role of Performance Appraisal on
Educator Retention and Motivation in Islamic Junior School. 7(4), 278-285.
Setiawati, F., Sidik, F. R. A., Hamidah, E. E. R., Pane, F. A., & Erihadiana, M. (2025).
TRANSFORMASI PENDIDIKAN ISLAM DALAM LINGKUP DIMENSI SOSIO-
KULTURAL DI PONDOK PESANTREN DAARUL HUDA CIAMIS. Tadbir:

Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 13(2), 384—-394.

Suryani, A., & Nadira, T. (2025). TRADISI PESANTREN SEBAGAI BASIS
PEMBENTUKAN KARAKTER SANTRI DI TENGAH ARUS MODERNISASI
DAN PERUBAHAN SOSIAL. Jurnal Ekshis, 3(2), 177-185.

Widodo, W. (2025). Manajemen Konflik dalam Pondok Pesantren: Pendekatan Islami untuk
Penyelesaian Masalah: Penelitian. Jurnal Pengabdian Masyarakat dan Riset
Pendidikan, 4(1), 138-151.

FRAME: Foundations of Research and Management in Education



