
      33  

FRAME: Foundations of Research and Management in Education 

FRAME: Foundations of Research and Management in Education 
Vol. 2, No. 2 (2025)  

 

PERAN BUDAYA PESANTREN  
DALAM MEMBANGUN TOLERANSI ANTAR BUDAYA  

DI TENGAH KEBERAGAMAN SOSIAL 
 

Dewi mir'atus sholihah1, Siti Aimah2 
1Universitas KH. Mukhtar Syafaat Banyuwangi, (dewimiratusolehah123@gmail.com ) 

2Universitas KH. Mukhtar Syafaat Banyuwangi, (sitiaimah01@gmail.ac.id) 
 

Article Info  ABSTRAK  

Corresponding Author: 
Dewi mir'atus sholihah 
Universitas KH Mukhtar Syafaat 
Banyuwngi, Indonesia 

dewimiratusolehah123@gmail.com 

 
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis dan 

mendeskripsikan strategi manajemen konflik yang diterapkan 

di pesantren modern, dengan fokus utama pada resolusi 

konflik yang berakar pada nilai keadilan. Pesantren modern, 

sebagai institusi pendidikan yang unik, sering menghadapi 

berbagai bentuk konflik internal, mulai dari perselisihan antar 

santri hingga ketegangan antara pengajar dan manajemen, 

yang memerlukan pendekatan penyelesaian yang efektif dan 

sesuai dengan karakter keagamaan institusi. Strategi resolusi 

konflik berbasis nilai keadilan diidentifikasi sebagai model 

yang mampu menyeimbangkan penegakan disiplin dan 

pemenuhan hak-hak individu, sehingga menghasilkan solusi 

yang dapat diterima semua pihak dan memelihara harmoni. 

Pendekatan manajemen konflik di pesantren modern tidak 

hanya bersifat kuratif (menyelesaikan masalah), tetapi juga 

preventif, melalui penanaman nilai-nilai Islam, khususnya al-

'adalah (keadilan), dalam kurikulum dan budaya sehari-hari. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa penggunaan mediasi, 

musyawarah, dan intervensi yang adil oleh pimpinan 

pesantren menjadi kunci sukses dalam menciptakan 

lingkungan belajar yang kondusif. Strategi ini terbukti efektif 

dalam meminimalkan eskalasi konflik dan memperkuat kohesi 

sosial di antara komunitas pesantren.  

Kata Kunci: 

Budaya Pesantren 
Toleransi Antarbudaya 
Bahtsul Masail. 

 

Article history: 

Submission 27 Desember 2025 

Accepted 29 Desember 2025 

Published 31 Desember 2025 

 

Pendahuluan 

Pesantren berfungsi sebagai ruang sosial dan kultural yang efektif dalam membangun 

toleransi antarbudaya melalui praktik kehidupan komunal, tradisi keilmuan, dan keteladanan 

kiai yang berlangsung secara berkelanjutan(Harahap dkk., 2025; Rusmiaty dkk., 2025; 

Setiawati dkk., 2025). Kehidupan pesantren ditandai oleh interaksi intensif antarindividu 

yang berasal dari latar belakang budaya, etnis, bahasa, dan kebiasaan yang beragam. Kondisi 

ini menuntut adanya mekanisme sosial dan pendidikan yang mampu mengelola perbedaan 

secara konstruktif. Budaya pesantren, yang berlandaskan nilai ukhuwah, musyawarah, 

mailto:dewimiratusolehah123@gmail.com
mailto:sitiaimah01@gmail.ac.id
mailto:dewimiratusolehah123@gmail.com


34  
FRAME: Foundations of Research and Management in Education  

 

FRAME: Foundations of Research and Management in Education 

moderasi (tawassuth), toleransi (tasamuh), dan keadilan (ta‘adul), menyediakan kerangka 

normatif sekaligus praktis bagi santri untuk memahami perbedaan sebagai realitas sosial 

yang harus disikapi secara dialogis dan beretika. Fakta empiris di lingkungan pesantren 

menunjukkan bahwa toleransi tidak hanya diajarkan secara normatif, tetapi 

diinternalisasikan melalui praktik sosial sehari-hari.  

Pengkajian Kitab Kuning dengan pendekatan kontekstual dan paradigma fikih sosial 

membentuk pemahaman keagamaan yang berorientasi pada kemaslahatan publik(Fauzi 

dkk., 2022; Mustofa, 2025; Ramdani dkk., 2025). Metode Bahtsul Masail melatih santri 

menghargai ikhtilaf dan mengembangkan kecerdasan berargumen tanpa klaim kebenaran 

tunggal. Selain itu, keteladanan kiai yang terbuka terhadap dialog lintas budaya dan agama, 

serta praktik keramahan pesantren dalam menerima tamu dari berbagai latar belakang, 

menjadi hidden curriculum yang memperkuat pembentukan sikap toleran santri. Dengan 

demikian, budaya pesantren secara faktual berperan sebagai laboratorium sosial yang 

mereproduksi nilai toleransi antarbudaya melalui kesinambungan antara ajaran teologis, 

praktik pedagogis, dan pengalaman sosial. Peran ini menempatkan pesantren sebagai 

institusi strategis dalam membangun harmoni sosial dan memperkuat kohesi masyarakat 

multikultural di tengah dinamika keberagaman  

Budaya pesantren merupakan sistem nilai yang khas dan berpengaruh kuat dalam 

pembentukan karakter santri(Mediawati, 2023; Suryani & Nadira, 2025). Pesantren 

dipahami tidak hanya sebagai lembaga pendidikan keagamaan, tetapi juga sebagai 

komunitas sosial yang memiliki tradisi, norma, dan pola relasi yang membentuk cara 

pandang santri terhadap kehidupan bermasyarakat. Nilai-nilai seperti kedisiplinan, 

kesederhanaan, ketaatan kepada kiai, kebersamaan, serta penghargaan terhadap tradisi 

keilmuan menjadi ciri utama budaya pesantren yang terus direproduksi melalui kehidupan 

sehari-hari (Setiawan & Ferawati, 2025). 

Pesantren memiliki peran signifikan dalam membangun sikap toleransi dan moderasi 

beragama di tengah masyarakat multikultural(Awaliah dkk., 2024; Malik dkk., 2025). 

Penelitian-penelitian tersebut umumnya menempatkan pesantren tidak hanya sebagai 

institusi pendidikan keagamaan, tetapi juga sebagai agen sosial dan kultural yang 

berkontribusi dalam pembentukan harmoni sosial. Studi-studi tentang budaya pesantren 

menegaskan bahwa nilai-nilai seperti ukhuwah, musyawarah, tawassuth (moderasi), 

tasamuh (toleransi), dan ta‘adul (keadilan) menjadi fondasi utama dalam membentuk sikap 



35  
FRAME: Foundations of Research and Management in Education  

 

FRAME: Foundations of Research and Management in Education 

inklusif santri terhadap perbedaan budaya dan agama(HABIBURROHMAN, 2025; Kholiq, 

2024; RIZKON, 2024). 

Penelitian lain yang berfokus pada kehidupan sosial santri menemukan bahwa pola 

hidup komunal di pesantren mendorong terjadinya interaksi intensif antarindividu dari latar 

belakang sosial dan budaya yang beragam(Azzahra, 2025; Nurjamaludin dkk., 2025). 

Interaksi tersebut berfungsi sebagai proses pembelajaran sosial yang efektif dalam 

menumbuhkan sikap saling menghormati, empati, dan kemampuan beradaptasi terhadap 

perbedaan. Perbedaan kebiasaan, bahasa, dan tradisi daerah tidak dipandang sebagai sumber 

konflik, melainkan sebagai bagian dari realitas sosial yang harus dikelola melalui dialog dan 

kebersamaan. 

Kebaruan penelitian ini terletak pada pendekatan integratif dalam menganalisis peran 

budaya pesantren dalam membangun toleransi antarbudaya, dengan mengaitkan secara 

simultan transformasi ajaran teologis menjadi etika sosial melalui pengkajian Kitab Kuning 

dan paradigma fikih sosial, praktik pedagogis melalui metode Bahtsul Masail sebagai ruang 

dialektika toleransi intelektual, serta keteladanan kiai sebagai hidden curriculum dalam 

pembentukan sikap toleran santri. Berbeda dengan penelitian-penelitian sebelumnya yang 

cenderung bersifat parsial dan normatif, penelitian ini mengisi celah kajian dengan 

menghadirkan analisis empiris dan kontekstual yang memadukan dimensi teologis, 

pedagogis, dan kultural dalam satu kerangka analisis terpadu, khususnya pada konteks 

Pondok Pesantren Darussalam Blokagung Banyuwangi, sehingga memperkuat pemahaman 

tentang pesantren sebagai laboratorium sosial yang efektif dalam memproduksi dan 

mereproduksi nilai toleransi antarbudaya di tengah masyarakat multikultural. Tujuan 

penelitian ini Adalah untuk menganalisis bagaimana peran Budaya Pesantren dalam 

Membangun Toleransi Antarbudaya di Tengah Keberagaman Sosial. 

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain deskriptif-analitis 

(Setiawan dkk., 2024)(Azhari dkk., 2025). Pendekatan ini dipilih karena penelitian bertujuan 

untuk menganalisis budaya pesantren beserta praktik pendidikan dan sosialnya dalam 

membentuk sikap toleransi antarbudaya. Melalui pendekatan kualitatif, peneliti dapat 

mengkaji makna, nilai, dan proses yang melatarbelakangi praktik toleransi di lingkungan 

pesantren, sehingga fenomena yang diteliti tidak hanya dipahami pada tataran deskriptif, 



36  
FRAME: Foundations of Research and Management in Education  

 

FRAME: Foundations of Research and Management in Education 

tetapi juga dianalisis secara kontekstual dan interpretatif(Setiawan, 2024); (Poltak & 

Widjaja, 2024) . 

Penelitian ini dilaksanakan di Pondok Pesantren Darussalam Blokagung 

Banyuwangi, yang memiliki karakter multikultural dengan santri yang berasal dari berbagai 

daerah, latar budaya, dan sosial. Lokasi ini dipilih karena relevan untuk menganalisis 

dinamika budaya pesantren dalam merespons keberagaman. Subjek penelitian meliputi kiai, 

ustaz, dan santri, yang ditentukan secara purposive sampling berdasarkan keterlibatan dan 

pengalamannya dalam proses pendidikan serta kehidupan sosial pesantren. Pemilihan subjek 

tersebut dimaksudkan untuk memperoleh data yang komprehensif dan mendalam guna 

menunjang analisis penelitian (Mahbubi, 2013, 2025b). 

Pengumpulan data dilakukan melalui wawancara mendalam, observasi partisipatif, 

dan dokumentasi (Achjar dkk., 2023; Lestari dkk., 2024; Santoso dkk., 2022). Wawancara 

mendalam digunakan untuk menganalisis pandangan dan pengalaman subjek terkait nilai 

toleransi, keberagaman, serta praktik pendidikan pesantren. Observasi partisipatif dilakukan 

untuk mengamati secara langsung pola interaksi sosial, kegiatan pembelajaran, dan praktik 

keseharian santri yang mencerminkan nilai toleransi. Dokumentasi digunakan sebagai data 

pendukung untuk memperkuat analisis melalui arsip, catatan kegiatan, dan dokumen 

kelembagaan Pesantren (Mahbubi, 2025a). 

Analisis data dilakukan secara interaktif dan simultan sejak tahap pengumpulan data 

hingga penarikan kesimpulan. Model analisis yang digunakan mengacu pada Miles dan 

Huberman, yang meliputi reduksi data, penyajian data, dan penarikan 

kesimpulan/verifikasi(Muntatsiroh & Asmendri, 2023)(Setiawan dkk., 2025). Data yang 

terkumpul direduksi dengan cara mengelompokkan informasi sesuai tema penelitian, 

kemudian disajikan dalam bentuk narasi analitis dan kategorisasi tematik. Tahap akhir 

berupa penarikan kesimpulan dilakukan melalui proses interpretasi kritis untuk menganalisis 

hubungan antara budaya pesantren dan pembentukan sikap toleransi antarbudaya. 

Keabsahan data dijaga melalui penerapan triangulasi sumber dan metode. 

Triangulasi sumber dilakukan dengan membandingkan data dari kiai, ustaz, dan santri, 

sedangkan triangulasi metode dilakukan dengan mencocokkan hasil wawancara, observasi, 

dan dokumentasi(Setiawan dkk., 2022). Selain itu, dilakukan member check untuk 

memastikan kesesuaian hasil analisis dengan pengalaman dan pandangan informan. 

Langkah-langkah tersebut bertujuan untuk menjamin kredibilitas, konsistensi, dan 

keabsahan temuan penelitian. 



37  
FRAME: Foundations of Research and Management in Education  

 

FRAME: Foundations of Research and Management in Education 

Hasil Dan Pembahasan 

Budaya pesantren memiliki peran yang sangat strategis dalam membangun toleransi 

antarbudaya di tengah masyarakat yang majemuk. Dalam konteks keberagaman sosial 

Indonesia yang ditandai oleh perbedaan etnis, budaya, bahasa, dan agama, pesantren tidak 

hanya berfungsi sebagai lembaga pendidikan keagamaan, tetapi juga sebagai ruang sosial 

yang menanamkan nilai-nilai kemanusiaan, kebersamaan, dan kebangsaan. Kehidupan 

pesantren yang bercirikan kebersamaan, kedisiplinan, serta interaksi intensif antarindividu 

dari latar belakang sosial dan budaya yang beragam menjadikannya sebagai laboratorium 

sosial yang efektif dalam membentuk sikap saling menghargai dan toleran. Melalui tradisi 

keilmuan, keteladanan kiai, serta praktik kehidupan sehari-hari yang menekankan nilai 

ukhuwah, moderasi, dan penghormatan terhadap perbedaan, pesantren berkontribusi secara 

nyata dalam membangun harmoni sosial dan memperkuat toleransi antarbudaya di tengah 

dinamika masyarakat plural. 

Transformasi Teologi Menjadi Etika Sosial 

Budaya pendidikan pesantren menempatkan pengkajian teks-teks klasik Islam (Kitab 

Kuning) sebagai fondasi utama dalam pembentukan karakter dan etika sosial santri. 

Penguasaan terhadap teks tidak berhenti pada aspek kognitif dan normatif, melainkan 

diarahkan pada proses pemaknaan kontekstual yang relevan dengan dinamika kehidupan 

masyarakat yang majemuk. Melalui pendekatan pedagogis yang reflektif dan aplikatif, nilai-

nilai yang terkandung dalam Kitab Kuning diinternalisasikan sebagai pedoman etika 

pergaulan, sehingga santri dibentuk untuk memiliki sikap terbuka, adil, dan menghargai 

perbedaan dalam interaksi sosial sehari-hari. 

Proses internalisasi nilai tersebut selanjutnya diperkuat melalui pengembangan 

konsep ukhuwah yang bersifat komprehensif dan berlapis. Pesantren tidak hanya 

menanamkan ukhuwah Islamiyah sebagai basis solidaritas keagamaan, tetapi juga 

mengembangkan ukhuwah wataniyah yang meneguhkan kesadaran kebangsaan serta 

ukhuwah basyariyah yang menegaskan persaudaraan universal antar sesama manusia. 

Ketiga dimensi ukhuwah ini membentuk kerangka relasi sosial yang inklusif, di mana 

identitas keagamaan dan kultural tidak diposisikan secara eksklusif, melainkan sebagai 

bagian dari realitas sosial yang harus dikelola secara harmonis. Dalam konteks inilah 

ukhuwah basyariyah berfungsi sebagai landasan normatif bagi tumbuhnya sikap toleransi 

antarbudaya. 



38  
FRAME: Foundations of Research and Management in Education  

 

FRAME: Foundations of Research and Management in Education 

Kerangka nilai yang bersumber dari Kitab Kuning dan konsep ukhuwah tersebut 

kemudian diartikulasikan lebih lanjut melalui paradigma fikih sosial yang berkembang di 

lingkungan pesantren. Paradigma ini menegaskan bahwa pemahaman dan penerapan hukum 

Islam harus berorientasi pada prinsip kemaslahatan publik dan keadilan sosial. Dengan 

demikian, keberagamaan tidak dimaknai secara tekstual dan rigid, tetapi diposisikan sebagai 

sistem nilai yang responsif terhadap konteks sosial dan budaya. Pendekatan fikih sosial ini 

melahirkan corak keberagamaan yang moderat, dialogis, dan inklusif, sekaligus memperkuat 

peran pesantren sebagai institusi pendidikan yang berkontribusi dalam membangun toleransi 

antarbudaya dan harmoni sosial di tengah keberagaman masyarakat. 

 

“Dalam mengajar fikih, kami selalu tekankan tujuan hukumnya apa, yaitu maslahat. Jadi santri diajak 
berpikir bahwa perbedaan itu wajar, dan agama tidak boleh digunakan untuk menyakiti orang lain atau 
menolak tradisi selama tidak bertentangan dengan prinsip dasar.”(USTAD) 
 
“Di pesantren, teman-teman berasal dari berbagai daerah. Awalnya ada perbedaan kebiasaan, tapi lama-
lama terbiasa. Kami diajarkan saling menghormati, dan kalau ada perbedaan biasanya diselesaikan 
dengan musyawarah.” (SANTRI) 
 

Pernyataan ustaz dan santri tersebut menunjukkan bahwa pembentukan sikap toleransi di 

pesantren berlangsung melalui integrasi antara pendekatan pedagogis dan pengalaman sosial 

sehari-hari. Penekanan ustaz pada tujuan hukum Islam yang berorientasi pad  a kemaslahatan 

(maslahah) mencerminkan penerapan fikih sosial yang mendorong santri memahami agama 

secara substantif dan kontekstual, sehingga perbedaan dipandang sebagai realitas yang wajar 

dan agama tidak dijadikan legitimasi untuk menolak tradisi lokal atau menyakiti pihak lain 

selama tidak bertentangan dengan prinsip dasar ajaran Islam. Pemahaman ini kemudian 

terinternalisasi dalam praktik kehidupan santri, sebagaimana tercermin dari pengalaman 

hidup bersama dalam lingkungan pesantren yang multikultural, di mana perbedaan 

kebiasaan disikapi melalui sikap saling menghormati dan diselesaikan secara dialogis 

melalui musyawarah. Dengan demikian, pesantren berfungsi sebagai ruang pendidikan 

sekaligus ruang sosial yang efektif dalam menanamkan nilai toleransi antarbudaya melalui 

kesinambungan antara pembelajaran keagamaan dan praktik sosial yang inklusif. 

Metode Bahtsul Masail sebagai Ruang Dialektika 

Di Pondok Pesantren Darussalam Blokagung, metode Bahtsul Masail tidak hanya 

diposisikan sebagai kegiatan diskusi keagamaan, tetapi juga sebagai instrumen strategis 

dalam pembentukan tradisi intelektual dan sikap toleransi di kalangan santri. Kegiatan ini 

menjadi bagian integral dari sistem pendidikan pesantren, khususnya di lingkungan 



39  
FRAME: Foundations of Research and Management in Education  

 

FRAME: Foundations of Research and Management in Education 

Madrasah Diniyah Al Amiriyyah, dan dilaksanakan secara rutin sebagai sarana penguatan 

nalar kritis, etika dialog, serta penghargaan terhadap keberagaman pemikiran keislaman. 

Secara struktural, Bahtsul Masail diwajibkan bagi santri Diniyah Al Amiriyyah mulai dari 

jenjang Wustho hingga Ulya. Dalam forum ini, santri dilibatkan secara aktif untuk 

membahas berbagai persoalan keagamaan dan sosial dengan merujuk pada khazanah 

keilmuan klasik dari beragam mazhab dan pandangan ulama. Proses ini membiasakan santri 

untuk memahami realitas ikhtilaf sebagai bagian yang inheren dalam tradisi keilmuan Islam, 

sehingga mereka belajar bahwa kebenaran dalam ranah ijtihad tidak bersifat tunggal, 

melainkan plural dan kontekstual. 

Selain menjadi agenda pembelajaran rutin, Bahtsul Masail di Pondok Pesantren 

Darussalam Blokagung juga memiliki dimensi kultural yang kuat karena secara konsisten 

dilaksanakan sebagai bagian dari rangkaian kegiatan menyambut Haul Masyayikh 

Blokagung setiap tahunnya. Momentum tersebut mempertegas posisi Bahtsul Masail bukan 

hanya sebagai forum akademik, tetapi juga sebagai tradisi pesantren yang sarat dengan nilai 

historis, spiritual, dan sosial. Melalui kesinambungan antara aktivitas pedagogis dan agenda 

kultural pesantren ini, Bahtsul Masail berfungsi sebagai ruang dialektika yang efektif dalam 

menanamkan sikap toleransi intelektual, kecerdasan berargumen, serta kesiapan santri untuk 

berinteraksi secara konstruktif dalam masyarakat multikultural. 

 
Tabel 1. Ringkasan Implementasi Bahtsul Masail di Pondok Pesantren Darussalam Blokagung 

Aspek Utama Ringkasan Deskripsi 

Objek & Konteks 
Bahtsul Masail dilaksanakan di Pondok Pesantren Darussalam Blokagung, 

khususnya Madrasah Diniyah Al Amiriyyah 

Peserta Santri jenjang Wustho hingga Ulya 

Bentuk Kegiatan Diskusi keagamaan berbasis kitab klasik dengan beragam perspektif ulama 

Nilai yang 

Ditanamkan 
Penghargaan terhadap perbedaan pendapat (ikhtilaf) dan etika berdiskusi 

Fungsi 

Pendidikan 
Media pembelajaran demokratis dan toleransi intelektual 

Dimensi Kultural Agenda rutin tahunan dalam rangka Haul Masyayikh Blokagung 

 

Tabel diatas menunjukkan bahwa Bahtsul Masail di Pondok Pesantren Darussalam 

Blokagung berfungsi tidak hanya sebagai metode pembelajaran keagamaan, tetapi juga 

sebagai ruang pembentukan toleransi intelektual dan sosial santri. Keterlibatan santri 

Diniyah Al Amiriyyah dari jenjang Wustho hingga Ulya dalam diskusi berbasis kitab klasik 



40  
FRAME: Foundations of Research and Management in Education  

 

FRAME: Foundations of Research and Management in Education 

dengan beragam perspektif ulama membiasakan mereka memahami realitas ikhtilaf sebagai 

bagian inheren dari tradisi keilmuan Islam. Pelaksanaan Bahtsul Masail yang terintegrasi 

dengan agenda kultural Haul Masyayikh Blokagung memperkuat internalisasi nilai-nilai 

demokrasi, dialog, dan penghargaan terhadap perbedaan, sehingga berdampak pada 

terbentuknya karakter santri yang moderat, inklusif, dan toleran dalam menghadapi 

keberagaman sosial dan budaya di masyarakat. 

Figur Kiai sebagai Teladan (Role Model) 

Dalam struktur sosial pesantren, figur kiai menempati posisi sentral sebagai rujukan 

moral dan simbol otoritas keilmuan yang pengaruhnya tidak hanya dirasakan oleh santri, 

tetapi juga oleh masyarakat sekitar yang berasal dari latar belakang agama dan budaya yang 

beragam. Keteladanan kiai tercermin dalam sikap, tutur kata, serta cara menyikapi 

perbedaan, sehingga secara tidak langsung membentuk pola pikir dan perilaku santri dalam 

memandang keberagaman. Kehadiran kiai sebagai figur panutan menjadikan pesantren 

sebagai ruang pembelajaran nilai-nilai toleransi yang tidak hanya diajarkan secara normatif, 

tetapi juga dipraktikkan secara nyata dalam kehidupan sehari-hari. 

Peran kiai sebagai teladan tersebut semakin kuat melalui praktik diplomasi budaya 

yang dilakukan dalam berbagai forum lintas iman. Keterlibatan aktif kiai dalam dialog 

antaragama serta keterbukaan pesantren terhadap kunjungan komunitas non-Muslim 

menunjukkan sikap keberagamaan yang inklusif dan terbuka. Praktik ini tidak hanya 

memperkuat relasi sosial antar komunitas, tetapi juga memberikan pengalaman langsung 

bagi santri tentang pentingnya membangun komunikasi yang saling menghormati di tengah 

perbedaan keyakinan. 

Sikap dialogis dan santun kiai dalam merespons perbedaan pandangan berfungsi 

sebagai “kurikulum tersembunyi” (hidden curriculum) yang secara efektif membentuk 

karakter santri. Tanpa harus disampaikan melalui materi formal, santri belajar bahwa 

perbedaan bukanlah ancaman, melainkan realitas sosial yang harus dihadapi dengan 

kebijaksanaan dan etika. Dengan demikian, figur kiai berperan strategis dalam menanamkan 

nilai toleransi antarbudaya melalui keteladanan yang berkelanjutan, sekaligus 

mempersiapkan santri untuk berinteraksi secara konstruktif dengan dunia luar yang 

multikultural. 

“Santri itu melihat langsung contoh dari kiai. Cara beliau berbicara dengan tamu, termasuk yang beda 
agama, itu jadi pelajaran tersendiri. Tanpa disuruh pun santri jadi tahu bagaimana harus bersikap.” 
“Setiap tamu yang datang diperlakukan dengan baik, bahkan dipersilakan untuk masuk ke dapur dan 
menikmati hidangan terlebih dahulu sebagai bentuk penghormatan dan keramahan pesantren. Dari 



41  
FRAME: Foundations of Research and Management in Education  

 

FRAME: Foundations of Research and Management in Education 

pengalaman tersebut, kami belajar bahwa perbedaan merupakan sesuatu yang wajar dan harus disikapi 
dengan kesantunan. 

 

Kedua pernyataan tersebut menunjukkan bahwa pembentukan sikap toleransi di 

pesantren berlangsung melalui mekanisme keteladanan (role modeling) yang bersifat praktis 

dan berkelanjutan. Sikap kiai yang santun dan terbuka dalam berinteraksi dengan tamu dari 

latar belakang agama yang berbeda berfungsi sebagai pembelajaran nonformal yang efektif 

bagi santri. Tanpa instruksi verbal yang bersifat doktrinal, santri belajar memahami bahwa 

penghormatan terhadap perbedaan merupakan bagian dari etika sosial yang harus 

dipraktikkan. Praktik keramahan pesantren, seperti memperlakukan setiap tamu dengan 

penuh penghormatan, memperkuat internalisasi nilai toleransi dan membentuk kesiapan 

santri untuk berinteraksi secara wajar, santun, dan inklusif dalam masyarakat yang 

multikultural. 

 

Kesimpulan 

Berdasarkan analisis mendalam terhadap implementasi strategi manajemen konflik 

di Pesantren Mabadiul Ihsan Tegalsari, Banyuwangi, dapat disimpulkan bahwa resolusi 

konflik berbasis nilai keadilan (al-'adalah) merupakan fondasi utama yang berhasil 

menciptakan lingkungan komunal yang harmonis dan edukatif. Penelitian ini menegaskan 

bahwa manajemen konflik di pesantren modern tidak hanya berkutat pada penegakan aturan 

dan disiplin semata, (Hasanah dkk., 2019) tetapi merupakan proses tarbiyah (pendidikan) 

yang bertujuan membentuk karakter santri yang bertanggung jawab dan bermoral.  

Strategi inti yang diterapkan, yaitu Musyawarah dan Mediasi, memastikan bahwa 

setiap perselisihan, mulai dari konflik antar santri hingga isu-isu kedisiplinan yang lebih 

besar, diselesaikan melalui mekanisme yang transparan, partisipatif, dan imparsial. 

Pimpinan Pesantren, yang diwakili oleh Kiyai, berfungsi sebagai role model keadilan, 

memastikan bahwa sanksi atau keputusan yang diambil tidak pernah didasarkan pada 

favoritisme, latar belakang sosial santri, atau senioritas, melainkan murni pada bukti faktual 

dan niat di balik pelanggaran (Widodo, 2025). Penggunaan Dewan Keamanan dan Guru 

sebagai mediator menunjukkan adanya desentralisasi otoritas yang terstruktur, namun tetap 

berada di bawah supervisi nilai moralitas yang ketat.  

Hasilnya, santri cenderung menerima konsekuensi secara sukarela, karena mereka 

meyakini proses yang dilalui telah adil, yang pada gilirannya mengurangi resistensi dan 

dendam pasca-konflik. Lebih dari sekadar penyelesaian kasus, pendekatan ini bertindak 



42  
FRAME: Foundations of Research and Management in Education  

 

FRAME: Foundations of Research and Management in Education 

sebagai mekanisme preventif, di mana penanaman nilai keadilan secara konsisten dalam tata 

tertib dan kegiatan sehari-hari (seperti muhadharah dan kajian kitab) secara bertahap 

membentuk budaya pesantren yang menghargai hak dan kewajiban masing-masing individu 

(Hidayah, 2024).  

Dengan demikian, Pesantren Mabadiul Ihsan berhasil membuktikan bahwa 

pengelolaan konflik yang efektif dan berkelanjutan dalam institusi pendidikan Islam sangat 

bergantung pada konsistensi implementasi nilai keadilan sebagai pilar utama, yang pada 

akhirnya memperkuat kohesi sosial, memelihara mashlahah (kemaslahatan umum), dan 

mendukung tercapainya tujuan pendidikan pesantren secara menyeluruh. (Ahmadi, 2023) 

Keberhasilan model ini menjadi rekomendasi penting bagi lembaga pendidikan sejenis untuk 

mengadopsi kerangka manajemen konflik yang secara eksplisit mengintegrasikan nilai-nilai 

moral dan etika sebagai landasan resolusi. 

 

Daftar Pustaka 

Achjar, K. A. H., Rusliyadi, M., Zaenurrosyid, A., Rumata, N. A., Nirwana, I., & Abadi, A. 

(2023). Metode penelitian kualitatif: Panduan praktis untuk analisis data kualitatif 

dan studi kasus. PT. Sonpedia Publishing Indonesia. 

Ahmadi, M. (2023). Analisis Tujuan Pendidikan Agama Islam Di Pesantren Berdasarkan 

Undang-Undang No. 18 Tahun 2019. Literasi: Jurnal Ilmu Pendidikan, 14(1), 40–

46. 

Awaliah, N., Shanie, A., Suryahadi, W., Zahra, R. F., Rohman, F., Zulfa, A. A., & Putri, S. 

A. E. (2024). Tantangan dan peran moderasi beragama dalam membangun harmoni 

sosial dalam lingkungan pondok pesantren. JURNAL HARMONI NUSA BANGSA, 

2(1), 99–109. 

Azhari, A. K., Anggraini, P., Ummah, L. R., Rofiq, A., & Timur, J. (2025). Pendidikan Salaf 

dan Inovasi Modern dalam Kurikulum Pesantren Pendidikan Salaf dan Inovasi 

Modern dalam Kurikulum Pesantren menunjukkan bahwa Penelitian mengenai 

Pendidikan Salaf Dan Inovasi Modern Dalam Kurikulum Pesantren sudah banyak 

di teliti , Pendid. 2. 

Azzahra, N. Z. (2025). KOMUNIKASI ANTARBUDAYA DALAM INTERAKSI SOSIAL 

PESANTREN. Deliberatio: Jurnal Mahasiswa Komunikasi, 5(1), 120–134. 



43  
FRAME: Foundations of Research and Management in Education  

 

FRAME: Foundations of Research and Management in Education 

Fauzi, M. N., Manshur, A., & Lestari, M. B. (2022). Relasi Studi Islam Pendekatan MIT dan 

Nalar Kitab Kuning MUFADA Mahasiswa: Telaah Fenomenologis-Antropologis. 

Jurnal Islam Nusantara, 6(2), 32–50. 

HABIBURROHMAN, M. (2025). RELEVANSI LIVING DAKWAH DALAM PENGUATAN 

PENDIDIKAN WAWASAN KEBANGSAAN DI PESANTREN ORA AJI 

YOGYAKARTA. Universitas Islam Sultan Agung. 

Harahap, R. A., Halim, M., Almadani, A., Harahap, F. S., & Hasibuan, A. M. S. (2025). 

Islam Nusantara dan Pendidikan Agama: Studi Peran Pondok Pesantren dalam 

Pembentukan Karakter Generasi. Reflection: Islamic Education Journal, 2(2), 91–

102. 

Hasanah, A., Yulianti Zakiah, Q., Heryati, Y., & Gunawan, H. (2019). Penguatan karakter 

kebangsaan di pesantren. Mimbar Pustaka. 

Hidayah, N. (2024). Implementasi Pendidikan Profetik Melalui Kegiatan Sekolah Sebagai 

Upaya Penanggulangan Kenakalan Remaja di SMK Negeri 4 Yogyakarta. 

Universitas Islam Indonesia. 

Kholiq, A. (2024). Analisis Peran Pendidikan Islam dalam Pencegahan Radikalisme. Jurnal 

Manajemen Islam, 1(1), 104–126. 

Lestari, N., Aprisa, M. T., & Dewi, D. E. C. (2024). Eksplorasi Strategi Pengumpulan Data 

Dalam Penelitian Kualitatif Dan Kuantitatif; Studi Perbandingan Metode Tesis Di 

Kalangan Akademisi. Irsyaduna: Jurnal Studi Kemahasiswaaan, 4(3), 380–388. 

Mahbubi, M. (2013). Pendidikan Karakter Implementasi Aswaja Sebagai Nilai Pendidikan 

Karakter. Pustaka Ilmu. 

Mahbubi, M. (2025a). METOPEN FOR DUMMIES: Panduan Riset Buat Kaum Rebahan, 

Tugas Akhir Lancar, Rebahan Tetap Jalan!, (1 ed.). Global Aksara Pers. 

Mahbubi, M. (2025b). Pendidikan Karakter Di Era Digital: Memahami Peran Kemerdekaan 

Indonesia Dalam Pembentukan Remaja Berkarakter. Al-Abshor : Jurnal Pendidikan 

Agama Islam, 2(4), 367–378. https://doi.org/10.71242/3x92de18 

Malik, M. A. M., Dinata, F. R., & Kuswadi, A. (2025). Tantangan dan Peluang Manajemen 

Pendidikan Islam dalam Penguatan Moderasi Beragama di Lingkungan Pesantren. 

Islamic Management: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 1(2), 15–22. 

Mediawati, B. T. E. (2023). Transformasi nilai-nilai Islam melalui pendidikan pesantren: 

Implementasi dalam pembentukan karakter santri. Journal of International 

Multidisciplinary Research Vol, 1(1). 



44  
FRAME: Foundations of Research and Management in Education  

 

FRAME: Foundations of Research and Management in Education 

Muntatsiroh, A., & Asmendri. (2023). Pentingnya Manajemen Peserta Didik untuk 

Meningkatkan Kualitas Peserta Didik. Jurnal Pendidikan dan Konseling, 5(1), 3083–

3097. 

Mustofa, I. (2025). Kontekstualisasi Kitab Kuning: Fikih Mu�amalah dan Transformasi 

Pengembangan Ekonomi Pesantren. Idea Press Yogyakarta. 

Nurjamaludin, N., Purkon, U., & Anwar, U. (2025). Interaksi Individu dan Kelompok di 

Pondok Pesantren Kalangsari. Excellent: Journal of Islamic Studies, 2(1), 1–9. 

Poltak, H., & Widjaja, R. R. (2024). Pendekatan Metode Studi Kasus dalam Riset Kualitatif. 

Local Engineering, 2(1), 31–34. https://doi.org/10.59810/lejlace.v2i1.89 

Ramdani, N. A., Majid, Y. I., Fuaddy, A. A., & Syaifuallah, A. (2025). Pendekatan 

Kontekstual dalam Pembelajaran Kitab Kanzur Roghibin Mahalli pada Bab Nikah di 

Pondok Pesantren Raudlatul Muhibbin Al-Mustainiyyah Surakarta: Contextual 

Approach in Learning the Book of Kanzur Roghibin Mahalli in the Marriage Chapter 

at the Raudlatul Muhibbin Al-Mustainiyyah Islamic Boarding School in Surakarta. 

DIRASAH: Jurnal Kajian Islam, 2(4), 387–395. 

RIZKON, J. (2024). Upaya Menanamkan Nilai Nilai Moderasi Beragama di Pondok 

Pesantren Miftahurrohmah Kecamatan Pesisir Tengah Kabupaten Pesisir Barat. 

UIN RADEN INTAN LAMPUNG. 

Rusmiaty, R., Aras, M., Nurfadhil, A., Arnadi, A., & Hadade, H. (2025). KONTRIBUSI 

PONDOK PESANTREN DALAM PEMBENTUKAN MASYARAKAT DAN 

PENGUATAN BUDAYA LOKAL. Al-Irsyad: Journal of Education Science, 4(2), 

214–225. 

Santoso, S., Kusnanto, E., & Saputra, M. R. (2022). Perbandingan metode pengumpulan data 

dalam penelitian kualitatif dan kuantitatif serta aplikasinya dalam penelitian 

akuntansi interpretatif. OPTIMAL Jurnal Ekonomi dan Manajemen, 2(3), 351–360. 

Setiawan, A. (2024). Memodifikasi Sistem Pendidikan di Sekolah Menengah dengan 

Pemberdayaan Media Digital dan Keterampilan Informasi dalam Kurikulum 

Merdeka mengutamakan keterlibatan siswa secara langsung dalam proses belajar ( 

Arwitaningsih et al. Pembelajaran dengan membua. 2(6). 

Setiawan, A., Azhari, A. K., & Rofiq, A. (2025). Pembinaan Kepemimpinan Melalui 

Organisasi Kesiswaan Di Madrasah. Tadbir: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 

13(1), 99–114. https://doi.org/10.30603/tjmpi.v13i1.5772 



45  
FRAME: Foundations of Research and Management in Education  

 

FRAME: Foundations of Research and Management in Education 

Setiawan, A., Fawaz, A. H. S. Al, & Ilmi, R. M. (2022). Indonesian Research Journal on 

Education: Jurnal Ilmu Pendidikan. 2(3), 1030–1037. 

Setiawan, A., & Ferawati, L. A. E. (2025). Education Financing Management in the Digital 

Era: An Analysis of the Role of Virtual Accounts Tuition Payments in Islamic 

Boarding School. January, 1–15. 

Setiawan, A., Huzali, I., & Wafiroh, N. (2024). The Role of Performance Appraisal on 

Educator Retention and Motivation in Islamic Junior School. 7(4), 278–285. 

Setiawati, F., Sidik, F. R. A., Hamidah, E. E. R., Pane, F. A., & Erihadiana, M. (2025). 

TRANSFORMASI PENDIDIKAN ISLAM DALAM LINGKUP DIMENSI SOSIO-

KULTURAL DI PONDOK PESANTREN DAARUL HUDA CIAMIS. Tadbir: 

Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 13(2), 384–394. 

Suryani, A., & Nadira, T. (2025). TRADISI PESANTREN SEBAGAI BASIS 

PEMBENTUKAN KARAKTER SANTRI DI TENGAH ARUS MODERNISASI 

DAN PERUBAHAN SOSIAL. Jurnal Ekshis, 3(2), 177–185. 

Widodo, W. (2025). Manajemen Konflik dalam Pondok Pesantren: Pendekatan Islami untuk 

Penyelesaian Masalah: Penelitian. Jurnal Pengabdian Masyarakat dan Riset 

Pendidikan, 4(1), 138–151. 

 


