
  
                                      ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 
                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025   II   Halaman:  686 – 695 
                                        e-ISSN: 3090-0247   II    D.O.I. Jurnal: https://doi.org/10.23960/almustofa 
                                        https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/index 
 

e- ISSN: 3090-0247  

 

ONTOLOGI, EPISTEMOLOGI, DAN AKSIOLOGI SUNNAH-HADIS: 
SEBUAH TELAAH KRITIS 

 

Annisa Lutfiyah 1, La Ode Ismail Ahmad 2, Abustani Ilyas 3 
1 Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia 

Annisalutfiyah017@gmail.com,1 laode.ismail@uin-alauddin.ac.id,2 abustaniilyas86@gmail.com, 3 
  

Article History: 
Received: 26/12/2025 
Revised: 30/12/2025 
Accepted: 31/12/2025 
 
 

 Abstract: Artikel ini menelaah konsep sunnah–hadis melalui 
tiga lensa utama filsafat ilmu, yaitu ontologi, epistemologi, dan 
aksiologi. Dari sisi ontologis, kajian ini membahas hakikat dan 
status keberadaan hadis sebagai sumber ajaran Islam yang 
tidak hanya dipahami sebagai teks keagamaan, tetapi juga 
sebagai realitas sosial yang hidup dan dinamis dalam sejarah 
umat. Secara epistemologis, penelitian ini mengkaji metode, 
standar, dan validitas pengetahuan hadis dengan menelusuri 
kekuatan sistem isnād klasik serta menilai relevansinya 
melalui pendekatan kontemporer seperti historiografi, analisis 
jaringan periwayat (isnād network analysis), dan pembacaan 
maqāṣidīyah. Sementara itu, dari aspek aksiologi, pembahasan 
diarahkan pada nilai, tujuan, dan fungsi etis-sosial hadis 
dalam kehidupan modern, dengan penekanan pada perlunya 
reorientasi pemahaman hadis yang selaras dengan maqāṣid 
al-syarīʿah. Hasil telaah menunjukkan bahwa hadis 
merupakan entitas multi-dimensional yang mengandung 
dimensi teks, praksis, dan konteks historis. Epistemologi 
tradisional ilmu hadis terbukti memiliki sistem verifikasi yang 
kokoh, namun memerlukan pelengkap berupa kritik historis 
dan analisis kontekstual agar tetap relevan dalam studi 
modern. Secara aksiologis, hadis memiliki potensi 
transformatif yang besar ketika dimaknai secara dinamis 
untuk menjawab tantangan etis, sosial, dan intelektual umat 
Islam kontemporer. Dengan demikian, artikel ini menawarkan 
sintesis metodologis antara tradisi keilmuan klasik dan 
pendekatan ilmiah modern dalam upaya memperkuat basis 
epistemologis serta memperluas horizon aksiologis studi hadis. 

  

Keywords:  
Ontologi 
Epistimologi 
Aksiologi 
Sunnah-Hadis 
 
 

 
PENDAHULUAN  

Kajian tentang sunnah dan hadis senantiasa menempati posisi sentral dalam diskursus 

keilmuan Islam. Sebagai sumber ajaran kedua setelah al-Qur’an, hadis tidak hanya berfungsi 

sebagai penjelas teks wahyu, tetapi juga sebagai fondasi normatif bagi pembentukan hukum, 

etika, dan praktik sosial umat Islam. Namun demikian, dinamika sosial, perkembangan ilmu 

pengetahuan, serta perubahan konteks historis masyarakat modern memunculkan berbagai 

persoalan baru terkait cara memahami, memverifikasi, dan mengaktualisasikan hadis dalam 

kehidupan kontemporer. Di sinilah studi hadis dituntut untuk tidak berhenti pada pendekatan 

normatif-teksual semata, melainkan bergerak menuju pembacaan yang lebih reflektif, kritis, dan 

multidimensional (Brown, 2009: 12). 

https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/index
mailto:Annisalutfiyah017@gmail.com
mailto:laode.ismail@uin-alauddin.ac.id
mailto:abustaniilyas86@gmail.com


687 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025    

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

Salah satu problem mendasar dalam studi hadis kontemporer adalah kecenderungan 

dikotomis antara pendekatan tradisional dan pendekatan modern. Di satu sisi, ilmu hadis klasik 

telah mengembangkan perangkat epistemologis yang sangat sistematis, terutama melalui kritik 

sanad dan matan, yang bertujuan menjaga otentisitas riwayat Nabi Muhammad saw. Sistem ini 

sering dipandang sebagai pencapaian intelektual yang unik dalam sejarah keilmuan Islam 

(Azami, 1992: 71). Namun di sisi lain, pendekatan ini kerap dianggap kurang responsif terhadap 

pertanyaan-pertanyaan baru yang muncul dari kajian sejarah, sosiologi, dan filsafat ilmu modern, 

seperti problem konstruksi otoritas hadis, relasi hadis dengan realitas sosial, serta relevansinya 

dalam menjawab isu-isu etis kontemporer (Hallaq, 1997: 23). 

Permasalahan tersebut semakin kompleks ketika hadis hanya diposisikan sebagai teks 

statis yang terlepas dari konteks praksis dan sejarah kemunculannya. Pendekatan semacam ini 

berpotensi melahirkan pemahaman literalistik yang mengabaikan dimensi sosial-historis hadis, 

bahkan berujung pada ketegangan antara ajaran normatif Islam dan realitas kehidupan modern. 

Padahal, dalam sejarah awal Islam, sunnah Nabi tidak semata-mata dipahami sebagai kumpulan 

teks, melainkan sebagai tradisi hidup (living tradition) yang terus berinteraksi dengan konteks 

sosial umat (Fazlur Rahman, 1982: 6). 

Sejumlah penelitian sebelumnya telah membahas sunnah dan hadis dari berbagai 

perspektif. Kajian klasik berfokus pada aspek epistemologi internal ilmu hadis, seperti validitas 

sanad, klasifikasi hadis, dan metodologi kritik periwayatan (Azami, 1992: 85; Ibn al-Shalah, 2002: 

41). Sementara itu, kajian modern baik dari kalangan sarjana Muslim maupun non-Muslim lebih 

banyak menyoroti dimensi historis dan sosial hadis, termasuk kritik terhadap konstruksi otoritas 

hadis dan proses kodifikasinya (Goldziher, 1971: 19; Juynboll, 2007: 54). Di sisi lain, pendekatan 

maqāṣid al-syarīʿah mulai digunakan untuk menafsirkan hadis secara kontekstual dengan 

menekankan tujuan moral dan kemaslahatan di balik teks (Auda, 2008: 3). 

Meskipun demikian, sebagian besar penelitian tersebut masih cenderung parsial. Kajian 

hadis sering kali ditempatkan dalam kerangka epistemologi semata yakni soal sahih atau 

tidaknya sebuah Riwayat tanpa diimbangi dengan refleksi ontologis tentang hakikat hadis itu 

sendiri dan refleksi aksiologis mengenai nilai serta tujuan penerapannya. Padahal, tanpa 

pemahaman ontologis yang jelas tentang status hadis sebagai entitas keilmuan dan sosial, serta 

tanpa orientasi aksiologis yang kuat, studi hadis berisiko kehilangan relevansi dalam menjawab 

tantangan zaman (Kamali, 2010: 15). 

Berangkat dari problematika tersebut, artikel ini menawarkan distingsi dari penelitian-

penelitian sebelumnya dengan menempatkan sunnah–hadis dalam kerangka filsafat ilmu yang 

komprehensif, yakni melalui analisis ontologis, epistemologis, dan aksiologis secara integratif. 



688 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025    

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

Pendekatan ini tidak dimaksudkan untuk menegasikan tradisi ilmu hadis klasik, melainkan untuk 

membacanya kembali secara kritis dan dialogis dengan pendekatan ilmiah modern. Dengan kata 

lain, artikel ini berupaya menjembatani ketegangan antara tradisi dan modernitas dalam studi 

hadis melalui sintesis metodologis yang lebih reflektif. 

Secara ontologis, artikel ini memandang hadis bukan sekadar teks normatif yang 

terhimpun dalam kitab-kitab hadis, tetapi sebagai realitas multidimensional yang mencakup 

dimensi teks, praksis, dan konteks historis. Perspektif ini penting untuk menegaskan bahwa hadis 

memiliki keberadaan yang dinamis dalam sejarah umat Islam dan terus mengalami proses 

pemaknaan ulang seiring perubahan sosial (Rahman, 1982: 11). Ontologi hadis yang demikian 

membuka ruang bagi pembacaan yang lebih kontekstual tanpa harus mengorbankan otoritas 

normatifnya. 

Dari sisi epistemologi, artikel ini mengkaji ulang fondasi pengetahuan hadis dengan 

mengakui kekuatan sistem isnād sebagai instrumen verifikasi yang relatif kokoh, sekaligus 

menilai relevansinya melalui pendekatan kontemporer seperti historiografi modern, analisis 

jaringan periwayat (isnād network analysis), dan pembacaan maqāṣidīyah. Pendekatan ini 

bertujuan memperluas horizon epistemologis ilmu hadis agar tidak terjebak pada positivisme 

sanad semata, tetapi juga mampu menjawab pertanyaan-pertanyaan kritis tentang konteks 

produksi dan transmisi hadis (Motzki, 2001: 45). 

Sementara itu, dari aspek aksiologi, artikel ini menegaskan pentingnya reorientasi 

pemahaman hadis menuju fungsi etis dan sosial yang lebih substantif. Hadis tidak hanya 

dipahami sebagai sumber legitimasi hukum, tetapi juga sebagai inspirasi nilai-nilai keadilan, 

kemanusiaan, dan kemaslahatan universal. Pendekatan aksiologis ini menjadi semakin relevan 

dalam konteks masyarakat plural dan global, di mana hadis dituntut untuk berkontribusi secara 

konstruktif dalam diskursus etika publik dan kehidupan sosial modern (Kamali, 2010: 28). 

Dengan demikian, tujuan utama artikel ini adalah menyajikan telaah kritis terhadap 

sunnah–hadis melalui perspektif ontologi, epistemologi, dan aksiologi secara terpadu, serta 

menawarkan kerangka konseptual yang mampu memperkuat basis epistemologis sekaligus 

memperluas horizon aksiologis studi hadis. Thesis argument yang diajukan dalam artikel ini 

adalah bahwa hadis merupakan entitas multidimensional yang hanya dapat dipahami secara utuh 

melalui sintesis antara tradisi keilmuan klasik dan pendekatan ilmiah modern. Pendekatan 

integratif ini diharapkan dapat menjadi kontribusi teoretis bagi pengembangan studi hadis yang 

lebih relevan, reflektif, dan transformatif di era kontemporer. 

 

  



689 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025    

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

METODOLOGI PENELITIAN 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan 

(library research). Pendekatan kualitatif dipilih karena fokus kajian diarahkan pada pemahaman 

dan analisis konsep sunnah–hadis dalam kerangka ontologi, epistemologi, dan aksiologi, yang 

bersifat konseptual dan teoritis. Penelitian kepustakaan dianggap relevan karena objek kajian 

tidak berupa fenomena empiris lapangan, melainkan gagasan, konstruksi pemikiran, serta 

argumentasi ilmiah yang berkembang dalam literatur klasik dan kontemporer studi hadis. 

Dengan pendekatan ini, penelitian diarahkan untuk menghasilkan pemahaman analitis dan 

reflektif terhadap posisi hadis dalam diskursus keilmuan Islam (Creswell, 2014: 183). 

Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi terhadap sumber-sumber 

tertulis yang memiliki keterkaitan langsung dengan topik penelitian. Teknik ini mencakup 

penelusuran, pengumpulan, dan penelaahan literatur berupa kitab-kitab klasik ilmu hadis, buku-

buku pemikiran Islam, serta artikel jurnal ilmiah yang membahas sunnah–hadis dari perspektif 

filsafat ilmu, historiografi, dan pendekatan kontemporer. Penelusuran literatur dilakukan secara 

sistematis melalui perpustakaan dan basis data digital jurnal akademik. Data yang diperoleh 

kemudian diseleksi berdasarkan relevansi substansial dengan fokus kajian, sehingga hanya 

sumber yang memiliki kontribusi konseptual yang digunakan dalam analisis (Sugiyono, 2017: 

240). 

Sumber data dalam penelitian ini dibedakan menjadi sumber primer dan sumber 

sekunder. Sumber primer meliputi karya-karya otoritatif dalam tradisi ilmu hadis dan pemikiran 

Islam yang secara langsung membahas konsep sunnah, hadis, dan metodologi pemahamannya, 

baik dari kalangan ulama klasik maupun pemikir Muslim modern. Sumber sekunder terdiri atas 

buku akademik, artikel jurnal, dan hasil penelitian terdahulu yang relevan, termasuk kajian 

sarjana kontemporer baik Muslim maupun non-Muslim yang menelaah hadis melalui pendekatan 

historis, sosiologis, dan filsafat ilmu. Pembagian sumber ini bertujuan menjaga kedalaman 

analisis sekaligus memperluas perspektif kajian (Brown, 2009: 18; Motzki, 2001: 9). 

Jenis data yang digunakan bersifat kualitatif, berupa data konseptual dan argumentatif 

yang terdapat dalam teks-teks ilmiah. Data tersebut mencakup definisi, kerangka pemikiran, 

asumsi teoretis, serta pandangan para sarjana mengenai hakikat hadis, mekanisme pembentukan 

dan validasi pengetahuan hadis, serta nilai dan fungsi hadis dalam kehidupan umat Islam. Data 

yang dikumpulkan tidak berupa angka atau statistik, melainkan narasi dan argumentasi yang 

dianalisis secara interpretatif sesuai dengan tujuan penelitian (Mahbubi, 2025). 

Analisis data dilakukan dengan metode analisis isi (content analysis) yang dipadukan 

dengan pendekatan filsafat ilmu. Tahap awal analisis dilakukan dengan mengelompokkan data 



690 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025    

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

ke dalam tiga ranah utama, yaitu ontologi, epistemologi, dan aksiologi sunnah–hadis. Selanjutnya, 

data dianalisis secara deskriptif-analitis untuk mengidentifikasi pola pemikiran, perbedaan 

pendekatan, serta implikasi konseptual dari masing-masing perspektif. Pada tahap akhir, 

dilakukan sintesis kritis dengan mempertemukan tradisi keilmuan hadis klasik dan pendekatan 

kontemporer guna merumuskan kerangka pemahaman yang integratif dan relevan dengan 

konteks keilmuan modern (Miles, Huberman, & Saldaña, 2014: 12). 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Hasil telaah konseptual terhadap literatur klasik dan kontemporer menunjukkan bahwa 

sunnah–hadis merupakan entitas keilmuan yang tidak dapat dipahami secara utuh melalui satu 

sudut pandang saja. Analisis ontologis, epistemologis, dan aksiologis yang dilakukan dalam kajian 

ini memperlihatkan adanya keterkaitan erat antara hakikat hadis, cara memperoleh pengetahuan 

tentangnya, serta tujuan dan nilai penerapannya dalam kehidupan umat Islam. Temuan ini 

menegaskan bahwa pendekatan parsial dalam studi hadis berpotensi melahirkan pemahaman 

yang reduktif dan kurang relevan dengan tantangan keilmuan modern. 

Ontologi Sunnah–Hadis: Teks Normatif dan Tradisi Hidup 

Secara ontologis, hadis kerap dipahami sebagai teks normatif yang merekam sabda, 

perbuatan, dan ketetapan Nabi Muhammad saw. Pemahaman ini dominan dalam tradisi ilmu 

hadis klasik, khususnya dalam konteks kodifikasi dan klasifikasi hadis. Namun, hasil kajian ini 

menunjukkan bahwa pendekatan ontologis yang semata-mata tekstual belum sepenuhnya 

mencerminkan realitas keberadaan sunnah dalam sejarah Islam. Sejumlah pemikir Muslim 

modern menegaskan bahwa sunnah pada fase awal Islam lebih berfungsi sebagai praktik 

normatif yang hidup dalam komunitas, sebelum kemudian dibakukan dalam bentuk teks hadis 

(Rahman, 1982: 6). 

Dengan demikian, hadis memiliki status ontologis yang bersifat ganda. Di satu sisi, ia 

merupakan teks keagamaan yang memiliki otoritas normatif; di sisi lain, ia merupakan produk 

sejarah yang lahir dari interaksi antara Nabi, para sahabat, dan konteks sosial tertentu. Perspektif 

ini sejalan dengan kajian sejarah hadis yang menempatkan proses transmisi sebagai bagian dari 

dinamika sosial umat Islam (Brown, 2009: 14). Pemahaman ontologis semacam ini 

memungkinkan hadis dipahami sebagai realitas multidimensional yang tidak terlepas dari 

konteks praksis dan sejarahnya. 

Pendekatan ontologis yang diperluas ini membedakan kajian ini dari penelitian-

penelitian normatif yang cenderung memandang hadis sebagai entitas statis dan ahistoris. 

Dengan menegaskan dimensi historis dan sosial hadis, kajian ini membuka ruang bagi pembacaan 



691 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025    

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

yang lebih kontekstual tanpa harus menegasikan otoritas normatif sunnah sebagai sumber ajaran 

Islam. 

Epistemologi Sunnah–Hadis: Antara Otoritas Isnad dan Kritik Kontekstual 

Dari sisi epistemologi, hasil kajian menunjukkan bahwa ilmu hadis klasik telah 

mengembangkan sistem verifikasi pengetahuan yang sangat sistematis, terutama melalui kritik 

sanad dan penilaian terhadap integritas periwayat. Sistem isnād diposisikan sebagai instrumen 

utama untuk menjamin validitas transmisi hadis dan menjaga keterhubungannya dengan sumber 

otoritatif. Sejumlah sarjana menilai sistem ini sebagai salah satu kontribusi besar peradaban 

Islam dalam bidang metodologi keilmuan (Azami, 1992: 71). 

Namun demikian, kajian ini juga menemukan bahwa epistemologi hadis klasik 

menghadapi tantangan ketika dihadapkan pada pertanyaan-pertanyaan modern, seperti relasi 

hadis dengan konteks sosial-politik periwayatan dan proses konstruksi otoritas keagamaan. 

Dalam konteks ini, pendekatan historiografi modern dan analisis kritis terhadap jaringan 

periwayat memberikan perspektif tambahan yang penting. Pendekatan tersebut tidak 

dimaksudkan untuk menggantikan sistem isnād, melainkan untuk melengkapinya agar kajian 

hadis lebih sensitif terhadap dimensi sejarah dan konteks (Motzki, 2001: 45). 

Selain itu, pembacaan maqāṣidīyah terhadap hadis juga memiliki kontribusi signifikan 

dalam memperluas horizon epistemologis. Dengan menekankan tujuan dan hikmah di balik teks 

hadis, pendekatan ini membantu menjembatani ketegangan antara validitas normatif dan 

relevansi kontekstual hadis. Dalam perspektif ini, kebenaran hadis tidak hanya diukur dari aspek 

formal-transmisional, tetapi juga dari kesesuaiannya dengan nilai-nilai dasar ajaran Islam seperti 

keadilan, kemaslahatan, dan keseimbangan (Auda, 2008: 3). Perbandingan ini menunjukkan 

bahwa epistemologi hadis yang integratif menjadi kebutuhan mendesak dalam studi hadis 

kontemporer. 

Aksiologi Sunnah–Hadis: Orientasi Nilai dan Fungsi Etis 

Dari aspek aksiologi, hasil kajian menegaskan bahwa hadis memiliki fungsi yang 

melampaui dimensi legal-formal. Dalam banyak praktik keagamaan, hadis sering dipahami 

terutama sebagai dasar penetapan hukum, sehingga nilai etis dan sosial yang terkandung di 

dalamnya kurang mendapatkan perhatian. Padahal, hadis Nabi sarat dengan pesan moral yang 

berorientasi pada pembentukan karakter, keadilan sosial, dan kemanusiaan universal. 

Kajian ini menemukan bahwa pendekatan aksiologis terhadap hadis menjadi semakin 

relevan dalam konteks masyarakat modern yang plural dan kompleks. Hadis dapat berfungsi 

sebagai sumber inspirasi etika publik dan pedoman moral dalam menghadapi persoalan 

kontemporer, apabila dimaknai secara dinamis dan kontekstual. Kamali menegaskan bahwa 



692 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025    

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

tujuan utama syariat Islam adalah mewujudkan kemaslahatan dan mencegah kerusakan, 

sehingga pemahaman hadis yang mengabaikan dimensi tujuan tersebut berpotensi 

menyempitkan makna ajaran Islam itu sendiri (Kamali, 2010: 28). 

Dalam konteks ini, reorientasi aksiologis hadis melalui pendekatan maqāṣid al-syarīʿah 

memungkinkan hadis berkontribusi secara konstruktif dalam diskursus etika modern, seperti isu 

keadilan sosial, relasi gender, dan penghormatan terhadap martabat manusia. Dengan demikian, 

hadis tidak hanya berfungsi sebagai legitimasi normatif, tetapi juga sebagai kekuatan 

transformatif dalam kehidupan sosial umat Islam. 

Integrasi Ontologi, Epistemologi, dan Aksiologi 

Hasil pembahasan ini menunjukkan bahwa pemisahan yang kaku antara ontologi, 

epistemologi, dan aksiologi sunnah–hadis berpotensi melemahkan studi hadis itu sendiri. 

Ontologi yang reduktif dapat mengaburkan kompleksitas hadis sebagai realitas historis, 

epistemologi yang eksklusif dapat menutup diri dari dialog keilmuan, dan aksiologi yang sempit 

dapat menghilangkan daya transformatif hadis dalam kehidupan umat. Oleh karena itu, integrasi 

ketiga dimensi tersebut menjadi kerangka konseptual yang penting dalam pengembangan studi 

hadis kontemporer. 

Sintesis ini juga menegaskan bahwa tradisi keilmuan hadis klasik tidak bertentangan 

dengan pendekatan ilmiah modern. Sebaliknya, keduanya dapat saling melengkapi apabila 

ditempatkan dalam kerangka filosofis yang reflektif. Dengan memahami hadis sebagai entitas 

multidimensional yang mencakup teks, praksis, dan konteks, studi hadis dapat bergerak dari 

sekadar verifikasi tekstual menuju pemaknaan yang lebih relevan dan berorientasi pada nilai 

(Brown, 2009: 21; Auda, 2008: 11). Temuan ini memperkuat argumen bahwa pendekatan 

integratif merupakan jalan tengah yang produktif dalam memperkaya khazanah studi hadis di 

era kontemporer. 

 

SIMPULAN 

Berdasarkan telaah kritis terhadap sunnah–hadis melalui perspektif ontologi, 

epistemologi, dan aksiologi, penelitian ini menegaskan bahwa hadis merupakan entitas keilmuan 

yang bersifat multidimensional dan tidak dapat direduksi hanya sebagai teks normatif. Temuan 

utama penelitian ini menunjukkan bahwa hadis memiliki keberadaan yang kompleks, mencakup 

dimensi tekstual, praksis sosial, dan konteks historis yang saling berkelindan. Pemahaman 

ontologis yang demikian menjadi landasan penting untuk menghindari pembacaan hadis yang 

ahistoris dan statis, sekaligus membuka ruang bagi pendekatan kontekstual yang tetap berakar 

pada otoritas normatif sunnah Nabi. 



693 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025    

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

Dari sisi epistemologi, penelitian ini menemukan bahwa tradisi ilmu hadis klasik telah 

membangun sistem verifikasi pengetahuan yang relatif kokoh melalui mekanisme isnād dan 

kritik periwayatan. Sistem ini merupakan fondasi penting dalam menjaga otentisitas hadis 

sebagai sumber ajaran Islam. Namun demikian, penelitian ini juga menegaskan bahwa 

epistemologi klasik tersebut memerlukan pelengkap berupa pendekatan kritis dan kontekstual 

agar tetap relevan dalam kajian ilmiah modern. Pendekatan historiografi, analisis jaringan 

periwayat, serta pembacaan maqāṣidīyah dipandang mampu memperluas horizon epistemologis 

hadis tanpa harus menegasikan validitas metodologi klasik. Temuan ini menunjukkan bahwa 

dialog antara tradisi keilmuan Islam dan pendekatan ilmiah modern merupakan kebutuhan 

epistemologis dalam studi hadis kontemporer. 

Dalam perspektif aksiologi, penelitian ini menegaskan bahwa hadis tidak hanya berfungsi 

sebagai sumber legitimasi hukum, tetapi juga sebagai rujukan nilai etis dan sosial yang memiliki 

potensi transformatif. Pembacaan hadis yang berorientasi pada tujuan dan nilai memungkinkan 

sunnah Nabi berkontribusi secara konstruktif dalam menjawab tantangan etis, sosial, dan 

intelektual masyarakat modern. Dengan demikian, reorientasi aksiologis hadis melalui 

pendekatan maqāṣid al-syarīʿah menjadi temuan penting yang menegaskan relevansi hadis 

dalam konteks kehidupan umat Islam yang plural dan dinamis. 

Implikasi teoretis dari penelitian ini adalah penguatan kerangka filosofis dalam studi 

hadis, khususnya melalui integrasi ontologi, epistemologi, dan aksiologi sebagai satu kesatuan 

analisis. Pendekatan ini memperkaya khazanah ilmu hadis dengan memberikan perspektif yang 

lebih reflektif dan holistik, serta mendorong pergeseran dari pendekatan parsial menuju 

pendekatan integratif. Secara metodologis, penelitian ini juga memberikan kontribusi dengan 

menawarkan sintesis antara tradisi keilmuan hadis klasik dan pendekatan kontemporer sebagai 

model kajian yang produktif dan relevan. 

Sebagai rekomendasi, penelitian selanjutnya dapat mengembangkan kajian ini ke arah 

studi aplikatif dengan menganalisis hadis-hadis tertentu menggunakan kerangka ontologi, 

epistemologi, dan aksiologi secara lebih spesifik. Selain itu, penelitian empiris yang mengkaji 

penerapan pendekatan maqāṣidīyah dalam penafsiran hadis di berbagai konteks sosial juga 

menjadi peluang penting untuk memperkuat relevansi kajian hadis dalam kehidupan umat Islam 

kontemporer. Dengan demikian, studi hadis diharapkan tidak hanya berhenti pada tataran 

verifikasi tekstual, tetapi berkembang sebagai disiplin keilmuan yang responsif terhadap 

dinamika zaman dan kebutuhan masyarakat. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Abou El Fadl, K. (2020). Reasoning with God: Reclaiming Shari‘ah in the Modern Age. Lanham, MD: 



694 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025    

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

Rowman & Littlefield. 

Amin, K. (2021). Rethinking Hadith Authority in Contemporary Islamic Thought. Journal of 

Islamic Studies, 32(3), 345–367. 

Anwar, S. (2022). Pendekatan Maqāṣid al-Syarī‘ah dalam Studi Hadis Kontemporer. Studia 

Islamika, 29(2), 201–228. 

Azami, M. M. (2020). Studies in Early Hadith Literature. Kuala Lumpur: Islamic Book Trust. 

Brown, J. A. C. (2020). Hadith: Muhammad’s Legacy in the Medieval and Modern World (2nd ed.). 

Oxford: Oneworld. 

Fadel, M. (2021). Islamic Legal Epistemology and the Authority of Hadith. Islamic Law and 

Society, 28(1–2), 1–25. 

Hallaq, W. B. (2020). Reforming Modernity: Ethics and the New Human in the Philosophy of Islam. 

New York: Columbia University Press. 

Hasan, N. (2023). Living Hadith and Social Transformation: A Contemporary Perspective. Al-

Jami‘ah, 61(1), 1–26. 

Kamaruddin, K. (2021). Ontologi Hadis dalam Perspektif Ulama Klasik dan Kontemporer. Jurnal 

Ilmu Ushuluddin, 9(2), 145–166. 

Kusmana. (2020). Epistemologi Hadis dan Tantangan Metodologis Studi Islam Modern. Islamica: 

Jurnal Studi Keislaman, 14(1), 87–110 

Mahbubi, M. (2025). METOPEN FOR DUMMIES: Panduan Riset Buat Kaum Rebahan, Tugas Akhir 

Lancar, Rebahan Tetap Jalan!, (1st edn). Global Aksara Pers. 

Miski, M. (2022). Aksiologi Hadis dan Relevansinya bagi Etika Sosial Muslim. Jurnal Studi Hadis 

Nusantara, 4(2), 133–152. 

Rahman, F. (2021). Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. Chicago: 

University of Chicago Press. 

Saeed, A. (2020). Reading the Qur’an in the Twenty-First Century: A Contextualist Approach. 

London: Routledge. 

Suryadilaga, M. A. (2020). Metodologi Living Hadis dalam Kajian Sosial Keagamaan. Religi: Jurnal 

Studi Agama-Agama, 16(2), 123–142. 

Syamsuddin, S. (2022). Integrasi Pendekatan Normatif dan Historis dalam Studi Hadis. 

Hermeneutik: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, 16(1), 55–74. 

Wekke, I. S. (2021). Islamic Studies Research Methodology: Trends and Challenges. Al-Albab, 

10(2), 157–176. 

Yusuf, M. (2023). Hadis sebagai Sumber Nilai dalam Pengembangan Etika Islam Kontemporer. 

Journal of Islamic Ethics, 7(1), 41–63. 



695 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025    

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

Zuhri, S. (2020). Kritik Sanad dan Matan dalam Kajian Hadis Modern. Ulumuna, 24(2), 289–312. 


