
  
                                      ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 
                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025   II   Halaman:   718– 730 
                                        e-ISSN: 3090-0247   II    D.O.I. Jurnal: https://doi.org/10.23960/almustofa 
                                        https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/index 
 

e- ISSN: 3090-0247  

 

Kritik Sanad dalam Studi Hadist: Teori Jarh wa Ta’dil dan Aplikasinya 
 

Raodhatul Fitri 1, La Ode Ismail Ahmad 2, Abustani Ilyas 3   
 Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar  

riefraudhatulfitri@gmail.com,1 laode.ismail@uin-alauddin.ac.id,2 abustaniilyas66@gmail.com,3    
  

Article History: 
Received: 26/12/2025 
Revised: 30/12/2025 
Accepted: 31/12/2025 
  
 

 Abstrak: Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis kritik 
sanad hadis dengan menelaah kredibilitas dan 
kesinambungan para perawi, serta penerapan kaidah al-Jarḥ 
wa al-Ta‘dīl dalam menilai kualitas periwayatan hadis. 
Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif dengan studi 
pustaka (library study), mengkaji literatur primer berupa 
kitab-kitab hadis dan literatur sekunder dari buku, jurnal, 
serta sumber daring yang relevan. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa al-Jarḥ berfungsi menilai kelemahan 
perawi yang dapat merusak keadilan dan ketelitian 
hafalannya, sedangkan al-Ta‘dīl menegaskan sifat-sifat positif 
yang memungkinkan periwayatan dapat diterima dan 
dijadikan hujjah. Penelitian ini juga menemukan adanya 
syarat dan etika yang harus dipenuhi dalam praktik jarh wa 
ta‘dīl, termasuk kejujuran, pengetahuan mendalam tentang 
ilmu hadis, dan sikap proporsional dalam menilai perawi. 
Selain itu, ulama hadis menetapkan tingkatan jarh dan ta‘dīl 
yang mencerminkan variasi kualitas periwayatan, serta 
prinsip prioritas jarh atas ta‘dīl dalam kondisi tertentu untuk 
memastikan keakuratan riwayat. Penelitian ini menegaskan 
bahwa ilmu jarh wa ta‘dīl merupakan instrumen penting 
dalam menjaga otentisitas teks hadis dan kredibilitas para 
perawi. 

Keywords:  
Hadist 
Sanad 
Jarh 
Ta’dil 
 
 

 

PENDAHULUAN  

Setiap manusia pada dasarnya memiliki kebebasan untuk menyampaikan pendapat dan 

memberikan penilaian dalam suatu persoalan atau dalam satu hal. Namun, dalam konteks 

keilmuan, kebebasan  penilaian tersebut tidak boleh dilakukan secara subjektif atau berdasarkan 

prasangka, melainkan berlandaskan kaidah-kaidah ilmiah yang ketat dan metodologis. Oleh 

karena itu, proses penilaian menuntut sikap objektif, kehati-hatian, serta keterikatan pada 

standar ilmiah agar hasilnya memiliki validitas dan kredibilitas akademik. (Tere, n.d.) Hadis yang 

dipahami sebagai segala perkataan, perbuatan, ketetapan, dan persetujuan dari Nabi Muhammad 

SAW (Suryadinata, 2020). Hadis sebagai salah satu sumber hukum dalam islam setelah Al-Qur’an, 

sejarah perjalanan hadis tidak dapat dipisahkan dari perjalanan Islam itu sendiri (Menyepakati 

Makna Hadis, 2018). Dalam ilmu hadis, kritik terhadap hadis khususnya dari aspek sanad 

merupakan bentuk evaluasi ilmiah yang sistematis dan metodologis, yang bertujuan untuk 

menilai tingkat keabsahan suatu riwayat. Melalui analisis sanad, para ulama meneliti 

kesinambungan periwayatan, kredibilitas para perawi, serta kemungkinan adanya cacat yang 

dapat memengaruhi validitas hadis yang dinisbatkan kepada Rasulullah (Al-Salah, 1986) 

https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/index
mailto:riefraudhatulfitri@gmail.com
mailto:laode.ismail@uin-alauddin.ac.id
mailto:abustaniilyas66@gmail.com


719 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025    

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

Sanad merupakan silsilah perawi (orang yang menyampaikan) yang menghubungkan 

suatu teks, seperti hadis, dari orang yang menerimanya secara langsung hingga ke sumber aslinya 

(Fadhlurrahman et al., 2025).  Makna sanad secara bahasa dipandang sama dengan perbuatan 

para perawi hadis atau ulama hadis (Nadhiran, 1996). Dikutip oleh Mahmud Tahhan dalam 

(Nurhakim, 2022) bahwa sanad dalam istilah merupakan silsilah para perawi yang menyambung 

hingga ke matan . Dalam proses periwayatan, seorang perawi yang menyampaikan hadis 

lazimnya menisbatkan riwayat tersebut kepada perawi di atasnya, yaitu gurunya, dan hal ini 

berlangsung secara berurutan hingga mencapai ujung sanad. Rangkaian perawi tersebut 

dijadikan oleh para ulama hadis sebagai dasar pegangan sekaligus salah satu syarat utama dalam 

menentukan tingkat kesahihan suatu hadis (Nadhiran 1996). Keberadaan sanad menunjukkan 

karakter khas tradisi keilmuan Islam yang menekankan ketelitian transmisi dan tanggung jawab 

ilmiah. Melalui sanad, keaslian suatu riwayat dapat ditelusuri, diuji kesinambungannya, serta 

dianalisis integritas dan kapasitas intelektual para perawinya. oleh karena itu, sanad tidak hanya 

berfungsi sebagai penghubung historis, tetapi juga sebagai instrumen metodologis untuk 

menjaga otentisitas ajaran Islam dari distorsi, pemalsuan, maupun kesalahan periwayatan. 

Kritik sanad adalah penilaian terhadap kebenaran mata rantai atau silsilah para 

periwayat mulai dari mukharij (periwayat terakhir) sampai kepada sahabat yang menerima 

langsung hadis tersebut dari Rasulullah SAW (Umar, 2011). Melalui kritik sanad, para ulama 

hadis berupaya memastikan kesinambungan sanad (ittiṣāl al-sanad) serta menilai integritas 

setiap perawi berdasarkan aspek keadilan (‘adālah) dan ketelitian hafalan (ḍabṭ) sebagai syarat 

utama diterimanya sebuah riwayat (Al-Salah, 1986). Definisi Kritik sanad merupakan upaya 

menyeleksi (membedakan) antara hadis shahih dan dhaif dan menetapkan status perawi-

perawinya dari segi kepercayaan atau cacat (Alif, 2018). Dalam hal ini, kritik sanad berfungsi 

sebagai perangkat metodologis untuk menentukan kelayakan sebuah hadis dijadikan hujjah, 

sekaligus sebagai mekanisme perlindungan terhadap masuknya riwayat yang lemah atau palsu 

ke dalam khazanah hadis (Itr, 1997). Ibnu Salah menegaskan bahwa pengetahuan tentang kondisi 

para perawi merupakan inti dari ilmu hadis, karena kualitas sanad sangat menentukan kualitas 

matan hadis itu sendiri (Al-Salah, 1986). 

(Taqna’in, 2021) menjelaskan beberapa persoalan yang menyelimuti sirah dan 

khususnya hadis sebagai sumber adalah ketidaksezaman rekaman dengan peristiwanya, narasi-

narasi yang kompleks baik penambahan, pengurangan, pemalsuan maupun penyuntingan, 

sehingga berpotensi menimbulkan distorsi dalam pemahaman sejarah Nabi Muhammad saw. 

Kondisi ini diperparah oleh adanya perbedaan tingkat kredibilitas para perawi serta latar 

belakang sosial, politik, dan ideologis yang dapat memengaruhi proses transmisi riwayat (Al-



720 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025    

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

Azami, 2003). Oleh karena itu, diperlukan perangkat metodologis yang ketat untuk menyeleksi 

dan menguji keabsahan riwayat-riwayat tersebut. Hal ini menunjukkan bahwa penggunaan 

metodologi kritik hadis, khususnya kajian sanad, memegang peran penting dalam 

merekonstruksi narasi sejarah Nabi serta memastikan validitas riwayat dalam penelitian al-sīrah 

al-nabawiyyah dan ilmu hadis secara umum, karena melalui kritik sanad dapat diketahui 

kesinambungan periwayatan, keadilan dan kedabitan perawi, serta kemungkinan adanya cacat 

tersembunyi dalam transmisi hadis (Al-Salah, 1986).  

Dalam keilmuan Islam, pencarian kebenaran tidak pernah dilepaskan dari prinsip kehati-

hatian, verifikasi, dan tanggung jawab. Hal ini terutama tampak dalam disiplin ilmu hadis, yang 

sejak awal berkembang sebagai upaya sistematis untuk menjaga kemurnian ajaran Rasulullah 

SAW dari kekeliruan, manipulasi, maupun pemalsuan. Oleh karena itu, ulama hadis tidak hanya 

berperan sebagai perawi, tetapi juga sebagai kritikus yang menilai validitas informasi secara 

objektif dan metodologis. Sikap kritis tersebut melahirkan seperangkat kaidah ilmiah yang 

dikenal dengan ilmu jarḥ wa ta‘dīl, yakni disiplin yang berfungsi menyeleksi dan mengevaluasi 

kredibilitas periwayat hadis. Keberadaan ilmu ini menjadi bukti bahwa tradisi keilmuan Islam 

menempatkan verifikasi sumber sebagai fondasi utama dalam pembentukan pengetahuan 

keagamaan yang otoritatif dan dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah. 

Berdasarkan realitas diatas, penelitian ini bertujuan untuk menegaskan ulang posisi ilmu 

jarh wa ta'dil, khususnya instrumen utama dalam menilai kredibilitas dan kesinambungan para 

perawi hadis, sekaligus sebagai dasar metodologis untuk menentukan keabsahan riwayat hadis 

dalam kajian ilmu hadis. Melalui mekanisme jarḥ wa ta‘dīl, para ulama hadis mengembangkan 

standar evaluasi yang ketat dan sistematis guna memverifikasi keabsahan informasi yang 

dinisbatkan kepada Rasulullah SAW, baik dari aspek kejujuran perawi, ketelitian hafalan, maupun 

konsistensi riwayatnya. Penelitian ini juga menegaskan bahwa perbedaan penilaian ulama 

terhadap seorang perawi antara jarḥ dan ta‘dīl bukanlah bentuk kontradiksi metodologis, 

melainkan cerminan kedalaman penelitian kritis yang berbasis data empiris, observasi langsung, 

serta pertimbangan konteks periwayatan. 

 

METODOLOGI PENELITIAN  
Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif dengan pendekatan studi pustaka 

(library study), yakni metode penelitian yang berfokus pada penelusuran, pengkajian, dan 

analisis terhadap sumber-sumber tertulis yang relevan dengan objek kajian. Pendekatan studi 

pustaka dipilih karena penelitian ini tidak bertumpu pada pengumpulan data lapangan, 

melainkan pada penelaahan mendalam terhadap teks-teks keilmuan klasik dan kontemporer 



721 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025    

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

yang berkaitan dengan hadis dan ilmu hadis. Studi pustaka dalam konteks ini mencakup kajian 

teoretis, analisis konsep, serta penafsiran kritis terhadap pemikiran para ulama hadis yang 

terdokumentasi dalam berbagai literatur ilmiah. Dengan demikian, penelitian ini menempatkan 

literatur sebagai sumber utama dalam membangun kerangka analisis dan menarik kesimpulan 

secara sistematis dan objektif (Mahbubi, 2025). 

Data dala penelitian ini menggunakan data sekunder yang merujuk pada kitab kumpulan 

hadis-hadis, karya-karya ulama tentang kritik sanad dan al-Jarḥ wa al-Ta‘dīl, artikel jurnal ilmiah, 

serta laman web akademik yang relevan dengan topik penelitian. Data sekunder berfungsi untuk 

memperkaya analisis, memberikan perspektif teoretis, serta memperkuat argumentasi ilmiah 

yang dibangun dalam penelitian ini.  

Fokus utama penelitian ini adalah analisis kritik sanad hadis dengan menelaah dua aspek 

penting, yaitu kredibilitas dan kesinambungan para perawi. Analisis ini dilakukan untuk menilai 

sejauh mana suatu riwayat hadis dapat diterima dan dijadikan hujjah. Dalam proses tersebut, 

penelitian ini mengkaji penerapan kaidah-kaidah al-Jarḥ wa al-Ta‘dīl sebagai instrumen utama 

dalam menilai kualitas para perawi, baik dari segi keadilan (‘adālah) maupun ketelitian (ḍabṭ). 

Penilaian tersebut didasarkan pada keterangan ulama hadis yang tercantum dalam kitab-kitab 

rijāl al-ḥadīth dan literatur hadis yang otoritatif. Dengan pendekatan ini, penelitian diharapkan 

mampu memberikan gambaran yang komprehensif mengenai mekanisme kritik sanad hadis 

serta kontribusinya dalam menentukan keabsahan dan kualitas riwayat hadis secara ilmiah. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  
Definisi Jarh wa Ta’dil dan Landasan Teologis-Rasionalnya 

Istilah al-Jarḥ wa al-Ta‘dīl merupakan satu konsep utuh yang tersusun atas dua unsur, 

yaitu kata al-jarḥ dan kata al-ta‘dīl. Secara istilah (terminologi) al-jarh adalah menampakan suatu 

sifat kepada rawi yang dapat merusak keadilannya atau merusak kekuatan hafalan dan 

ketelitiannya serta apa-apa yang dapat menggugurkan riwayatnya dan menyebabkan riwayatnya 

di tolak (Hafidz, 2004). Menurut para muhaddis, istilah al-jarḥ merujuk pada sifat yang melekat 

pada seorang perawi yang dapat merusak keadilan dan ketelitian hafalannya. Adapun tindakan 

men-jarḥ atau men-tajrīḥ berarti memberikan penilaian terhadap seorang perawi dengan 

atribut-atribut tertentu yang berimplikasi pada lemahnya kualitas periwayatan atau tertolaknya 

riwayat yang ia sampaikan (Ritonga, 2022). Sebagian ulama hadis memandang bahwa istilah al-

jarḥ dan al-tajrīḥ memiliki makna yang sama, sementara sebagian ulama lainnya membedakan 

keduanya. Ulama yang membedakan berpendapat bahwa penggunaan istilah al-jarh berkonotasi 



722 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025    

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

tidak mencari-cari kesalahan perawi, sedangkan istilah al-tajrih berkonotasi ada upaya aktif 

untuk mencari dan mengungkap sifat tercela perawi (Subhan, n.d.). 

Dalam terminologi ilmu hadis, al-ta‘dīl diartikan sebagai upaya menampakkan sifat-sifat 

positif yang dimiliki oleh seorang perawi sehingga terlihat jelas keadilan (‘adālah) dan ketelitian 

hafalannya (ḍabṭ). Melalui penetapan al-ta‘dil, dapat diketahui bahwa seorang perawi memiliki 

kualitas yang layak dipercaya, sehingga riwayat yang disampaikannya dapat diterima dan 

dijadikan hujjah(Hafidz, 2004).  Istilah al-ta‘dil merupakan lawan dari al-jarḥ, Jika al-jarḥ 

menetapkan bahwa seorang perawi tidak memiliki keadilan dan ketelitian hafalan, maka al-ta‘dīl 

menegaskan bahwa perawi tersebut bersifat adil (‘adālah) dan dhabith. 

Secara singkat, dapat dikatakan bahwa urgensi dan signifikansi dari ilmu jarh wa ta'dil 

adalah mengetahui dan menetapkan keadaan perawi, baik dengan mengungkapkan sifat-sifat 

tercelanya maupun mengungakapkan sifat-sifat terpujinya, untuk menentukan penerimaan atau 

penolakan terhapad periwayatan perawi. Jika demikian, tidak berlebihan pernyataan ilmu jarh 

wa ta'dil merupakan salah satu tolok ukur dan pertimbangan paling penting dalam metode kritik 

hadis. Untuk memahami ilmu ini, maka perlu mendalami kitab-kitab hadis, khususnya kitab-kitab 

yang membahas tentang jarh wa ta'dil, agar mampu mengetahui penjelasan Nabi Saw., pandangan 

dan pendapat para sahabat yang diturunkan kepada para tabi'in, tabi'uttabi'in, serta para ahli 

hadis. 

(Ritonga, 2022) menjelaskan bahwa para ulama mewajibkan memelihara tradisi jarh wa 

ta’dil di kalangan umat Islam karena berfungsi menjaga keaslian dan otentisitas teks hadis, juga 

dapat menilai dan menyikapi kondisi para perawi yang lemah maupun yang terbukti berdusta. 

Allah berfirman dalam Al-Qur’an pada Surah Al-Hujurat ayat 6: 

ا انَْ تصُِيْبوُْا قوَْمًا ٌۢ  بِنبَاٍَ فتَبَيََّنوُْٰٓ
ا انِْ جَاۤءَكُمْ فاَسِق ٌۢ   بِجَهَالةٍَ فتَصُْبِحُوْا عَلٰى مَا فعَلَْتمُْ نٰدِمِيْنَ  يٰٰٓايَُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنوُْٰٓ

 “Hai orang-orang yang beriman, jika datang kepadamu orang fasik membawa suatu 

berita, Maka periksalah dengan teliti agar kamu tidak menimpakan suatu musibah kepada suatu 

kaum tanpa mengetahui keadaannya yang menyebabkan kamu menyesal atas perbuatanmu itu”.  

 

Pada masa nabi Muhammad SAW pernah memberikan kritik maupun pujian terhadap 

para sahabat telah dilakukan, dan inilah bentuk yang dapat dipahami sebagai bentuk sederhana 

dari penerapan konsep al-jarḥ wa al-ta‘dīl (Imron, 2017). Tentang jarh, Nabi SAW bersabda:  

 بئس أخو العشَيرة

“betapa buruk saudaranya al-Asyirah” 

Sedangkan tentang ta’dil Nabi SAW. pernah bersabda: 

 نعم عبد الله خالد بن الوليد سيف من سيوف الله



723 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025    

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

“Hamba Allah yang paling baik adalah Khalid bin Walid, dialah salah 

satu dari pedang-pedang Allah” 

Syarat dan Etika dalam Jarh wa Ta’dil 

Dalam ilmu-ilmu hadits, praktik al-jarh dan ta’dil tidak dapat dilakukan secara bebas 

tanpa batasan metodologis. Seorang yang hendak melakukan jarh maupun ta’dil sebelumnya 

harus memenuhi bebarapa syarat. Syarat-syarat tersebut dapat dilihat sebagai berikut:  

1. Ia harus seorang yang jujur, bertakwa, alim, dan wara’(Zubaidillah, 2018). 

2. Tsiqah adalah sifat yang mencakup keadilan (‘adālah) dan ketelitian hafalan (ḍabṭ), 

sehingga dengan kualitas tersebut seseorang mampu memberikan penilaian yang tepat 

dan dapat dipertanggungjawabkan (Ritonga, 2022). 

3. Memiliki pengetahuan yang memadai mengenai kaidah-kaidah al-jarḥ wa al-ta‘dīl 

(Ritonga, 2022). 

4. Seseorang yang melakukan jarḥ maupun ta‘dīl harus memahami secara jelas alasan dan 

sebab-sebab yang melatarbelakangi penilaian tersebut. Al-Hafidz Ibnu Hajar 

menegaskan bahwa, “Yang diterima adalah tazkiyah (rekomendasi) dari seseorang yang 

mengetahui sebab-sebabnya, bukan dari orang yang tidak tahu, agar rekomendasi itu 

tidak hanya berdasar pada apa yang diketahui dari luar dan tidak melalui penyelidikan 

yang mendalam”(Imron, 2017). 

5. Syarat yang berkaitan dengan aspek keadilan menuntut agar penilai tidak bersikap 

fanatik terhadap aliran atau mazhab yang dianutnya serta tidak menunjukkan sikap 

permusuhan terhadap perawi yang dinilainya, termasuk terhadap periwayat yang 

berbeda aliran dengannya (Ritonga, 2022). 

6. Memiliki wawasan keilmuan yang luas, khususnya terkait ajaran Islam, bahasa Arab, 

hadis, ilmu-ilmu hadis, serta pemahaman terhadap adat istiadat yang melingkupi para 

perawi(Ritonga, 2022). 

(Imron, 2017) membagi beberapa hal yang perlu diperhatikan bahwa unsur-unsur 

tersebut tidak termasuk syarat yang ditetapkan dalam pelaksanaan al-jarḥ wa al-ta‘dīl, yaitu:  

1. Jika ingin mengkritik hadist maka tidak disyaratkan dilakukan oleh laki-laki atau 

perempuan tertentu, karena praktik al-jarḥ wa al-ta‘dīl tidak dibatasi oleh perbedaan 

gender. 

2. Pelaksanaan jarḥ wa al-ta‘dīl tidak mensyaratkan status kemerdekaan, sehingga 

periwayatan yang dilakukan oleh seorang budak memiliki kedudukan yang sama dengan 

periwayatan nonbudak selama memenuhi syarat-syarat yang telah ditetapkan. 



724 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025    

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

3. Sebagian ulama berpendapat bahwa penilaian jarḥ maupun ta‘dīl baru dapat diterima 

apabila disertai dengan kesaksian dua orang atau lebih. Namun, ulama lain berpendapat 

bahwa penilaian dari satu orang saja sudah memadai, karena kuantitas penilai tidak 

dijadikan syarat utama dalam menerima atau menolak suatu riwayat.  

Selain syarat-syarat yang telah disebutkan sebelumnya, terdapat beberapa etika yang 

perlu diperhatikan dalam jarh wa ta’dil. Nudūdīn ‘Itr, dalam karyanya Manhaj al-Naqd fī ‘Ulūm 

al-Ḥadīth, menekankan tiga poin di antaranya merupakan inti yang paling penting(Imron, 

2017). Ketiga poin utama tersebut adalah sebagai berikut:  

1. Penilaian harus dilakukan secara proporsional, yakni tidak berlebihan dalam 

memberikan ta‘dīl kepada seorang perawi, sekaligus tidak terlalu keras atau merugikan 

dalam melakukan jarḥ. 

2. Jarḥ tidak boleh dilakukan melebihi kebutuhan, karena pada dasarnya jarḥ 

disyariatkannya pada keadaan darurat, yang hanya membolehkan tindakan dilakukan 

sejauh yang diperlukan. 

3. Tidak diperkenankan hanya memberikan jarḥ tanpa disertai ta‘dīl, apabila perawi 

tersebut juga memiliki sifat-sifat positif yang layak untuk dicatat dan diapresiasi . 

Sikap Ulama Hadist dalam Jarh wa Ta’dil dan Tingkatannya 

Dalam kajian al-jarḥ wa al-ta‘dīl, para ulama hadis tidak berada pada satu tingkat yang 

sama dalam memberikan penilaian terhadap para perawi. Perbedaan tersebut tampak pada 

sikap, kehati-hatian, serta standar yang digunakan dalam melakukan jarḥ maupun ta‘dīl. 

Imam Az-Zahabi menjelaskan bahwa para kritikus hadis dapat diklasifikasikan ke dalam 

beberapa tingkatan berdasarkan kecenderungan dan metode penilaian mereka terhadap 

perawi hadis(Ritonga, 2022). Hal tersebut dapat dilihat sebagai berikut:  

1. Keras dalam jarh dan berhati-hati dalam ta’dil  

Kelompok ini terdiri atas ulama yang cenderung mudah memberikan jarḥ meskipun 

kesalahan yang ditemukan pada perawi tergolong ringan dan tidak sampai merusak keadilan 

maupun ketelitian hafalannya. Dengan kata lain, mereka berpendapat bahwa hadis hanya 

dapat dijadikan hujjah apabila diriwayatkan oleh perawi yang meriwayatkan berdasarkan 

hafalannya. Imam al-Żahabī, dalam Dzikr man Yu‘tamadu Qawluhu fī al-Jarḥ wa al-Ta‘dil, 

menyebutkan beberapa ulama yang termasuk dalam kelompok ini, seperti Ibn Ma‘īn, Abū 

Ḥātim, al-Jūzajānī, Syu‘bah, Yaḥyā bin Sa‘īd al-Qaṭṭān, ‘Abd al-Raḥmān bin Mahdī, Sufyān al-

Thawrī, al-Bukhārī, Ibn al-Madīnī, dan lainnya. Meskipun demikian, tingkat ketegasan mereka 

tidak sama; Syu‘bah dan Ibn Ma‘īn dikenal sebagai yang paling ketat, Abū Ḥātim berada pada 



725 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025    

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

posisi yang lebih moderat, sedangkan ‘Abd al-Raḥmān bin Mahdī dan al-Bukhārī bersikap 

ketat dalam ta‘dīl namun lebih moderat dalam jarḥ. 

2. Mutasāhil (longgar, mutasamih, mutawāhin)  

Mutasāhil merujuk pada ulama yang cenderung longgar dalam periwayatan, yaitu 

meriwayatkan hadis berdasarkan catatan tertulis tanpa melakukan perbandingan dengan 

sumber asalnya. Di antara ulama hadis yang dikenal memiliki kecenderungan ini adalah para 

penyusun al-Sunan yang empat, al-Ḥākim, Ibn Ḥibbān, al-Bayhaqī, al-‘Ajalī, Ibn Khuzaimah, 

dan al-Nasā’ī. 

3. Mu’tadil munshif (moderat, mutawassith)  

Adapun Maksud dari mu’tadil adalah: Bahwa apabila periwayat tersebut telah melakukan 

proses penerimaan riwayat serta menyesuaikannya dengan syarat-syarat yang telah 

ditetapkan sebelumnya, maka ia diperbolehkan meriwayatkan hadis tersebut dari kitabnya. 

Jika kitabnya diluar dari pengawasannya, namun berdasarkan kebiasaan dan dugaan kuat 

perawi tersebut dikenal sebagai orang yang terjaga dari tindakan mengubah atau mengganti 

riwayat, maka periwayatannya tetap dapat diterima, terlebih jika ia memiliki kemampuan 

mengenali adanya perubahan yang tidak lazim. Ulama yang termasuk dalam kelompok ini 

antara lain adalah: Ahmad bin Hanbal, Abu Zur’ah Ar-Razi, Ibn ‘Ady, Al ‘Aqily, Ad-Daruquthny. 

Sebagian ada yang mengatakan bahwa Al-Bukhari dan Abu Hatim Ar-Razi masuk dalam 

kelompok ini(Ritonga, 2022). 

Dalam melakukan jarh dan ta‘dil para ulama hadis menetapkan sejumlah lafaz atau istilah 

tertentu yang digunakan untuk menunjukkan tingkat kelemahan maupun keadilan seorang 

perawi. Baik jarḥ maupun ta‘dīl masing-masing memiliki enam tingkatan yang mencerminkan 

variasi penilaian terhadap kualitas periwayatan (Ritonga, 2022). 

1. Tingkatan Ta‘Dil  

a. Yang termasuk dalam tingkatan pertama adalah para shahabat Nabi yang terjamin 

diterima keadilan periwayatannya. Di sini terdapat satu jargon yang terkenal: kullu 

al-ṣaḥābah ‘udūl (semua shahabat adalah adil). 

b. Tingkatan kedua mencakup para perawi yang mendapat rekomendasi  dari para 

ulama dengan menggunkan ungkapan-ungkapan yang hiperbolis, misalnya: 

c.  ِفُلانٌ إليهِ المُنْتهَى في التَثَبُّتِ، فُلانٌ أثْبَتُ الناس، أَوْ ثَقُ النَاس 

d. Tingkatan ketiga mencakup para perawi yang mendapatkan pujian dari para ulama 

dengan menggunakan ungkapan ganda yang beragam, misalnya:  ٌثِقَةٌ ثِقَةٌ، ثِقَةٌ ثَبَت dll, 

Pengulangan lafaz pujian ini menunjukkan tingkat kepercayaan yang sangat tinggi 



726 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025    

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

terhadap perawi tersebut. Salah satu contoh yang terkenal adalah penilaian Ibnu 

‘Uyaynah terhadap ‘Amr bin Dīnār, di mana ia menyebutnya dengan ungkapan tsiqah 

secara berulang hingga sembilan kali. 

e. Tingkatan keempat meliputi para perawi yang dipuji oleh para ulama dengan 

menggunakan satu ungkapan yang secara tegas menunjukkan ketsiqahan mereka, 

misalnya dengan kata-kata:  ٌة  ثِقَةٌ، حُجَّ

f. Tingkatan kelima mencakup para perawi yang dinilai oleh para ulama dengan 

menggunakan ungkapan-ungkapan tertentu yang menunjukkan kualitas periwayatan 

di bawah tingkatan  ٌثِقَة dengan ungkapan-ungkapan seperti: 

g.  ِهُ الصِدْقُ، لابأْسَ به  صُدُوْقٌ، مَحلُّ

h. Tingkatan keenam mencakup para perawi yang dinilai oleh para ulama dengan 

ungkapan-ungkapan yang cenderung mendekati celaan. Lafaz yang digunakan 

menunjukkan kelemahan ringan, seperti laysa bi ba‘īd ‘an al-ṣawāb (tidak jauh dari 

kebenaran), yurwā ḥadīthuhu (hadisnya diriwayatkan), yu‘tabaru bih (digunakan 

sebatas i‘tibār), serta ungkapan-ungkapan lain yang sejenis. 

2.  Tingkatan Jarh 

Sama halnya dengan ta‘dīl yang memiliki berbagai ragam ungkapan, dalam jarḥ pun 

digunakan istilah-istilah yang beragam untuk menilai perawi. Tingkatan jarḥ ini disusun 

mulai dari yang paling ringan hingga yang paling berat, mencerminkan variasi tingkat 

kelemahan atau cacat pada periwayat (Ritonga, 2022). Hal ini dapat dilihat sebagai berikut:   

a. Tingkatan pertama dalam jarḥ meliputi para perawi yang dinilai oleh ulama 

menggunakan ungkapan-ungkapan yang menunjukkan kelemahan ringan. Contohnya 

antara lain fīhi maqāl (terdapat pembicaraan tentang dirinya), fīhi adnā maqāl 

(pembicaraan tersebut tergolong ringan), laysa bi al-qawī (tidak kuat), laysa bi al-

matīn (tidak kokoh), laysa bi ḥujjah (tidak dapat dijadikan hujjah), laysa bi al-ḥāfiẓ 

(bukan seorang hafiz), serta ungkapan lain yang sejenis.  

b. Tingkatan kedua dalam jarḥ mencakup para perawi yang mendapat komentar ulama 

dengan ungkapan-ungkapan yang menunjukkan kelemahan lebih serius dibanding 

tingkatan sebelumnya. Contohnya antara lain lā yuḥtāju bih (tidak diperlukan), 

muḍṭarib al-ḥadīth (hadisnya kacau), lahu mā yunkar (hadisnya ditolak oleh ulama), 

ḥadīthuhu munkar (hadisnya munkar), lahu manākir (memiliki hadis-hadis munkar), 

ḍa‘īf (lemah), atau dianggap munkar menurut pendapat selain al-Bukhārī. Hal ini 

sejalan dengan pernyataan al-Bukhārī, “Setiap perawi yang aku sebut sebagai munkir 

al-ḥadīth, maka tidak diperbolehkan meriwayatkan hadis darinya.” 



727 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025    

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

c. Tingkatan ketiga dalam jarḥ mencakup para perawi yang dinilai oleh para ulama 

dengan ungkapan-ungkapan yang menunjukkan kelemahan yang lebih serius 

dibanding tingkatan sebelumnya. Contohnya antara lain fulān ruddā ḥadīthuhu 

(hadisnya ditolak), mardūd al-ḥadīth (hadisnya ditolak), ḍa‘īf jiddan (sangat lemah), 

lā yuktab ḥadīthuhu (hadisnya tidak boleh ditulis), maṭrūḥ al-ḥadīth (hadis yang 

diriwayatkannya harus dibuang), maṭrūḥ (dibuang), lā taḥillu kitābat ḥadīthihi (tidak 

halal menulis hadisnya), laysa bi syai’ (tidak ada apa-apanya), lā yustashhad bi 

ḥadīthihi (hadisnya tidak boleh dijadikan hujjah), serta ungkapan-ungkapan lain yang 

sejenis. 

d. Tingkatan keempat dalam jarḥ mencakup para perawi yang dinilai oleh para ulama 

menggunakan ungkapan-ungkapan yang menunjukkan cacat serius atau pelanggaran 

berat dalam periwayatan. Contohnya antara lain fulān yashriq al-ḥadīth (ia mencuri 

hadis), muttaham bi al-kadhib (dituduh berdusta), muttaham bi al-waḍ‘ (dituduh 

memalsukan hadis), sāqiṭ (perawi yang gugur), dhāhib al-ḥadīth (hadisnya hilang), 

majma‘ ‘alā tarkih (ulama sepakat untuk meninggalkannya), hālik (binasa), huwa ‘alā 

yaday ‘adlin (ia berada di hadapan orang yang adil), serta ungkapan lain yang sejenis.  

e. Tingkatan kelima dalam jarḥ mencakup para perawi yang dikomentari oleh ulama 

dengan ungkapan-ungkapan yang menunjukkan kedustaan atau pemalsuan secara 

tegas. Contohnya antara lain Dajjāl (si pendusta besar), kaḏḏāb (pembohong), waḍḍā‘ 

(pemalsu hadis), serta ungkapan lain yang serupa. 

f. Tingkatan keenam dalam jarḥ mencakup para perawi yang dinilai oleh para ulama 

menggunakan ungkapan-ungkapan hiperbolis (mubālaghah) yang menekankan 

kebohongan secara ekstrem. Contohnya antara lain akḏab al-nās (manusia paling 

pendusta), ilayhi muntahā al-kaḏib (dialah puncak kebohongan), huwa rukn al-kaḏib 

(dialah pilar kebohongan), manba‘ al-kaḏib (sumber kebohongan), dan ungkapan lain 

yang sejenis. 

Hadis dari perawi yang berada pada dua tingkatan pertama tidak dapat dijadikan 

hujjah, namun masih diperbolehkan untuk dicatat dan diperhatikan. Selain itu, kedudukan 

perawi pada tingkatan kedua lebih rendah dibandingkan perawi pada tingkatan 

pertama(Tingkatan-Tingkatan Al-Jarh Wat-Ta’dil, 2007). Dari empat tingkatan terakhir ini, al-

Sakhāwī menegaskan bahwa tidak pantas bagi seseorang menggunakan hadis dari perawi 

tersebut, baik untuk dijadikan hujjah, sebagai syāhid (penguat), maupun untuk tujuan i‘tibār 

(bahan pertimbangan) (Itr, 1997). 

 



728 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025    

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

Pertentangan antara Jarh wa Ta’dil 

Apabila seorang perawi dinilai positif (di-ta‘dīl) oleh sebagian ulama, sementara ulama 

lain memberikan penilaian negatif (di-jarḥ), maka akan timbul perbedaan pendapat yang 

secara umum dapat dibagi menjadi dua aliran utama. 

a. Kelompok pertama berpendapat bahwa ta‘dīl yang diberikan oleh mayoritas ulama harus 

didahulukan dibandingkan jarḥ yang jumlahnya lebih sedikit. Menurut pandangan ini, 

kuantitas penilai positif menjadi faktor penting, karena banyaknya ulama yang memuji 

dianggap saling memperkuat dan layak dijadikan pertimbangan utama. Prinsip ini dikenal 

dengan kaidah al-ta‘dīl muqaddam ‘alā al-jarḥ (pujian didahulukan daripada celaan)  

(Imron, 2017). 

b. Pendapat yang dianggap lebih kuat oleh ulama seperti Ibn al-Ṣalāḥ, al-Rāzī, al-‘Atqamī, dan 

lainnya menyatakan bahwa jarḥ harus didahulukan secara mutlak dibandingkan ta‘dīl, 

meskipun jumlah ulama yang memberikan ta‘dīl lebih banyak. Hal ini juga dikutip oleh al-

Khaṭīb al-Baghdādī dari pendapat jumhūr ulama. Alasan utama adalah bahwa pihak yang 

melakukan jarḥ memiliki pengetahuan khusus yang mungkin tidak dimiliki oleh mereka 

yang men- ta‘dīl. Para ulama berlaku sangat ketat dalam hal ini, meneliti dengan cermat 

kondisi para perawi. Imam al-Sya‘bī pernah menegaskan, “Demi Allah, seandainya aku 

benar sebanyak 99 kali dan salah 1 kali, niscaya mereka akan menilai aku berdasarkan 

yang satu itu.” Hal ini menunjukkan betapa besar perhatian para ulama dalam menilai 

periwayatan secara akurat dan teliti (Imron, 2017). 

Dengan kata lain, pihak yang melakukan jarḥ mampu mengungkap cacat atau 

kelemahan perawi yang tidak diketahui oleh pihak yang memberikan ta‘dīl. Prinsip ini dikenal 

dengan kaidah al-jarḥ muqaddam ‘alā al-ta‘dīl (kritik didahulukan daripada pujian). Pendapat 

ini tampaknya juga didukung oleh Hasbi Ash-Shiddieqy dalam karyanya Sejarah dan 

Pengantar Ilmu Hadits 

 

SIMPULAN  
Berdasarkan pembahasan diatas dapat disimpulkan bahwa al-Jarḥ wa al-Ta‘dīl 

merupakan satu kesatuan konseptual yang tidak dapat dipisahkan dalam disiplin ilmu hadis. 

Al-jarḥ berfungsi untuk mengungkap cacat perawi yang berimplikasi pada rusaknya keadilan 

(‘adālah) atau ketelitian hafalan (ḍabṭ), sedangkan al-ta‘dīl berperan menampakkan sifat-

sifat positif perawi yang menjadikannya layak dipercaya dan riwayatnya dapat diterima. 

Perbedaan pandangan ulama mengenai istilah al-jarḥ dan al-tajrīḥ menunjukkan kedalaman 

metodologis dalam ilmu hadis, namun pada prinsipnya keduanya bertujuan menjaga 



729 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025    

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

kemurnian riwayat. Urgensi ilmu al-Jarḥ wa al-Ta‘dīl terletak pada fungsinya sebagai 

instrumen utama dalam metode kritik hadis, yang memungkinkan para ulama menyeleksi 

riwayat secara objektif dan bertanggung jawab. 

Pelaksanaan al-Jarḥ wa al-Ta‘dīl tidak bersifat bebas, melainkan terikat oleh syarat-

syarat ketat dan etika ilmiah yang tinggi. Seorang kritikus hadis dituntut memiliki integritas 

moral, keilmuan yang mendalam, serta sikap objektif dan adil dalam menilai perawi. 

Pengetahuan terhadap sebab-sebab jarḥ dan ta‘dīl menjadi syarat fundamental agar penilaian 

tidak bersifat spekulatif atau subjektif. Selain itu, etika yang dirumuskan oleh para ulama, 

bahwa jarḥ bukanlah sarana untuk menjatuhkan perawi, melainkan langkah darurat demi 

menjaga kebenaran riwayat. Prinsip proporsionalitas, pembatasan jarḥ sesuai kebutuhan, 

serta keharusan menampilkan sisi positif perawi apabila ada, menegaskan bahwa ilmu ini 

dibangun di atas nilai keadilan dan kehati-hatian.  

Sikap ulama hadis dalam jarḥ wa ta‘dīl merupakan keniscayaan metodologis yang lahir 

dari tingkat kehati-hatian dan standar penilaian yang berbeda. Klasifikasi ulama ke dalam 

kelompok keras, mutasāhil, dan moderat mencerminkan keragaman pendekatan dalam 

menilai perawi, namun tetap berada dalam koridor ilmiah yang sama. Selain itu, adanya 

tingkatan-tingkatan ta‘dīl dan jarḥ dengan lafaz-lafaz khusus memperlihatkan betapa rinci 

dan sistematisnya metode kritik sanad dalam tradisi hadis. Setiap tingkatan memiliki 

implikasi hukum terhadap penerimaan atau penolakan riwayat, mulai dari perawi yang 

sepenuhnya diterima hingga yang harus ditinggalkan secara total. Larangan menggunakan 

hadis dari perawi pada tingkatan jarḥ berat semakin menegaskan bahwa kualitas sanad 

menjadi faktor penentu utama dalam validitas hadis. 

Pertentangan antara jarḥ dan ta‘dīl terhadap seorang perawi merupakan persoalan 

krusial dalam kritik hadis. Dua pandangan utama yang berkembang menunjukkan dinamika 

intelektual di kalangan ulama hadis. Meskipun sebagian ulama mendahulukan ta‘dīl 

berdasarkan kuantitas, pendapat yang lebih kuat dan dominan di kalangan jumhur adalah 

mendahulukan jarḥ apabila disertai penjelasan yang jelas. Prinsip al-jarḥ muqaddam ‘alā al-

ta‘dīl didasarkan pada asumsi epistemologis bahwa pihak yang melakukan jarḥ memiliki 

informasi tambahan yang tidak diketahui oleh pihak yang memuji. Sikap kehati-hatian para 

ulama dalam menilai perawi, sebagaimana tercermin dalam pernyataan Imam al-Sya‘bī, 

menunjukkan komitmen tinggi terhadap akurasi dan kejujuran ilmiah.  

  

DAFTAR PUSTAKA 
Al-Azami, M. M. (2003). Studies in Hadith Methodology and Literature. American Trust 



730 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025    

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

Publications. 

Alif, M. (2018). Jurnal Holistic al-hadis ,. 4(2), 42–66. 

Al-Salah, I. (1986). Muqaddimah Ibn al-Ṣalāḥ fī ‘Ulūm al-Ḥadīṡ. Dār al-Fikr. 

Fadhlurrahman, M., Askar, R. A., & Suparta, M. (2025). Kritik Matan Serta Contoh-contoh 

Haditsnya. 3. 

Hafidz, A. (2004). Kritik Ulama Hadits (Ilmu Jarh Wa Ta’dil Sebagai Upaya Dalam Menjaga 

Orisinalitas Hadits). Proceeding Book of: The 1st International Confrence on Islamic Studies 

(ICIS), 152–162. 

Imron, A. (2017). Dasar-Dasar Ilmu Jarh Wa Ta ’ dil. E-Journal UIN Sunan Kalijaga, 2(2), 287–302. 

Itr, N. (1997). Manhaj al-Naqd fi ‘Ulum al-Hadits. Dar al-Fikr al-Mu’ashir. 

Mahbubi, M. (2025). METOPEN FOR DUMMIES: Panduan Riset Buat Kaum Rebahan, Tugas Akhir 

Lancar, Rebahan Tetap Jalan!, (1st edn). Global Aksara Pers. 

Menyepakati Makna Hadis. (2018). Ma’had Aly Hasyim Asy’ari. https://tebuireng.ac.id/kajian-

hadis/menyepakati-makna-hadis/ 

Nadhiran, H. (1996). kritik Sanad Hadist: Tela’ah Metodologis. 1–14. 

Nurhakim, A. (2022). Tiga Jenis Sanad Agama di Masa Sekarang. Nu Online. 

https://islam.nu.or.id/ilmu-hadits/tiga-jenis-sanad-agama-di-masa-sekarang-1gHUa 

Ritonga, M. T. (2022). Metdologi Ulama Hadis Dalam Jarh Dan Ta’dil. Al-Kaffah, 10(2), 205–224. 

Subhan, S. (n.d.). Kritik sanad. 1(1), 25–46. 

Suryadinata, M. (2020). Kritik matan Hadist: Klasik hingga Kontemporer. E-Jurnal UIN Jakarta, 

111–129. 

Taqna’in. (2021). Kritik Sejarah dalam Penelitian Hadis. Al-Majaalis: Jurnal Dirasat Islamiyah, 

8(2). 

Tere. (n.d.). Pengertian Kritik: Jenis dan Cara Mengungkapkannya. Gramedia Blog. Retrieved 

https://www.gramedia.com/literasi/pengertian-kritik 

Tingkatan-Tingkatan Al-Jarh Wat-Ta’dil. (2007). Para Ulama Ahlul Hadist. 

https://ahlulhadist.wordpress.com/2007/10/16/tingkatan-tingkatan-al-jarh-wat-

ta’dil/ 

Umar, A. (2011). Budaya Kritik Ulama Hadis. Jurnal Mutawatir, 1(1). 

Zubaidillah, M. H. (2018). Ilmu Jarh wa Ta’dil. OSFPreprints, Vol 1(No 1), 1–14. 

 


