ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research

Vol. 02, No. 02, Desember 2025 Il Halaman: 718-730

e-ISSN: 3090-0247 Il D.O.l. Jurnal: https://doi.org/10.23960/almustofa
https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/index

£
3,
»?

o)

2 A
4 >
2T1qya IR

Kritik Sanad dalam Studi Hadist: Teori Jarh wa Ta’dil dan Aplikasinya

Raodhatul Fitri !, La Ode Ismail Ahmad 2, Abustani llyas 3
Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar
riefraudhatulfitri@gmail.com,* laode.ismail@uin-alauddin.ac.id,? abustaniilyas66 @gmail.com,?

Article History: Abstrak: Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis kritik
Received: 26/12/2025 sanad  hadis dengan  menelaah  kredibilitas  dan
Revised: 30/12/2025 kesinambungan para perawi, serta penerapan kaidah al-Jarh
Accepted: 31/12/2025 wa al-Ta'dill dalam menilai kualitas periwayatan hadis.

Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif dengan studi
pustaka (library study), mengkaji literatur primer berupa
kitab-kitab hadis dan literatur sekunder dari buku, jurnal,
KeywordS: serta sumber daring yang relevan. Hasil penelitian
Hadist menunjukkan bahwa al-Jarh berfungsi menilai kelemahan
Sanad perawi yang dapat merusak keadilan dan ketelitian
Jarh hafalannya, sedangkan al-Ta'dil menegaskan sifat-sifat positif
Ta'dil yang memungkinkan periwayatan dapat diterima dan
dijadikan hujjah. Penelitian ini juga menemukan adanya
syarat dan etika yang harus dipenuhi dalam praktik jarh wa
ta'dil, termasuk kejujuran, pengetahuan mendalam tentang
ilmu hadis, dan sikap proporsional dalam menilai perawi.
Selain itu, ulama hadis menetapkan tingkatan jarh dan ta‘dil
yang mencerminkan variasi kualitas periwayatan, serta
prinsip prioritas jarh atas ta‘dil dalam kondisi tertentu untuk
memastikan keakuratan riwayat. Penelitian ini menegaskan
bahwa ilmu jarh wa ta‘dil merupakan instrumen penting
dalam menjaga otentisitas teks hadis dan kredibilitas para
perawl.

PENDAHULUAN

Setiap manusia pada dasarnya memiliki kebebasan untuk menyampaikan pendapat dan
memberikan penilaian dalam suatu persoalan atau dalam satu hal. Namun, dalam konteks
keilmuan, kebebasan penilaian tersebut tidak boleh dilakukan secara subjektif atau berdasarkan
prasangka, melainkan berlandaskan kaidah-kaidah ilmiah yang ketat dan metodologis. Oleh
karena itu, proses penilaian menuntut sikap objektif, kehati-hatian, serta keterikatan pada
standar ilmiah agar hasilnya memiliki validitas dan kredibilitas akademik. (Tere, n.d.) Hadis yang
dipahami sebagai segala perkataan, perbuatan, ketetapan, dan persetujuan dari Nabi Muhammad
SAW (Suryadinata, 2020). Hadis sebagai salah satu sumber hukum dalam islam setelah Al-Qur’an,
sejarah perjalanan hadis tidak dapat dipisahkan dari perjalanan Islam itu sendiri (Menyepakati
Makna Hadis, 2018). Dalam ilmu hadis, kritik terhadap hadis khususnya dari aspek sanad
merupakan bentuk evaluasi ilmiah yang sistematis dan metodologis, yang bertujuan untuk
menilai tingkat keabsahan suatu riwayat. Melalui analisis sanad, para ulama meneliti
kesinambungan periwayatan, kredibilitas para perawi, serta kemungkinan adanya cacat yang

dapat memengaruhi validitas hadis yang dinisbatkan kepada Rasulullah (Al-Salah, 1986)

e- ISSN: 3090-0247


https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/index
mailto:riefraudhatulfitri@gmail.com
mailto:laode.ismail@uin-alauddin.ac.id
mailto:abustaniilyas66@gmail.com

719
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research
Vol. 02, No. 02, Desember 2025

Sanad merupakan silsilah perawi (orang yang menyampaikan) yang menghubungkan
suatu teks, seperti hadis, dari orang yang menerimanya secara langsung hingga ke sumber aslinya
(Fadhlurrahman et al., 2025). Makna sanad secara bahasa dipandang sama dengan perbuatan
para perawi hadis atau ulama hadis (Nadhiran, 1996). Dikutip oleh Mahmud Tahhan dalam
(Nurhakim, 2022) bahwa sanad dalam istilah merupakan silsilah para perawi yang menyambung
hingga ke matan . Dalam proses periwayatan, seorang perawi yang menyampaikan hadis
lazimnya menisbatkan riwayat tersebut kepada perawi di atasnya, yaitu gurunya, dan hal ini
berlangsung secara berurutan hingga mencapai ujung sanad. Rangkaian perawi tersebut
dijadikan oleh para ulama hadis sebagai dasar pegangan sekaligus salah satu syarat utama dalam
menentukan tingkat kesahihan suatu hadis (Nadhiran 1996). Keberadaan sanad menunjukkan
karakter khas tradisi keilmuan Islam yang menekankan ketelitian transmisi dan tanggung jawab
ilmiah. Melalui sanad, keaslian suatu riwayat dapat ditelusuri, diuji kesinambungannya, serta
dianalisis integritas dan kapasitas intelektual para perawinya. oleh karena itu, sanad tidak hanya
berfungsi sebagai penghubung historis, tetapi juga sebagai instrumen metodologis untuk
menjaga otentisitas ajaran Islam dari distorsi, pemalsuan, maupun kesalahan periwayatan.

Kritik sanad adalah penilaian terhadap kebenaran mata rantai atau silsilah para
periwayat mulai dari mukharij (periwayat terakhir) sampai kepada sahabat yang menerima
langsung hadis tersebut dari Rasulullah SAW (Umar, 2011). Melalui kritik sanad, para ulama
hadis berupaya memastikan kesinambungan sanad (ittisal al-sanad) serta menilai integritas
setiap perawi berdasarkan aspek keadilan (‘adalah) dan ketelitian hafalan (dabt) sebagai syarat
utama diterimanya sebuah riwayat (Al-Salah, 1986). Definisi Kritik sanad merupakan upaya
menyeleksi (membedakan) antara hadis shahih dan dhaif dan menetapkan status perawi-
perawinya dari segi kepercayaan atau cacat (Alif, 2018). Dalam hal ini, kritik sanad berfungsi
sebagai perangkat metodologis untuk menentukan kelayakan sebuah hadis dijadikan hujjah,
sekaligus sebagai mekanisme perlindungan terhadap masuknya riwayat yang lemah atau palsu
ke dalam khazanah hadis (Itr, 1997). Ibnu Salah menegaskan bahwa pengetahuan tentang kondisi
para perawi merupakan inti dari ilmu hadis, karena kualitas sanad sangat menentukan kualitas
matan hadis itu sendiri (Al-Salah, 1986).

(Tagna’in, 2021) menjelaskan beberapa persoalan yang menyelimuti sirah dan
khususnya hadis sebagai sumber adalah ketidaksezaman rekaman dengan peristiwanya, narasi-
narasi yang kompleks baik penambahan, pengurangan, pemalsuan maupun penyuntingan,
sehingga berpotensi menimbulkan distorsi dalam pemahaman sejarah Nabi Muhammad saw.
Kondisi ini diperparah oleh adanya perbedaan tingkat kredibilitas para perawi serta latar

belakang sosial, politik, dan ideologis yang dapat memengaruhi proses transmisi riwayat (Al-

e- ISSN: 3090-0247



720
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research
Vol. 02, No. 02, Desember 2025

Azami, 2003). Oleh karena itu, diperlukan perangkat metodologis yang ketat untuk menyeleksi
dan menguji keabsahan riwayat-riwayat tersebut. Hal ini menunjukkan bahwa penggunaan
metodologi kritik hadis, khususnya kajian sanad, memegang peran penting dalam
merekonstruksi narasi sejarah Nabi serta memastikan validitas riwayat dalam penelitian al-sirah
al-nabawiyyah dan ilmu hadis secara umum, karena melalui kritik sanad dapat diketahui
kesinambungan periwayatan, keadilan dan kedabitan perawi, serta kemungkinan adanya cacat
tersembunyi dalam transmisi hadis (Al-Salah, 1986).

Dalam keilmuan Islam, pencarian kebenaran tidak pernah dilepaskan dari prinsip kehati-
hatian, verifikasi, dan tanggung jawab. Hal ini terutama tampak dalam disiplin ilmu hadis, yang
sejak awal berkembang sebagai upaya sistematis untuk menjaga kemurnian ajaran Rasulullah
SAW dari kekeliruan, manipulasi, maupun pemalsuan. Oleh karena itu, ulama hadis tidak hanya
berperan sebagai perawi, tetapi juga sebagai kritikus yang menilai validitas informasi secara
objektif dan metodologis. Sikap kritis tersebut melahirkan seperangkat kaidah ilmiah yang
dikenal dengan ilmu jarh wa ta‘dil, yakni disiplin yang berfungsi menyeleksi dan mengevaluasi
kredibilitas periwayat hadis. Keberadaan ilmu ini menjadi bukti bahwa tradisi keilmuan Islam
menempatkan verifikasi sumber sebagai fondasi utama dalam pembentukan pengetahuan
keagamaan yang otoritatif dan dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah.

Berdasarkan realitas diatas, penelitian ini bertujuan untuk menegaskan ulang posisi ilmu
jarh wa ta'dil, khususnya instrumen utama dalam menilai kredibilitas dan kesinambungan para
perawi hadis, sekaligus sebagai dasar metodologis untuk menentukan keabsahan riwayat hadis
dalam kajian ilmu hadis. Melalui mekanisme jarh wa ta‘dil, para ulama hadis mengembangkan
standar evaluasi yang ketat dan sistematis guna memverifikasi keabsahan informasi yang
dinisbatkan kepada Rasulullah SAW, baik dari aspek kejujuran perawi, ketelitian hafalan, maupun
konsistensi riwayatnya. Penelitian ini juga menegaskan bahwa perbedaan penilaian ulama
terhadap seorang perawi antara jarh dan ta‘dil bukanlah bentuk kontradiksi metodologis,
melainkan cerminan kedalaman penelitian kritis yang berbasis data empiris, observasi langsung,

serta pertimbangan konteks periwayatan.

METODOLOGI PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif dengan pendekatan studi pustaka
(library study), yakni metode penelitian yang berfokus pada penelusuran, pengkajian, dan
analisis terhadap sumber-sumber tertulis yang relevan dengan objek kajian. Pendekatan studi
pustaka dipilih karena penelitian ini tidak bertumpu pada pengumpulan data lapangan,

melainkan pada penelaahan mendalam terhadap teks-teks keilmuan klasik dan kontemporer

e- ISSN: 3090-0247



721
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research
Vol. 02, No. 02, Desember 2025

yang berkaitan dengan hadis dan ilmu hadis. Studi pustaka dalam konteks ini mencakup kajian
teoretis, analisis konsep, serta penafsiran kritis terhadap pemikiran para ulama hadis yang
terdokumentasi dalam berbagai literatur ilmiah. Dengan demikian, penelitian ini menempatkan
literatur sebagai sumber utama dalam membangun kerangka analisis dan menarik kesimpulan
secara sistematis dan objektif (Mahbubi, 2025).

Data dala penelitian ini menggunakan data sekunder yang merujuk pada kitab kumpulan
hadis-hadis, karya-karya ulama tentang kritik sanad dan al-Jarh wa al-Ta‘dil, artikel jurnal ilmiah,
serta laman web akademik yang relevan dengan topik penelitian. Data sekunder berfungsi untuk
memperkaya analisis, memberikan perspektif teoretis, serta memperkuat argumentasi ilmiah
yang dibangun dalam penelitian ini.

Fokus utama penelitian ini adalah analisis kritik sanad hadis dengan menelaah dua aspek
penting, yaitu kredibilitas dan kesinambungan para perawi. Analisis ini dilakukan untuk menilai
sejauh mana suatu riwayat hadis dapat diterima dan dijadikan hujjah. Dalam proses tersebut,
penelitian ini mengkaji penerapan kaidah-kaidah al-Jarh wa al-Ta‘dil sebagai instrumen utama
dalam menilai kualitas para perawi, baik dari segi keadilan (‘adalah) maupun ketelitian (dabt).
Penilaian tersebut didasarkan pada keterangan ulama hadis yang tercantum dalam kitab-kitab
rijal al-hadith dan literatur hadis yang otoritatif. Dengan pendekatan ini, penelitian diharapkan
mampu memberikan gambaran yang komprehensif mengenai mekanisme kritik sanad hadis

serta kontribusinya dalam menentukan keabsahan dan kualitas riwayat hadis secara ilmiah.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Definisi Jarh wa Ta’dil dan Landasan Teologis-Rasionalnya

Istilah al-Jarh wa al-Ta‘dil merupakan satu konsep utuh yang tersusun atas dua unsur,
yaitu kata al-jarh dan kata al-ta‘dil. Secara istilah (terminologi) al-jarh adalah menampakan suatu
sifat kepada rawi yang dapat merusak keadilannya atau merusak kekuatan hafalan dan
ketelitiannya serta apa-apa yang dapat menggugurkan riwayatnya dan menyebabkan riwayatnya
di tolak (Hafidz, 2004). Menurut para muhaddis, istilah al-jarh merujuk pada sifat yang melekat
pada seorang perawi yang dapat merusak keadilan dan ketelitian hafalannya. Adapun tindakan
men-jarh atau men-tajrih berarti memberikan penilaian terhadap seorang perawi dengan
atribut-atribut tertentu yang berimplikasi pada lemahnya kualitas periwayatan atau tertolaknya
riwayat yang ia sampaikan (Ritonga, 2022). Sebagian ulama hadis memandang bahwa istilah al-
jarh dan al-tajrth memiliki makna yang sama, sementara sebagian ulama lainnya membedakan

keduanya. Ulama yang membedakan berpendapat bahwa penggunaan istilah al-jarh berkonotasi

e- ISSN: 3090-0247



722
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research
Vol. 02, No. 02, Desember 2025

tidak mencari-cari kesalahan perawi, sedangkan istilah al-tajrih berkonotasi ada upaya aktif
untuk mencari dan mengungkap sifat tercela perawi (Subhan, n.d.).

Dalam terminologi ilmu hadis, al-ta‘dil diartikan sebagai upaya menampakkan sifat-sifat
positif yang dimiliki oleh seorang perawi sehingga terlihat jelas keadilan (‘adalah) dan ketelitian
hafalannya (dabt). Melalui penetapan al-ta‘dil, dapat diketahui bahwa seorang perawi memiliki
kualitas yang layak dipercaya, sehingga riwayat yang disampaikannya dapat diterima dan
dijadikan hujjah(Hafidz, 2004). Istilah al-ta‘dil merupakan lawan dari al-jarh, Jika al-jarh
menetapkan bahwa seorang perawi tidak memiliki keadilan dan ketelitian hafalan, maka al-ta‘dil
menegaskan bahwa perawi tersebut bersifat adil (‘adalah) dan dhabith.

Secara singkat, dapat dikatakan bahwa urgensi dan signifikansi dari ilmu jarh wa ta'dil
adalah mengetahui dan menetapkan keadaan perawi, baik dengan mengungkapkan sifat-sifat
tercelanya maupun mengungakapkan sifat-sifat terpujinya, untuk menentukan penerimaan atau
penolakan terhapad periwayatan perawi. Jika demikian, tidak berlebihan pernyataan ilmu jarh
wa ta'dil merupakan salah satu tolok ukur dan pertimbangan paling penting dalam metode kritik
hadis. Untuk memahami ilmu ini, maka perlu mendalami kitab-kitab hadis, khususnya kitab-kitab
yang membahas tentang jarh wa ta'dil, agar mampu mengetahui penjelasan Nabi Saw., pandangan
dan pendapat para sahabat yang diturunkan kepada para tabi'in, tabi'uttabi'in, serta para ahli
hadis.

(Ritonga, 2022) menjelaskan bahwa para ulama mewajibkan memelihara tradisi jarh wa
ta’dil di kalangan umat Islam karena berfungsi menjaga keaslian dan otentisitas teks hadis, juga
dapat menilai dan menyikapi kondisi para perawi yang lemah maupun yang terbukti berdusta.
Allah berfirman dalam Al-Qur’an pada Surah Al-Hujurat ayat 6:

Ghnsh il s e 150,000 2005 38 st 11 AR U Gl sl 001350 il

“Hai orang-orang yang beriman, jika datang kepadamu orang fasik membawa suatu
berita, Maka periksalah dengan teliti agar kamu tidak menimpakan suatu musibah kepada suatu

kaum tanpa mengetahui keadaannya yang menyebabkan kamu menyesal atas perbuatanmu itu”.

Pada masa nabi Muhammad SAW pernah memberikan kritik maupun pujian terhadap
para sahabat telah dilakukan, dan inilah bentuk yang dapat dipahami sebagai bentuk sederhana
dari penerapan konsep al-jarh wa al-ta‘dil (Imron, 2017). Tentang jarh, Nabi SAW bersabda:

5 yadall Al iy

“betapa buruk saudaranya al-Asyirah”

Sedangkan tentang ta’dil Nabi SAW. pernah bersabda:

e- ISSN: 3090-0247



723
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research
Vol. 02, No. 02, Desember 2025

“Hamba Allah yang paling baik adalah Khalid bin Walid, dialah salah

satu dari pedang-pedang Allah”
Syarat dan Etika dalam Jarh wa Ta’dil

Dalam ilmu-ilmu hadits, praktik al-jarh dan ta’dil tidak dapat dilakukan secara bebas
tanpa batasan metodologis. Seorang yang hendak melakukan jarh maupun ta’dil sebelumnya
harus memenuhi bebarapa syarat. Syarat-syarat tersebut dapat dilihat sebagai berikut:

1. Ia harus seorang yang jujur, bertakwa, alim, dan wara’(Zubaidillah, 2018).

2. Tsiqah adalah sifat yang mencakup keadilan (‘adalah) dan ketelitian hafalan (dabt),
sehingga dengan kualitas tersebut seseorang mampu memberikan penilaian yang tepat
dan dapat dipertanggungjawabkan (Ritonga, 2022).

3. Memiliki pengetahuan yang memadai mengenai kaidah-kaidah al-jarh wa al-ta‘dil
(Ritonga, 2022).

4. Seseorang yang melakukan jarh maupun ta‘dil harus memahami secara jelas alasan dan
sebab-sebab yang melatarbelakangi penilaian tersebut. Al-Hafidz Ibnu Hajar
menegaskan bahwa, “Yang diterima adalah tazkiyah (rekomendasi) dari seseorang yang
mengetahui sebab-sebabnya, bukan dari orang yang tidak tahu, agar rekomendasi itu
tidak hanya berdasar pada apa yang diketahui dari luar dan tidak melalui penyelidikan
yang mendalam”(Imron, 2017).

5. Syarat yang berkaitan dengan aspek keadilan menuntut agar penilai tidak bersikap
fanatik terhadap aliran atau mazhab yang dianutnya serta tidak menunjukkan sikap
permusuhan terhadap perawi yang dinilainya, termasuk terhadap periwayat yang
berbeda aliran dengannya (Ritonga, 2022).

6. Memiliki wawasan keilmuan yang luas, khususnya terkait ajaran Islam, bahasa Arab,
hadis, ilmu-ilmu hadis, serta pemahaman terhadap adat istiadat yang melingkupi para
perawi(Ritonga, 2022).

(Imron, 2017) membagi beberapa hal yang perlu diperhatikan bahwa unsur-unsur
tersebut tidak termasuk syarat yang ditetapkan dalam pelaksanaan al-jarh wa al-ta‘dil, yaitu:

1. Jika ingin mengkritik hadist maka tidak disyaratkan dilakukan oleh laki-laki atau
perempuan tertentu, karena praktik al-jarh wa al-ta‘dil tidak dibatasi oleh perbedaan
gender.

2. Pelaksanaan jarh wa al-ta‘dil tidak mensyaratkan status kemerdekaan, sehingga
periwayatan yang dilakukan oleh seorang budak memiliki kedudukan yang sama dengan

periwayatan nonbudak selama memenuhi syarat-syarat yang telah ditetapkan.

e- ISSN: 3090-0247



724
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research
Vol. 02, No. 02, Desember 2025

3. Sebagian ulama berpendapat bahwa penilaian jarh maupun ta‘dil baru dapat diterima
apabila disertai dengan kesaksian dua orang atau lebih. Namun, ulama lain berpendapat
bahwa penilaian dari satu orang saja sudah memadai, karena kuantitas penilai tidak

dijadikan syarat utama dalam menerima atau menolak suatu riwayat.

Selain syarat-syarat yang telah disebutkan sebelumnya, terdapat beberapa etika yang
perlu diperhatikan dalam jarh wa ta’dil. Nudidin ‘Itr, dalam karyanya Manhaj al-Naqd fi ‘Uliim
al-Hadith, menekankan tiga poin di antaranya merupakan inti yang paling penting(Imron,
2017). Ketiga poin utama tersebut adalah sebagai berikut:

1. Penilaian harus dilakukan secara proporsional, yakni tidak berlebihan dalam
memberikan ta‘dil kepada seorang perawi, sekaligus tidak terlalu keras atau merugikan
dalam melakukan jarh.

2. Jarh tidak boleh dilakukan melebihi kebutuhan, karena pada dasarnya jarh
disyariatkannya pada keadaan darurat, yang hanya membolehkan tindakan dilakukan
sejauh yang diperlukan.

3. Tidak diperkenankan hanya memberikan jarh tanpa disertai ta‘dil, apabila perawi
tersebut juga memiliki sifat-sifat positif yang layak untuk dicatat dan diapresiasi,

Sikap Ulama Hadist dalam Jarh wa Ta’dil dan Tingkatannya

Dalam kajian al-jarh wa al-ta‘dil, para ulama hadis tidak berada pada satu tingkat yang
sama dalam memberikan penilaian terhadap para perawi. Perbedaan tersebut tampak pada
sikap, kehati-hatian, serta standar yang digunakan dalam melakukan jarh maupun ta‘dil.
Imam Az-Zahabi menjelaskan bahwa para kritikus hadis dapat diklasifikasikan ke dalam
beberapa tingkatan berdasarkan kecenderungan dan metode penilaian mereka terhadap
perawi hadis(Ritonga, 2022). Hal tersebut dapat dilihat sebagai berikut:

1. Keras dalam jarh dan berhati-hati dalam ta’dil

Kelompok ini terdiri atas ulama yang cenderung mudah memberikan jarh meskipun
kesalahan yang ditemukan pada perawi tergolong ringan dan tidak sampai merusak keadilan
maupun ketelitian hafalannya. Dengan kata lain, mereka berpendapat bahwa hadis hanya
dapat dijadikan hujjah apabila diriwayatkan oleh perawi yang meriwayatkan berdasarkan
hafalannya. Imam al-Zahabi, dalam Dzikr man Yu‘tamadu Qawluhu fi al-jarh wa al-Ta‘dil,
menyebutkan beberapa ulama yang termasuk dalam kelompok ini, seperti Ibn Ma‘in, Abu
Hatim, al-Jizajani, Syu‘bah, Yahya bin Sa‘ld al-Qattan, ‘Abd al-Rahman bin Mahdji, Sufyan al-
Thawri, al-Bukhari, Ibn al-Madini, dan lainnya. Meskipun demikian, tingkat ketegasan mereka

tidak sama; Syu‘bah dan Ibn Ma‘in dikenal sebagai yang paling ketat, Abti Hatim berada pada

e- ISSN: 3090-0247



725
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research
Vol. 02, No. 02, Desember 2025

posisi yang lebih moderat, sedangkan ‘Abd al-Rahman bin Mahdi dan al-Bukhari bersikap
ketat dalam ta‘dil namun lebih moderat dalam jarh.
2. Mutasahil (longgar, mutasamih, mutawahin)

Mutasahil merujuk pada ulama yang cenderung longgar dalam periwayatan, yaitu
meriwayatkan hadis berdasarkan catatan tertulis tanpa melakukan perbandingan dengan
sumber asalnya. Di antara ulama hadis yang dikenal memiliki kecend erungan ini adalah para
penyusun al-Sunan yang empat, al-Hakim, Ibn Hibban, al-Bayhagqi, al-‘Ajali, Ibn Khuzaimah,
dan al-Nasa'l.

3. Mu’tadil munshif (moderat, mutawassith)

Adapun Maksud dari mu’tadil adalah: Bahwa apabila periwayat tersebut telah melakukan
proses penerimaan riwayat serta menyesuaikannya dengan syarat-syarat yang telah
ditetapkan sebelumnya, maka ia diperbolehkan meriwayatkan hadis tersebut dari kitabnya.
Jika kitabnya diluar dari pengawasannya, namun berdasarkan kebiasaan dan dugaan kuat
perawi tersebut dikenal sebagai orang yang terjaga dari tindakan mengubah atau mengganti
riwayat, maka periwayatannya tetap dapat diterima, terlebih jika ia memiliki kemampuan
mengenali adanya perubahan yang tidak lazim. Ulama yang termasuk dalam kelompok ini
antara lain adalah: Ahmad bin Hanbal, Abu Zur’ah Ar-Razi, Ibn ‘Ady, Al ‘Aqily, Ad-Daruquthny.
Sebagian ada yang mengatakan bahwa Al-Bukhari dan Abu Hatim Ar-Razi masuk dalam

kelompok ini(Ritonga, 2022).

Dalam melakukan jarh dan ta‘dil para ulama hadis menetapkan sejumlah lafaz atau istilah
tertentu yang digunakan untuk menunjukkan tingkat kelemahan maupun keadilan seorang
perawi. Baik jarh maupun ta‘dil masing-masing memiliki enam tingkatan yang mencerminkan
variasi penilaian terhadap kualitas periwayatan (Ritonga, 2022).

1. Tingkatan Ta‘Dil

a. Yang termasuk dalam tingkatan pertama adalah para shahabat Nabi yang terjamin
diterima keadilan periwayatannya. Di sini terdapat satu jargon yang terkenal: kullu
al-sahdbah ‘udil (semua shahabat adalah adil).

b. Tingkatan kedua mencakup para perawi yang mendapat rekomendasi dari para
ulama dengan menggunkan ungkapan-ungkapan yang hiperbolis, misalnya:

ool 553 5l ol Eafi HA6 8T b aidadl al] JU6
d. Tingkatan ketiga mencakup para perawi yang mendapatkan pujian dari para ulama

dengan menggunakan ungkapan ganda yang beragam, misalnya: <iij d4aj .4aj 4aj dll,

Pengulangan lafaz pujian ini menunjukkan tingkat kepercayaan yang sangat tinggi

e- ISSN: 3090-0247



726

ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research
Vol. 02, No. 02, Desember 2025

terhadap perawi tersebut. Salah satu contoh yang terkenal adalah penilaian Ibnu
‘Uyaynah terhadap ‘Amr bin Dinar, di mana ia menyebutnya dengan ungkapan tsiqgah
secara berulang hingga sembilan kali.

Tingkatan keempat meliputi para perawi yang dipuji oleh para ulama dengan
menggunakan satu ungkapan yang secara tegas menunjukkan ketsigahan mereka,
misalnya dengan kata-kata: 4%5 .4&j

Tingkatan kelima mencakup para perawi yang dinilai oleh para ulama dengan
menggunakan ungkapan-ungkapan tertentu yang menunjukkan kualitas periwayatan
di bawah tingkatan EFH dengan ungkapan-ungkapan seperti:

0 bV 33all dxe 3330 g

Tingkatan keenam mencakup para perawi yang dinilai oleh para ulama dengan
ungkapan-ungkapan yang cenderung mendekati celaan. Lafaz yang digunakan
menunjukkan kelemahan ringan, seperti laysa bi ba‘id ‘an al-sawab (tidak jauh dari
kebenaran), yurwa hadithuhu (hadisnya diriwayatkan), yu‘tabaru bih (digunakan

sebatas i‘tibdr), serta ungkapan-ungkapan lain yang sejenis.

2. Tingkatan Jarh

Sama halnya dengan ta‘dil yang memiliki berbagai ragam ungkapan, dalam jarh pun

digunakan istilah-istilah yang beragam untuk menilai perawi. Tingkatan jarh ini disusun

mulai dari yang paling ringan hingga yang paling berat, mencerminkan variasi tingkat

kelemahan atau cacat pada periwayat (Ritonga, 2022). Hal ini dapat dilihat sebagai berikut:

a.

Tingkatan pertama dalam jarh meliputi para perawi yang dinilai oleh ulama
menggunakan ungkapan-ungkapan yang menunjukkan kelemahan ringan. Contohnya
antara lain fihi maqal (terdapat pembicaraan tentang dirinya), fihi adna magqal
(pembicaraan tersebut tergolong ringan), laysa bi al-qawi (tidak kuat), laysa bi al-
matin (tidak kokoh), laysa bi hujjah (tidak dapat dijadikan hujjah), laysa bi al-hdfiz
(bukan seorang hafiz), serta ungkapan lain yang sejenis.

Tingkatan kedua dalam jarh mencakup para perawi yang mendapat komentar ulama
dengan ungkapan-ungkapan yang menunjukkan kelemahan lebih serius dibanding
tingkatan sebelumnya. Contohnya antara lain la yuhtdaju bih (tidak diperlukan),
mudtarib al-hadith (hadisnya kacau), lahu ma yunkar (hadisnya ditolak oleh ulama),
hadithuhu munkar (hadisnya munkar), lahu manakir (memiliki hadis-hadis munkar),
da‘if (lemah), atau dianggap munkar menurut pendapat selain al-Bukhari. Hal ini
sejalan dengan pernyataan al-Bukhari, “Setiap perawi yang aku sebut sebagai munkir

al-hadith, maka tidak diperbolehkan meriwayatkan hadis darinya.”

e- ISSN: 3090-0247



727

ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research
Vol. 02, No. 02, Desember 2025

C.

Tingkatan ketiga dalam jarh mencakup para perawi yang dinilai oleh para ulama
dengan ungkapan-ungkapan yang menunjukkan kelemahan yang lebih serius
dibanding tingkatan sebelumnya. Contohnya antara lain fuldn rudda hadithuhu
(hadisnya ditolak), mardiid al-hadith (hadisnya ditolak), da‘if jiddan (sangat lemah),
la yuktab hadithuhu (hadisnya tidak boleh ditulis), matrih al-hadith (hadis yang
diriwayatkannya harus dibuang), matriih (dibuang), Ia tahillu kitabat hadithihi (tidak
halal menulis hadisnya), laysa bi syai’ (tidak ada apa-apanya), la yustashhad bi
hadithihi (hadisnya tidak boleh dijadikan hujjah), serta ungkapan-ungkapan lain yang
sejenis.

Tingkatan keempat dalam jarh mencakup para perawi yang dinilai oleh para ulama
menggunakan ungkapan-ungkapan yang menunjukkan cacat serius atau pelanggaran
berat dalam periwayatan. Contohnya antara lain fulan yashriq al-hadith (ia mencuri
hadis), muttaham bi al-kadhib (dituduh berdusta), muttaham bi al-wad‘ (dituduh
memalsukan hadis), saqit (perawi yang gugur), dhahib al-hadith (hadisnya hilang),
majma‘ ‘ala tarkih (ulama sepakat untuk meninggalkannya), halik (binasa), huwa ‘ala
yaday ‘adlin (ia berada di hadapan orang yang adil), serta ungkapan lain yang sejenis.
Tingkatan kelima dalam jarh mencakup para perawi yang dikomentari oleh ulama
dengan ungkapan-ungkapan yang menunjukkan kedustaan atau pemalsuan secara
tegas. Contohnya antara lain Dajjal (si pendusta besar), kaddab (pembohong), wadda“
(pemalsu hadis), serta ungkapan lain yang serupa.

Tingkatan keenam dalam jarh mencakup para perawi yang dinilai oleh para ulama
menggunakan ungkapan-ungkapan hiperbolis (mubalaghah) yang menekankan
kebohongan secara ekstrem. Contohnya antara lain akdab al-nas (manusia paling
pendusta), ilayhi muntaha al-kadib (dialah puncak kebohongan), huwa rukn al-kadib
(dialah pilar kebohongan), manba‘al-kadib (sumber kebohongan), dan ungkapan lain
yang sejenis.

Hadis dari perawi yang berada pada dua tingkatan pertama tidak dapat dijadikan

hujjah, namun masih diperbolehkan untuk dicatat dan diperhatikan. Selain itu, kedudukan

perawi

pada tingkatan kedua lebih rendah dibandingkan perawi pada tingkatan

pertama(Tingkatan-Tingkatan Al-Jarh Wat-Ta’dil, 2007). Dari empat tingkatan terakhir ini, al-

Sakhaw1 menegaskan bahwa tidak pantas bagi seseorang menggunakan hadis dari perawi

tersebut, baik untuk dijadikan hujjah, sebagai syahid (penguat), maupun untuk tujuan i‘tibar

(bahan pertimbangan) (Itr, 1997).

e- ISSN: 3090-0247



728
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research
Vol. 02, No. 02, Desember 2025

Pertentangan antara Jarh wa Ta’dil

Apabila seorang perawi dinilai positif (di-ta‘dil) oleh sebagian ulama, sementara ulama
lain memberikan penilaian negatif (di-jarh), maka akan timbul perbedaan pendapat yang
secara umum dapat dibagi menjadi dua aliran utama.

a. Kelompok pertama berpendapat bahwa ta‘dil yang diberikan oleh mayoritas ulama harus
didahulukan dibandingkan jarh yang jumlahnya lebih sedikit. Menurut pandangan ini,
kuantitas penilai positif menjadi faktor penting, karena banyaknya ulama yang memuji
dianggap saling memperkuat dan layak dijadikan pertimbangan utama. Prinsip ini dikenal
dengan kaidah al-ta'dil muqaddam ‘ala al-jarh (pujian didahulukan daripada celaan)
(Imron, 2017).

b. Pendapatyang dianggap lebih kuat oleh ulama seperti Ibn al-Salah, al-Razi, al-‘Atgami, dan
lainnya menyatakan bahwa jarh harus didahulukan secara mutlak dibandingkan ta‘dil,
meskipun jumlah ulama yang memberikan ta‘dil lebih banyak. Hal ini juga dikutip oleh al-
Khatib al-Baghdadi dari pendapat jumhiir ulama. Alasan utama adalah bahwa pihak yang
melakukan jarh memiliki pengetahuan khusus yang mungkin tidak dimiliki oleh mereka
yang men- ta‘dil. Para ulama berlaku sangat ketat dalam hal ini, meneliti dengan cermat
kondisi para perawi. Imam al-Sya‘bl pernah menegaskan, “Demi Allah, seandainya aku
benar sebanyak 99 kali dan salah 1 kali, niscaya mereka akan menilai aku berdasarkan
yang satu itu.” Hal ini menunjukkan betapa besar perhatian para ulama dalam menilai
periwayatan secara akurat dan teliti (Imron, 2017).

Dengan kata lain, pihak yang melakukan jarh mampu mengungkap cacat atau
kelemahan perawi yang tidak diketahui oleh pihak yang memberikan ta‘dil. Prinsip ini dikenal
dengan kaidah al-jarh muqaddam ‘ala al-ta‘dil (kritik didahulukan daripada pujian). Pendapat
ini tampaknya juga didukung oleh Hasbi Ash-Shiddieqy dalam karyanya Sejarah dan

Pengantar IImu Hadits

SIMPULAN
Berdasarkan pembahasan diatas dapat disimpulkan bahwa al-Jarh wa al-Ta‘dil

merupakan satu kesatuan konseptual yang tidak dapat dipisahkan dalam disiplin ilmu hadis.
Al-jarh berfungsi untuk mengungkap cacat perawi yang berimplikasi pada rusaknya keadilan
(‘adalah) atau ketelitian hafalan (dabt), sedangkan al-ta‘dil berperan menampakkan sifat-
sifat positif perawi yang menjadikannya layak dipercaya dan riwayatnya dapat diterima.
Perbedaan pandangan ulama mengenai istilah al-jarh dan al-tajrith menunjukkan kedalaman

metodologis dalam ilmu hadis, namun pada prinsipnya keduanya bertujuan menjaga

e- ISSN: 3090-0247



729
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research
Vol. 02, No. 02, Desember 2025

kemurnian riwayat. Urgensi ilmu al-Jarh wa al-Ta‘dil terletak pada fungsinya sebagai
instrumen utama dalam metode kritik hadis, yang memungkinkan para ulama menyeleksi
riwayat secara objektif dan bertanggung jawab.

Pelaksanaan al-Jarh wa al-Ta‘dil tidak bersifat bebas, melainkan terikat oleh syarat-
syarat ketat dan etika ilmiah yang tinggi. Seorang kritikus hadis dituntut memiliki integritas
moral, keilmuan yang mendalam, serta sikap objektif dan adil dalam menilai perawi.
Pengetahuan terhadap sebab-sebab jarh dan ta‘dil menjadi syarat fundamental agar penilaian
tidak bersifat spekulatif atau subjektif. Selain itu, etika yang dirumuskan oleh para ulama,
bahwa jarh bukanlah sarana untuk menjatuhkan perawi, melainkan langkah darurat demi
menjaga kebenaran riwayat. Prinsip proporsionalitas, pembatasan jarh sesuai kebutuhan,
serta keharusan menampilkan sisi positif perawi apabila ada, menegaskan bahwa ilmu ini
dibangun di atas nilai keadilan dan kehati-hatian.

Sikap ulama hadis dalam jarh wa ta‘dil merupakan keniscayaan metodologis yang lahir
dari tingkat kehati-hatian dan standar penilaian yang berbeda. Klasifikasi ulama ke dalam
kelompok keras, mutasahil, dan moderat mencerminkan keragaman pendekatan dalam
menilai perawi, namun tetap berada dalam koridor ilmiah yang sama. Selain itu, adanya
tingkatan-tingkatan ta‘dil dan jarh dengan lafaz-lafaz khusus memperlihatkan betapa rinci
dan sistematisnya metode kritik sanad dalam tradisi hadis. Setiap tingkatan memiliki
implikasi hukum terhadap penerimaan atau penolakan riwayat, mulai dari perawi yang
sepenuhnya diterima hingga yang harus ditinggalkan secara total. Larangan menggunakan
hadis dari perawi pada tingkatan jarh berat semakin menegaskan bahwa kualitas sanad
menjadi faktor penentu utama dalam validitas hadis.

Pertentangan antara jarh dan ta‘dil terhadap seorang perawi merupakan persoalan
krusial dalam kritik hadis. Dua pandangan utama yang berkembang menunjukkan dinamika
intelektual di kalangan ulama hadis. Meskipun sebagian ulama mendahulukan ta‘dil
berdasarkan kuantitas, pendapat yang lebih kuat dan dominan di kalangan jumhur adalah
mendahulukan jarh apabila disertai penjelasan yang jelas. Prinsip al-jarh mugqaddam ‘ala al-
ta‘dil didasarkan pada asumsi epistemologis bahwa pihak yang melakukan jarh memiliki
informasi tambahan yang tidak diketahui oleh pihak yang memuji. Sikap kehati-hatian para
ulama dalam menilai perawi, sebagaimana tercermin dalam pernyataan Imam al-Sya‘bi,

menunjukkan komitmen tinggi terhadap akurasi dan kejujuran ilmiah.

DAFTAR PUSTAKA
Al-Azami, M. M. (2003). Studies in Hadith Methodology and Literature. American Trust

e- ISSN: 3090-0247



730
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research
Vol. 02, No. 02, Desember 2025

Publications.

Alif, M. (2018). Jurnal Holistic al-hadis ,. 4(2), 42-66.

Al-Salah, I. (1986). Muqaddimah Ibn al-Salah fi ‘Uliim al-Hadis. Dar al-Fikr.

Fadhlurrahman, M., Askar, R. A, & Suparta, M. (2025). Kritik Matan Serta Contoh-contoh
Haditsnya. 3.

Hafidz, A. (2004). Kritik Ulama Hadits (Ilmu Jarh Wa Ta'dil Sebagai Upaya Dalam Menjaga
Orisinalitas Hadits). Proceeding Book of: The 1st International Confrence on Islamic Studies
(ICIS), 152-162.

Imron, A. (2017). Dasar-Dasar [lmu Jarh Wa Ta’ dil. E-Journal UIN Sunan Kalijaga, 2(2), 287-302.

Itr, N. (1997). Manhaj al-Naqd fi ‘Ulum al-Hadits. Dar al-Fikr al-Mu’ashir.

Mahbubi, M. (2025). METOPEN FOR DUMMIES: Panduan Riset Buat Kaum Rebahan, Tugas Akhir
Lancar, Rebahan Tetap Jalan!, (1st edn). Global Aksara Pers.

Menyepakati Makna Hadis. (2018). Ma’had Aly Hasyim Asy’ari. https://tebuireng.ac.id/kajian-
hadis/menyepakati-makna-hadis/

Nadhiran, H. (1996). kritik Sanad Hadist: Tela’ah Metodologis. 1-14.

Nurhakim, A. (2022). Tiga Jenis Sanad Agama di Masa Sekarang. Nu Online.
https://islam.nu.or.id/ilmu-hadits/tiga-jenis-sanad-agama-di-masa-sekarang-1gHUa

Ritonga, M. T. (2022). Metdologi Ulama Hadis Dalam Jarh Dan Ta'dil. Al-Kaffah, 10(2), 205-224.

Subhan, S. (n.d.). Kritik sanad. 1(1), 25-46.

Suryadinata, M. (2020). Kritik matan Hadist: Klasik hingga Kontemporer. E-Jurnal UIN Jakarta,
111-129.

Tagna’in. (2021). Kritik Sejarah dalam Penelitian Hadis. Al-Majaalis: Jurnal Dirasat Islamiyabh,
8(2).

Tere. (n.d.). Pengertian Kritik: Jenis dan Cara Mengungkapkannya. Gramedia Blog. Retrieved
https://www.gramedia.com/literasi/pengertian-kritik

Tingkatan-Tingkatan  Al-Jarh ~ Wat-Ta'dil.  (2007). Para Ulama  Ahlul Hadist.
https://ahlulhadist.wordpress.com/2007/10/16/tingkatan-tingkatan-al-jarh-wat-
ta’dil/

Umar, A. (2011). Budaya Kritik Ulama Hadis. Jurnal Mutawatir, 1(1).

Zubaidillah, M. H. (2018). Ilmu Jarh wa Ta’dil. OSFPreprints, Vol 1(No 1), 1-14.

e- ISSN: 3090-0247



