
  
                                      ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 
                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025   II   Halaman:  674 – 685 
                                        e-ISSN: 3090-0247   II    D.O.I. Jurnal: https://doi.org/10.23960/almustofa 
                                        https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/index 
 

e- ISSN: 3090-0247  

 

FENOMENA INKAR SUNNAH: STUDI HISTORIS DAN SOSIOLOGIS  
 

Andi Nanda Anisa1, La Ode Ismail Ahmad2, Abustani Ilyas3 

1,2,3 Universitas Negeri Alauddin Makassar, Indonesia  
andnandaannisa@gmail.com,1 laode.ismail@uin-alauddin.ac.id,2 abustaniilyas86@gmail.com,3       

  

Article History: 
Received: 26/12/2025 
Revised: 30/12/2025 
Accepted: 31/12/2025 
 
 

 Abstract: Fenomena inkar Sunnah merupakan salah satu 
persoalan serius dalam sejarah intelektual Islam. Paham ini 
muncul sejak masa sahabat dengan indikasi penolakan 
terhadap hadis, kemudian berkembang menjadi gerakan yang 
lebih terstruktur pada masa klasik hingga memperoleh bentuk 
baru pada era modern. Penelitian ini bertujuan untuk 
mengkaji fenomena inkar Sunnah melalui dua perspektif, yaitu 
historis dan sosiologis. Pendekatan historis digunakan untuk 
menelusuri kronologi kemunculan dan perkembangan 
kelompok-kelompok penolak Sunnah, sedangkan pendekatan 
sosiologis digunakan untuk menganalisis faktor sosial, politik, 
dan intelektual yang melatarbelakangi serta dampak yang 
ditimbulkannya terhadap praktik keagamaan umat Islam. 
Hasil penelitian menunjukkan bahwa penolakan Sunnah lahir 
dalam berbagai corak, mulai dari menolak seluruh hadis, 
menerima hanya yang sesuai dengan al-Qur’an, hingga 
menolak hadis ahad. Dalam perjalanan sejarah, kelompok-
kelompok seperti Khawarij, Mu‘tazilah, Syiah, Qur’āniyyah, 
bahkan gerakan modernis tertentu, tercatat pernah memiliki 
sikap penginkaran Sunnah dalam tingkat yang berbeda. Dari 
sisi sosiologis, fenomena ini berdampak pada kerancuan 
ibadah, hilangnya rincian hukum syariat, melemahnya 
otoritas ulama, serta munculnya fragmentasi sosial 
keagamaan. Dengan demikian, penelitian ini menegaskan 
pentingnya pemahaman yang utuh tentang posisi Sunnah 
dalam Islam agar umat dapat menjaga kemurnian ajaran dan 
keutuhan praksis keberagamaan. 

Keywords:  
Inkar Sunnah,  
Hadis, 
Historis,  
Sosiologis,  
Umat Islam 

 
PENDAHULUAN  

Sunnah Nabi صلى الله عليه وسلم menempati posisi yang sangat fundamental dalam bangunan ajaran Islam. 

Ia tidak hanya berfungsi sebagai penjelas (bayān) terhadap ayat-ayat al-Qur’an yang bersifat 

global, tetapi juga menjadi rujukan normatif dalam penetapan hukum, pembentukan etika, serta 

pengembangan tradisi keilmuan Islam. Namun, fakta menarik dalam sejarah pemikiran Islam 

menunjukkan bahwa otoritas sunnah tidak pernah sepenuhnya berada dalam posisi yang bebas 

dari kritik dan perdebatan. Sejak masa awal Islam hingga era modern, selalu muncul kelompok 

atau individu yang mempertanyakan validitas, otentisitas, bahkan legitimasi hadis Nabi sebagai 

sumber ajaran Islam. Fenomena ini kemudian dikenal dengan istilah inkar sunnah, sebuah gejala 

pemikiran yang meskipun tidak dominan secara kuantitatif, tetapi memiliki dampak diskursif 

yang signifikan dalam perkembangan studi Islam. 

 

https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/index
mailto:andnandaannisa@gmail.com
mailto:laode.ismail@uin-alauddin.ac.id
mailto:abustaniilyas86@gmail.com


675 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025    

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

Fenomena inkar sunnah merupakan salah satu problematika serius dalam kajian Islam 

kontemporer. Gerakan ini secara umum berupaya menafikan otoritas hadis Nabi صلى الله عليه وسلم sebagai 

sumber hukum Islam kedua setelah al-Qur’an. Pandangan tersebut melahirkan konsekuensi 

metodologis yang luas, mulai dari penafsiran teks keagamaan, penetapan hukum, hingga praktik 

keberagamaan umat Islam. Meskipun jumlah pengikutnya relatif terbatas, gagasan inkar sunnah 

telah memicu perdebatan panjang yang melibatkan para ulama, cendekiawan Muslim, dan 

akademisi modern. Perdebatan ini tidak hanya berlangsung pada tataran teologis, tetapi juga 

merambah dimensi historis dan sosiologis, terutama terkait dengan perubahan otoritas keilmuan 

dan dinamika keberagamaan masyarakat Muslim. (al-A‘zami, 1977: 12–15) 

Secara historis, benih-benih penolakan terhadap hadis dapat ditelusuri sejak periode 

awal Islam. Dalam sejarah klasik, beberapa kelompok ekstrem seperti Khawarij menunjukkan 

sikap selektif terhadap hadis yang tidak sejalan dengan pemahaman ideologis mereka. Selain itu, 

terdapat pula kecenderungan rasionalistik di kalangan tertentu yang mempertanyakan otoritas 

periwayatan hadis, terutama ketika hadis dipandang bertentangan dengan rasio atau prinsip-

prinsip umum al-Qur’an. Meskipun mayoritas ulama Ahl al-Sunnah berhasil membangun 

metodologi ilmu hadis yang ketat dan sistematis, wacana kritis terhadap hadis tidak sepenuhnya 

hilang dari ruang intelektual Islam. (Azami, 1985: 45) 

Pada era modern, fenomena inkar sunnah mengalami transformasi yang lebih kompleks. 

Penolakan terhadap hadis tidak lagi semata-mata bersifat ideologis atau sektarian, tetapi 

dibungkus dalam kerangka metodologi ilmiah, rasionalitas modern, dan kritik akademik 

terhadap sanad dan matan hadis. Beberapa tokoh Muslim modern di berbagai wilayah, seperti 

Mesir, India, dan Asia Tenggara, mengusung gagasan bahwa al-Qur’an telah cukup sebagai 

sumber ajaran Islam tanpa memerlukan otoritas hadis. Gerakan ini kemudian dikenal dengan 

sebutan Qur’aniyyun, yang menempatkan al-Qur’an sebagai satu-satunya rujukan normatif dalam 

beragama. (Rahman, 1979: 44–46) Dalam konteks ini, inkar sunnah tampil sebagai wacana 

intelektual yang menantang tradisi keilmuan Islam klasik. 

Dari perspektif sosiologis, fenomena inkar sunnah tidak dapat dilepaskan dari dinamika 

sosial yang melingkupi masyarakat Muslim modern. Modernitas, kolonialisme, dan globalisasi 

telah membawa perubahan signifikan dalam struktur sosial, sistem pendidikan, dan otoritas 

keagamaan. Otoritas ulama klasik yang sebelumnya menjadi pusat rujukan keagamaan mulai 

mengalami pergeseran, seiring dengan munculnya intelektual Muslim modern yang mengusung 

pendekatan rasional dan historis dalam memahami teks agama. (Hallaq, 2005: 102) 

 Selain itu, pengaruh pemikiran Barat, terutama dalam bidang kritik teks dan sejarah 

agama, turut membentuk sikap kritis terhadap tradisi hadis. Dalam konteks ini, inkar sunnah 



676 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025    

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

dapat dipahami sebagai respons sosial terhadap perubahan otoritas keilmuan dan tuntutan 

rasionalitas dalam masyarakat Muslim kontemporer. 

Lebih jauh, fenomena inkar sunnah juga berkaitan erat dengan krisis otoritas dan 

pencarian identitas keagamaan di tengah arus globalisasi. Di satu sisi, umat Islam dihadapkan 

pada tantangan modernitas yang menuntut penyesuaian ajaran agama dengan perkembangan 

zaman. Di sisi lain, terdapat kekhawatiran bahwa penolakan terhadap sunnah akan menggerus 

fondasi normatif Islam dan membuka ruang relativisme dalam beragama. Ketegangan inilah yang 

menjadikan isu inkar sunnah tidak hanya relevan dalam diskursus akademik, tetapi juga 

berdampak langsung pada praktik keberagamaan dan kehidupan sosial umat Islam. 

Kajian tentang fenomena inkar sunnah dengan pendekatan historis dan sosiologis 

menjadi penting untuk memberikan pemahaman yang lebih utuh dan proporsional. Pendekatan 

historis memungkinkan penelusuran akar genealogis pemikiran inkar sunnah serta konteks 

kemunculannya dalam lintasan sejarah Islam. Sementara itu, pendekatan sosiologis membantu 

menjelaskan faktor-faktor sosial, budaya, dan intelektual yang melatarbelakangi berkembangnya 

pemikiran tersebut dalam masyarakat Muslim modern. (Hasan, 1994: 87) Dengan 

mengombinasikan kedua pendekatan ini, fenomena inkar sunnah dapat dipahami tidak semata-

mata sebagai penyimpangan teologis, tetapi juga sebagai gejala sosial yang lahir dari dinamika 

zaman. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis 

fenomena inkar sunnah melalui perspektif historis dan sosiologis, menelusuri akar kemunculan 

dan perkembangan pemikirannya, mengidentifikasi faktor-faktor sosial yang memengaruhinya, 

serta mengkaji implikasi dan tantangan yang ditimbulkannya terhadap otoritas sunnah sebagai 

sumber ajaran Islam dalam konteks masyarakat Muslim kontemporer. 

 

METODOLOGI PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan menempatkan fenomena inkar 

sunnah sebagai objek kajian utama. Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini tidak 

bertujuan mengukur fenomena secara statistik, melainkan memahami secara mendalam pola 

pemikiran, latar belakang kemunculan, serta dinamika sosial yang melingkupi gerakan inkar 

sunnah dalam lintasan sejarah dan kehidupan masyarakat Muslim. Pendekatan ini 

memungkinkan peneliti untuk menggali makna, ide, serta konstruksi sosial yang berkembang di 

balik penolakan terhadap sunnah Nabi صلى الله عليه وسلم. 

Dalam kerangka analisis, penelitian ini menggunakan dua pendekatan utama, yaitu 

pendekatan historis dan pendekatan sosiologis. Pendekatan historis digunakan untuk menelusuri 



677 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025    

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

kemunculan, perkembangan, dan dinamika pemikiran inkar sunnah dari masa ke masa. Melalui 

pendekatan ini, penelitian mengkaji sumber-sumber klasik dan modern yang membahas 

perdebatan seputar otoritas hadis, mulai dari periode awal Islam hingga era kontemporer. 

Analisis historis difokuskan pada konteks sosial, intelektual, dan politik yang melatarbelakangi 

munculnya sikap kritis terhadap hadis, serta respons para ulama terhadap pemikiran tersebut. 

Dengan demikian, pendekatan historis berfungsi untuk memetakan genealogi pemikiran inkar 

sunnah secara kronologis dan kontekstual. 

Sementara itu, pendekatan sosiologis digunakan untuk melihat fenomena inkar sunnah 

sebagai gejala sosial yang hidup dan berkembang dalam masyarakat. Pendekatan ini 

menempatkan inkar sunnah tidak hanya sebagai persoalan teologis, tetapi juga sebagai ekspresi 

sosial yang dipengaruhi oleh perubahan struktur sosial, pergeseran otoritas keagamaan, serta 

dinamika modernitas dan globalisasi. Melalui perspektif sosiologis, penelitian ini berupaya 

mengidentifikasi bentuk-bentuk penerimaan dan penolakan terhadap sunnah dalam konteks 

sosial yang berbeda, baik di lingkungan akademik, komunitas keagamaan, maupun masyarakat 

Muslim secara umum. 

Jenis data yang digunakan dalam penelitian ini terdiri atas data primer dan data sekunder. 

Data primer diperoleh dari karya-karya tokoh yang merepresentasikan pemikiran inkar sunnah, 

baik berupa buku, artikel, maupun tulisan digital. Adapun data sekunder bersumber dari literatur 

pendukung seperti kitab hadis, karya ulama klasik, buku akademik, jurnal ilmiah, serta hasil 

penelitian terdahulu yang relevan dengan tema kajian. Teknik pengumpulan data dilakukan 

melalui studi pustaka (library research) dengan menelaah dan mengkaji secara kritis sumber-

sumber tersebut. 

Teknik analisis data dilakukan dengan cara deskriptif-analitis. Data yang telah 

dikumpulkan dianalisis melalui proses reduksi, kategorisasi, dan interpretasi untuk menemukan 

pola-pola pemikiran serta implikasi sosial dari fenomena inkar sunnah. Hasil analisis kemudian 

disajikan secara sistematis dan argumentatif agar memberikan pemahaman yang komprehensif 

mengenai fenomena inkar sunnah dalam perspektif historis dan sosiologis. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Terminologi Inkar Sunnah 

Secara etimologis, kata inkar berasal dari bahasa Arab inkār (إنكار) yang berarti “menolak, 

membantah, atau menginkari sesuatu”. (Munawwir, 1997: 158) Adapun kata sunnah secara 

bahasa berarti “jalan, kebiasaan, atau tradisi” (Ibn Manzur, 1990: 225) . Dengan demikian, secara 



678 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025    

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

bahasa inkar sunnah berarti sikap penolakan terhadap jalan atau tradisi tertentu, dalam konteks 

ini adalah Sunnah Nabi صلى الله عليه وسلم. 

Secara terminologis, inkar sunnah adalah sikap atau paham yang menolak kedudukan 

Sunnah Nabi صلى الله عليه وسلم sebagai sumber ajaran Islam setelah al-Qur’an. Penolakan ini bisa berbentuk; 

Menolak keseluruhan hadis sebagai sumber hukum. Menerima sebagian hadis tetapi menolak 

hadis ahad dan hanya menerima hadis mutawatir. Menganggap Sunnah hanya relevan sebagai 

praktik historis, bukan sebagai pedoman normatif yang mengikat sepanjang zaman. (al-

Qaradawi, 1990: 31–33) 

Definisi ini menjelaskan bahwa fenomena inkar sunnah tidak selalu seragam, melainkan 

mencakup berbagai tingkatan penolakan. Ulama hadis klasik menilai bahwa penolakan Sunnah, 

dalam bentuk apa pun, merupakan penyimpangan dari ijma‘umat Islam yang sejak awal 

menempatkan Sunnah sejajar dengan al-Qur’an dalam otoritas hukum dan ajaran. (al-Syafi‘i, 

1990: 20) 

Istilah inkar sunnah merujuk pada sikap atau paham yang menolak otoritas Sunnah Nabi 

 baik dalam bentuk hadis maupun praktik yang diwariskan beliau—sebagai sumber ajaran Islamصلى الله عليه وسلم

setelah al-Qur’an. Dengan kata lain, kelompok ini berkeyakinan bahwa al-Qur’an merupakan 

satu-satunya sumber syariat yang sahih, sementara Sunnah dianggap tidak memiliki legitimasi 

normatif atau hanya sekadar interpretasi historis yang tidak mengikat. (Nasution, 1985: 92) 

Ulama hadis sendiri memandang fenomena ini sebagai penyimpangan serius karena 

menyalahi ijma‘ulama sepanjang sejarah. Sebab, sejak generasi sahabat hingga ulama 

mutaakhirin, Sunnah ditempatkan sebagai sumber hukum kedua setelah al-Qur’an. Imam al-

Syafi‘i, misalnya, dengan tegas menolak sikap menafikan Sunnah dalam al-Risālah, dan 

menyatakan bahwa barang siapa menolak Sunnah Nabi maka ia telah menolak al-Qur’an itu 

sendiri, sebab keduanya bersumber dari wahyu. (al-Syafi‘i, 1990: 20–21) 

Namun demikian, secara akademis, istilah inkar sunnah perlu dipahami dalam spektrum 

yang luas. Ada kelompok yang menolak total hadis, ada pula yang hanya menolak hadis-hadis 

tertentu dengan alasan sanad yang lemah, bahkan ada yang menolak hadis-hadis ahad tetapi 

masih menerima hadis mutawatir. Dengan demikian, istilah ini mencakup keragaman corak 

pemikiran dan intensitas penolakan terhadap Sunnah. (Madjid, 1992: 233) 

Sejarah dan Perkembangan Inkar Sunnah 

Pada masa sahabat, gejala penolakan terhadap Sunnah Rasulullah صلى الله عليه وسلم sebenarnya telah 

muncul sejak generasi sahabat. Dikisahkan bahwa Imran bin Hushain (w. 52 H), ketika sedang 

meriwayatkan hadis, pernah ditanya oleh seorang laki-laki yang berpendapat bahwa cukup 

berpegang pada al-Qur’an saja, tanpa perlu Sunnah. Imran kemudian menanggapi dengan 



679 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025    

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

penjelasan bahwa banyak aspek ibadah, seperti tata cara shalat dan ketentuan zakat, tidak akan 

bisa dipahami secara detail kecuali melalui bimbingan Nabi. Mendengar hal itu, orang tersebut 

akhirnya menyadari kesalahannya dan menerima penjelasan Imran dengan lapang dada. (Abu 

Dawud, n.d.: no. 4604) 

Peristiwa serupa juga pernah dialami oleh Umayah bin Abdullah bin Khalid (w. 87 H). Ia 

berusaha mencari jawaban atas sejumlah persoalan hanya melalui al-Qur’an. Namun ketika tidak 

menemukannya, ia kemudian mendatangi Abdullah bin Umar (w. 74 H) untuk meminta 

penjelasan. Abdullah bin Umar lalu menasihatinya: “Wahai kemenakanku, Allah telah mengutus 

Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم kepada kita, sementara kita dahulu tidak mengetahui apa-apa. Maka 

kerjakanlah apa yang engkau lihat Nabi kerjakan.” Kisah ini memberikan isyarat bahwa Sunnah, 

khususnya sunnah fi‘liyah (tindakan Nabi), berfungsi melengkapi serta menjelaskan hal-hal yang 

tidak tercantum secara eksplisit dalam al-Qur’an. Dengan kata lain, Sunnah adalah refleksi praktis 

dari ajaran al-Qur’an. (Ibn Abd al-Barr, 1994: 182) 

Pada masa priode klasik, bentuk penginkaran yang lebih sistematis baru terlihat 

menjelang akhir abad ke-2 Hijriyah pada masa awal pemerintahan Abbasiyah. Pada periode ini 

mulai muncul kelompok yang secara terang-terangan menolak Sunnah, lengkap dengan 

argumen-argumen untuk membenarkan sikap mereka. Ahmad Hasan mencatat bahwa fenomena 

ini sangat berkaitan dengan dinamika intelektual yang berkembang pesat, terutama perdebatan 

antara kelompok rasionalis dan tradisionalis. (Hasan, 1970: 85) Dengan demikian, pada era 

klasik, penolakan Sunnah tidak hanya sebatas reaksi personal, melainkan telah berkembang 

menjadi wacana keagamaan yang terstruktur. 

Fenomena penginkaran Sunnah pada periode awal tidak terjadi secara merata di seluruh 

wilayah Muslim, melainkan terbatas pada daerah tertentu, khususnya di Basrah, Irak. Istilah 

inkar sunnah pun tidak selalu merujuk pada mereka yang menolak Sunnah secara total, tetapi 

juga mencakup kelompok yang hanya menolak sebagian hadis. Implikasinya, beberapa aliran 

dalam sejarah Islam seperti Khawarij, Syiah, dan Mu‘tazilah termasuk dalam kategori inkar 

sunnah karena menolak riwayat hadis yang tidak sesuai dengan doktrin teologis mereka. Kondisi 

ini menunjukkan bahwa penilaian terhadap Sunnah tidak lagi objektif, melainkan bercampur 

dengan kepentingan ideologis kelompok tertentu. (Nasution, 1986: 54–56) 

Khawarij dikenal dengan sikap keras dalam beragama dan menolak hadis yang tidak 

sesuai dengan paham mereka. Misalnya, mereka menolak hadis tentang syafa’at Nabi صلى الله عليه وسلم, karena 

dianggap bertentangan dengan keyakinan bahwa pelaku dosa besar pasti kekal di neraka. 

(Wensinck, 1932: 64)  Contoh sikap Khawarij dapat dilihat ketika mereka mengkafirkan Ali bin 

Abi Thalib hanya karena menerima arbitrase (tahkim) dalam perang Shiffin. Dalam hal Sunnah, 



680 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025    

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

penolakan mereka tidak total, tetapi selektif sesuai kepentingan ideologi. (Abu Zahrah, 1996: 

102)  

Syiah merupakan golongan yang menegaskan bahwa kepemimpinan (imamah) harus 

berasal dari keturunan Ali bin Abi Thalib. Dalam bidang hadis, mereka menolak riwayat sahabat 

yang tidak sejalan dengan Ahlul Bait, misalnya Abu Hurairah atau Aisyah, dan hanya menerima 

riwayat dari jalur keluarga Ali. (Sachedina, 1981: 27) Hal tersebut daat dilihat dari kitab hadis 

utama Syiah, al-Kāfī karya al-Kulaini, yang mendominasi riwayat Ahlul Bait. Sikap ini 

menyebabkan mereka dianggap termasuk dalam kelompok yang menginkari Sunnah, meskipun 

bukan secara total melainkan selektif. (al-Majlisi, 1983: 75) 

Murji’ah dikenal dengan ajaran bahwa iman cukup diyakini dalam hati dan amal tidak 

menentukan keimanan seseorang. (Nasution, 1986: 38)  Mereka tidak menolak hadis secara 

keseluruhan, namun mengabaikan hadis-hadis yang menegaskan kaitan erat antara iman dan 

amal. Misalnya, mereka mengabaikan hadis yang menyatakan bahwa iman bertambah dengan 

amal saleh dan berkurang dengan maksiat. Konsekuensinya, menurut Murji’ah, seorang Muslim 

tetap mukmin meski melakukan dosa besar, asalkan masih mengakui Allah dan Rasul-Nya. (Watt, 

1998: 123) 

Puncak Penolakan, fenomena penolakan terhadap Sunnah mencapai puncaknya pada 

masa Imam al-Syāfi‘ī (w. 204 H). Tidak mengherankan jika banyak informasi mengenai 

keberadaan kelompok inkar sunnah bersumber dari karya-karya beliau. Imam al-Syāfi‘ī menulis 

sebuah bab khusus dalam al-Umm dengan judul al-Ṭā’ifah allatī raddat al-akhbār kullahā 

(kelompok yang menolak seluruh hadis) dan mengklasifikasikan kelompok penolak Sunnah 

menjadi tiga golongan. Pertama, golongan yang menolak Sunnah secara total. Kedua, golongan 

yang hanya menerima Sunnah apabila selaras dengan teks al-Qur’an. Ketiga, golongan yang 

menolak hadis ahad dan hanya menerima hadis mutawatir sebagai hujjah. (al-Syāfi‘ī, 1990: 273) 

Golongan pertama adalah mereka yang menolak semua bentuk Sunnah, baik hadis 

mutawatir maupun ahad. Mereka berpegang pada prinsip bahwa al-Qur’an adalah satu-satunya 

sumber hukum yang sah. Menurut al-Syāfi‘ī, pandangan ini jelas bertentangan dengan praktik 

umat Islam sejak masa Nabi hingga para sahabat. Sebab, banyak perintah al-Qur’an yang sifatnya 

global (ijmālī), sementara penjelasannya hanya bisa ditemukan melalui Sunnah. Contohnya 

adalah tata cara shalat, zakat, dan haji yang seluruhnya diperinci oleh Sunnah. (Ismail, 1995a: 42–

43) 

Imam al-Syāfi‘ī menegaskan bahwa kelompok ini telah terjerumus pada kekeliruan 

epistemologis yang serius. Menolak Sunnah sama artinya dengan menolak sebagian besar syariat, 

karena Sunnah berfungsi sebagai penafsir (bayān) terhadap al-Qur’an. Oleh sebab itu, beliau 



681 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025    

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

menyebut kelompok ini sebagai ṭā’ifah allatī raddat al-akhbār kullahā (kelompok yang menolak 

seluruh hadis). (al-Syāfi‘ī, 1990: 273) 

Golongan kedua adalah kelompok yang menerima hadis, tetapi dengan syarat bahwa 

hadis tersebut sejalan dengan ayat al-Qur’an. Jika terdapat hadis yang tidak mereka temukan 

“padanannya” dalam al-Qur’an, maka hadis tersebut ditolak. Menurut Imam al-Syāfi‘ī, sikap ini 

menunjukkan ketidakpahaman terhadap fungsi Sunnah. Sebab, Sunnah bukan sekadar 

pengulangan al-Qur’an, melainkan penjelas dan perinci dari makna yang global. 

Sebagai contoh, al-Qur’an hanya memerintahkan untuk menunaikan shalat (aqīmū al-

ṣalāh), tetapi tidak menjelaskan jumlah rakaat dan tata cara pelaksanaannya. Informasi tersebut 

hanya diperoleh melalui Sunnah Nabi. Jika Sunnah hanya diterima ketika “sama” dengan al-

Qur’an, maka syariat Islam tidak akan pernah bisa dipraktikkan secara sempurna. (al-Syāfi‘ī, 

1940: 19–20) 

Golongan ketiga adalah kelompok yang membedakan antara hadis mutawatir dan hadis 

ahad. Mereka hanya menerima hadis mutawatir, tetapi menolak hadis ahad dengan alasan bahwa 

hadis tersebut tidak memberikan kepastian (yaqīn) melainkan hanya dugaan kuat (ẓann). 

Imam al-Syāfi‘ī membantah pandangan ini dengan argumentasi bahwa hadis ahad telah 

menjadi sumber hukum yang diakui oleh para sahabat dan tabi‘in, khususnya dalam masalah fiqh. 

Beliau menegaskan bahwa selama sanad hadis ahad sahih dan diriwayatkan oleh perawi yang 

terpercaya, maka hadis tersebut dapat dijadikan hujjah. Bahkan, sebagian besar hukum fiqh 

disandarkan pada hadis ahad, sehingga menolak hadis ahad berarti menghilangkan sebagian 

besar bangunan hukum Islam. (Hasan, 1970: 97) 

Inkar Sunnah di Zaman Modern, fenomena inkar Sunnah di zaman modern muncul 

sebagai kelanjutan dari pemikiran kelompok Qur’āniyyūn (pendukung Al-Qur’an saja) yang 

berkembang sejak abad ke-19 M. Golongan ini lahir terutama di wilayah India, Mesir, dan 

kemudian menyebar ke berbagai dunia Islam, termasuk Indonesia. Mereka beranggapan bahwa 

Al-Qur’an sudah lengkap dan sempurna sebagai petunjuk hidup, sehingga Sunnah dianggap tidak 

lagi relevan, atau hanya diterima sebatas yang selaras dengan Al-Qur’an menurut penafsiran 

mereka. (Nasution, 1985: 120) 

Pandangan ini seringkali dipengaruhi oleh semangat rasionalisme modern, kolonialisme, 

serta gerakan reformasi Islam yang terpengaruh oleh pemikiran Barat, sehingga memandang 

hadis sebagai sumber yang problematis karena dianggap penuh dengan unsur subjektif, sejarah 

panjang periwayatan, serta potensi kelemahan sanad. (Rahman, 1982: 45) 

Kelompok ini menolak sebagian besar hadis dengan alasan kritis. Misalnya, hadis-hadis 

tentang syafa‘at, azab kubur, tanda-tanda kiamat, dan hukum-hukum tertentu seperti rajam 



682 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025    

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

dianggap tidak sesuai dengan semangat keadilan Al-Qur’an. (Ismail, 1995b: 67) Mereka juga 

menolak hadis-hadis yang berkaitan dengan detail ibadah, seperti tata cara shalat, puasa, dan 

zakat, dengan dalih bahwa Al-Qur’an cukup memberikan petunjuk global. Akibatnya, praktik 

keagamaan mereka sering berbeda dengan mayoritas umat Islam. Sebagai contoh, di Mesir 

muncul tokoh seperti Muhammad Tawfiq Sidqi (1865–1920) yang menulis artikel “Al-Islām huwa 

al-Qur’ān Wahdah” (Islam adalah Al-Qur’an Saja) di majalah al-Manār pada awal abad ke-20, yang 

menegaskan bahwa Sunnah tidak memiliki otoritas hukum. (al-Qaradawi, 1990: 34) 

Di Indonesia, aliran serupa juga muncul dengan istilah “Inkar Sunnah” atau “Qur’an Saja”. 

Mereka menolak hadis dengan alasan bahwa periwayatan hadis rentan dimanipulasi dan tidak 

seotentik Al-Qur’an. Sebagian kelompok modernis atau liberal sering mengutip hadis hanya 

sebagai pelengkap moral, bukan sebagai sumber hukum. (Abu Zayd, 1994: 81) Misalnya, 

kelompok Qur’ān Sola Society di India atau Gerakan Qur’aniyyun di Pakistan menolak hadis 

sebagai rujukan syariat. Hal ini berimplikasi pada kerancuan praktik ibadah, karena Al-Qur’an 

memang tidak merinci teknis shalat, jumlah rakaat, atau tata cara zakat secara detail. (Auda, 

2008: 23) 

Dampak Paham Inkar Sunnah terhadap Praktik Keagamaan 

Munculnya paham inkar Sunnah membawa dampak serius terhadap praktik 

keberagamaan umat Islam. Pertama, paham ini menyebabkan perbedaan dan kerancuan dalam 

ibadah. Misalnya, shalat hanya disebutkan secara global dalam Al-Qur’an tanpa rincian jumlah 

rakaat, bacaan, dan gerakan. Jika Sunnah ditolak, maka tata cara shalat akan menjadi kabur dan 

tidak seragam, sehingga berpotensi menimbulkan kekacauan dalam pelaksanaan ibadah wajib 

yang menjadi identitas umat Islam. (al-Qaradawi, 1990: 57) 

Kedua, inkar Sunnah berimplikasi pada hilangnya sebagian hukum syariat Islam. Banyak 

ketentuan hukum seperti zakat, hudud, waris, dan pernikahan yang penjelasannya hanya 

terdapat dalam Sunnah. Jika Sunnah ditolak, maka sebagian besar aspek hukum Islam akan 

kehilangan landasan aplikatifnya. Misalnya, Al-Qur’an memerintahkan untuk menunaikan zakat, 

tetapi kadar dan nisab zakat hanya dijelaskan melalui Sunnah. (Ismail, 1998: 142) 

Ketiga, penolakan terhadap Sunnah berakibat pada tergerusnya otoritas ulama dan 

tradisi keilmuan Islam. Sejak masa sahabat hingga sekarang, umat Islam membangun tradisi 

ilmiah dalam mengkaji, menyeleksi, dan meriwayatkan hadis dengan disiplin yang sangat ketat. 

Dengan menolak Sunnah, berarti menolak pula salah satu warisan keilmuan Islam yang paling 

berharga, yang justru menjadi bukti otentisitas ajaran Nabi. (Nasution, 1985: 126) 

Keempat, munculnya paham inkar Sunnah juga menimbulkan perpecahan internal di 

kalangan umat Islam. Sebagian umat mengikuti pemahaman mainstream (Al-Qur’an dan Sunnah), 



683 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025    

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

sementara sebagian kecil terpengaruh oleh ide Qur’āniyyūn modern. Hal ini mengakibatkan 

lahirnya sikap saling menyalahkan, melemahkan persatuan, bahkan mengikis identitas Islam itu 

sendiri. (Auda, 2008: 45) 

Dengan demikian, paham inkar Sunnah tidak hanya memunculkan problem teoretis 

dalam pemikiran Islam, tetapi juga berdampak langsung terhadap kehidupan praktis umat. Jika 

dibiarkan, paham ini dapat melemahkan sendi-sendi syariat, menimbulkan disorientasi ibadah, 

dan pada akhirnya menggerus kesatuan umat Islam. Oleh karena itu, pemahaman terhadap 

pentingnya Sunnah sebagai sumber ajaran Islam harus terus dipertegas, baik dalam pendidikan 

maupun dakwah Islam kontemporer.  

 

KESIMPULAN 

Fenomena inkar Sunnah dalam perspektif historis memperlihatkan bahwa penolakan 

terhadap Sunnah bukanlah gejala baru, melainkan telah muncul sejak masa sahabat dan 

kemudian berkembang menjadi gerakan yang lebih terstruktur pada periode klasik. Sejarah 

menunjukkan bahwa berbagai kelompok seperti Khawarij, Mu‘tazilah, Syiah, hingga Qur’āniyyah 

modern memiliki corak yang berbeda dalam memandang Sunnah, mulai dari menolak seluruhnya 

hingga hanya menerima yang sesuai dengan al-Qur’an atau yang bersifat mutawatir. Hal ini 

menandakan bahwa sikap terhadap Sunnah selalu terkait dengan konteks historis yang 

melatarbelakangi, baik itu faktor politik, intelektual, maupun perbedaan metodologi dalam 

memahami ajaran Islam. 

Dari perspektif sosiologis, paham inkar Sunnah berdampak langsung terhadap kehidupan 

umat Islam, terutama dalam praktik keagamaan sehari-hari. Penolakan terhadap Sunnah 

menimbulkan kerancuan dalam tata cara ibadah, hilangnya rincian hukum syariat, serta memicu 

fragmentasi sosial keagamaan. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abu Dawud. Sunan Abī Dāwūd. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2000. 

Abu Zahrah, Muhammad. Tārīkh al-Mazāhib al-Islāmiyyah. Kairo: Dār al-Fikr al-‘Arabī, 1996. 

Abu Zayd, Nasr Hamid. Naqd al-Khitab al-Dīnī. Kairo: Sina Lilnashr, 1994. 

Al-A‘zami, Muhammad Mustafa. Studies in Hadith Methodology and Literature. Indianapolis: 

American Trust Publications, 1977. 

Al-Khudari Bek, Muhammad. Uṣūl al-Fiqh. Kairo: Maktabah al-Sa‘ādah, 1969. 

Al-Majlisi, Muhammad Baqir. Bihār al-Anwār. Teheran: Dār Ihyā’ al-Turāth, 1983. 

Al-Qaradawi, Yusuf. Kaifa Nata‘āmal ma‘a al-Sunnah al-Nabawiyyah. Kairo: Maktabah Wahbah, 



684 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025    

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

1990. 

Al-Sibā‘ī, Mustafa. al-Sunnah wa Makānatuhā fī al-Tashrī‘ al-Islāmī. Beirut: al-Maktab al-Islāmī, 

1985. 

Al-Syāfi‘ī, Muhammad bin Idrīs. al-Risālah. Ed. Ahmad Muhammad Syākir. Kairo: Maktabah Dār 

al-Turāth, 1940. 

Al-Syafi‘i. al-Risālah. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1990. 

Auda, Jasser. Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law. London: IIIT, 2008. 

Azami, M. M. On Schacht’s Origins of Muhammadan Jurisprudence. Riyadh: King Saud University, 

1985. 

Hallaq, Wael B. The Origins and Evolution of Islamic Law. Cambridge: Cambridge University Press, 

2005. 

Hasan, Ahmad. The Early Development of Islamic Jurisprudence. Islamabad: Islamic Research 

Institute, 1994. 

Ibn Abd al-Barr. Jāmi‘ Bayān al-‘Ilm wa Faḍlih. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1994. 

Ibn Manzur. Lisān al-‘Arab. Juz 13. Beirut: Dār Ṣādir, 1990. 

Ismail, M. Syuhudi. Metodologi Penelitian Hadis Nabi. Jakarta: Bulan Bintang, 1992. 

Ismail, M. Syuhudi. Pengantar Ilmu Hadis. Jakarta: Bulan Bintang, 1998. 

Ismail, Suhudi. Hadis Nabi Menurut Pembela, Pengingkar, dan Pemalsunya. Jakarta: Gema Insani, 

1995. 

Madjid, Nurcholish. Islam, Doktrin, dan Peradaban. Jakarta: Paramadina, 1992. 

Munawwir, Ahmad Warson. Kamus al-Munawwir Arab–Indonesia. Yogyakarta: Pustaka 

Progressif, 1997. 

Nasution, Harun. Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya. Jakarta: UI Press, 1985. 

Nasution, Harun. Teologi Islam: Aliran-aliran Sejarah Analisa Perbandingan. Jakarta: UI Press, 

1986. 

Parwez, Ghulam Ahmad. Islam: A Challenge to Religion. Lahore: Tolu-e-Islam Trust, 1968. 

Qaradawi, Yusuf al-. Kaifa Nata‘āmal ma‘a al-Sunnah al-Nabawiyyah. Kairo: Dār al-Syurūq, 1990. 

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. Chicago: 

University of Chicago Press, 1982. 

Rahman, Fazlur. Islam. Chicago: University of Chicago Press, 1979. 

Sachedina, Abdulaziz. Islamic Messianism: The Idea of Mahdi in Twelver Shi‘ism. Albany: SUNY 

Press, 1981. 

Watt, W. Montgomery. The Formative Period of Islamic Thought. Oxford: Oneworld, 1998. 

Wensinck, A. J. The Muslim Creed: Its Genesis and Historical Development. Cambridge: Cambridge 



685 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025    

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

University Press, 1932. 

 


