ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research

Vol. 02, No. 02, Desember 2025 |l Halaman: 674 — 685

e-ISSN: 3090-0247 Il D.O.l. Jurnal: https://doi.org/10.23960/almustofa
https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/index

£
3,
»?

o)

2 A
4 >
2T1qya IR

FENOMENA INKAR SUNNAH: STUDI HISTORIS DAN SOSIOLOGIS

Andi Nanda Anisa?, La Ode Ismail Ahmad?, Abustani llyas?

123 Universitas Negeri Alauddin Makassar, Indonesia

andnandaannisa@gmail.com, laode.ismail@uin-alauddin.ac.id,? abustaniilyas86 @gmail.com,?

Article History:
Received: 26/12/2025
Revised: 30/12/2025
Accepted: 31/12/2025

Keywords:
Inkar Sunnah,
Hadis,
Historis,
Sosiologis,
Umat Islam

Abstract: Fenomena inkar Sunnah merupakan salah satu
persoalan serius dalam sejarah intelektual Islam. Paham ini
muncul sejak masa sahabat dengan indikasi penolakan
terhadap hadis, kemudian berkembang menjadi gerakan yang
lebih terstruktur pada masa klasik hingga memperoleh bentuk
baru pada era modern. Penelitian ini bertujuan untuk
mengkaji fenomena inkar Sunnah melalui dua perspektif, yaitu
historis dan sosiologis. Pendekatan historis digunakan untuk
menelusuri  kronologi kemunculan dan perkembangan
kelompok-kelompok penolak Sunnah, sedangkan pendekatan
sosiologis digunakan untuk menganalisis faktor sosial, politik,
dan intelektual yang melatarbelakangi serta dampak yang
ditimbulkannya terhadap praktik keagamaan umat Islam.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa penolakan Sunnah lahir
dalam berbagai corak, mulai dari menolak seluruh hadis,
menerima hanya yang sesuai dengan al-Qur’an, hingga
menolak hadis ahad. Dalam perjalanan sejarah, kelompok-
kelompok seperti Khawarij, Mu'tazilah, Syiah, Qur’aniyyah,
bahkan gerakan modernis tertentu, tercatat pernah memiliki
sikap penginkaran Sunnah dalam tingkat yang berbeda. Dari
sisi sosiologis, fenomena ini berdampak pada kerancuan
ibadah, hilangnya rincian hukum syariat, melemahnya
otoritas ulama, serta munculnya fragmentasi sosial
keagamaan. Dengan demikian, penelitian ini menegaskan
pentingnya pemahaman yang utuh tentang posisi Sunnah
dalam Islam agar umat dapat menjaga kemurnian ajaran dan
keutuhan praksis keberagamaan.

PENDAHULUAN

Sunnah Nabi # menempati posisi yang sangat fundamental dalam bangunan ajaran Islam.
[a tidak hanya berfungsi sebagai penjelas (bayan) terhadap ayat-ayat al-Qur’an yang bersifat
global, tetapi juga menjadi rujukan normatif dalam penetapan hukum, pembentukan etika, serta
pengembangan tradisi keilmuan Islam. Namun, fakta menarik dalam sejarah pemikiran Islam
menunjukkan bahwa otoritas sunnah tidak pernah sepenuhnya berada dalam posisi yang bebas
dari kritik dan perdebatan. Sejak masa awal Islam hingga era modern, selalu muncul kelompok
atau individu yang mempertanyakan validitas, otentisitas, bahkan legitimasi hadis Nabi sebagai
sumber ajaran Islam. Fenomena ini kemudian dikenal dengan istilah inkar sunnah, sebuah gejala
pemikiran yang meskipun tidak dominan secara kuantitatif, tetapi memiliki dampak diskursif

yang signifikan dalam perkembangan studi Islam.

e- ISSN: 3090-0247


https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/index
mailto:andnandaannisa@gmail.com
mailto:laode.ismail@uin-alauddin.ac.id
mailto:abustaniilyas86@gmail.com

675
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research
Vol. 02, No. 02, Desember 2025

Fenomena inkar sunnah merupakan salah satu problematika serius dalam kajian Islam
kontemporer. Gerakan ini secara umum berupaya menafikan otoritas hadis Nabi ¥ sebagai
sumber hukum Islam kedua setelah al-Qur’an. Pandangan tersebut melahirkan konsekuensi
metodologis yang luas, mulai dari penafsiran teks keagamaan, penetapan hukum, hingga praktik
keberagamaan umat Islam. Meskipun jumlah pengikutnya relatif terbatas, gagasan inkar sunnah
telah memicu perdebatan panjang yang melibatkan para ulama, cendekiawan Muslim, dan
akademisi modern. Perdebatan ini tidak hanya berlangsung pada tataran teologis, tetapi juga
merambah dimensi historis dan sosiologis, terutama terkait dengan perubahan otoritas keilmuan
dan dinamika keberagamaan masyarakat Muslim. (al-A‘zami, 1977: 12-15)

Secara historis, benih-benih penolakan terhadap hadis dapat ditelusuri sejak periode
awal Islam. Dalam sejarah klasik, beberapa kelompok ekstrem seperti Khawarij menunjukkan
sikap selektif terhadap hadis yang tidak sejalan dengan pemahaman ideologis mereka. Selain itu,
terdapat pula kecenderungan rasionalistik di kalangan tertentu yang mempertanyakan otoritas
periwayatan hadis, terutama ketika hadis dipandang bertentangan dengan rasio atau prinsip-
prinsip umum al-Qur'an. Meskipun mayoritas ulama Ahl al-Sunnah berhasil membangun
metodologi ilmu hadis yang ketat dan sistematis, wacana kritis terhadap hadis tidak sepenuhnya
hilang dari ruang intelektual Islam. (Azami, 1985: 45)

Pada era modern, fenomena inkar sunnah mengalami transformasi yang lebih kompleks.
Penolakan terhadap hadis tidak lagi semata-mata bersifat ideologis atau sektarian, tetapi
dibungkus dalam kerangka metodologi ilmiah, rasionalitas modern, dan kritik akademik
terhadap sanad dan matan hadis. Beberapa tokoh Muslim modern di berbagai wilayah, seperti
Mesir, India, dan Asia Tenggara, mengusung gagasan bahwa al-Qur’an telah cukup sebagai
sumber ajaran Islam tanpa memerlukan otoritas hadis. Gerakan ini kemudian dikenal dengan
sebutan Qur’aniyyun, yang menempatkan al-Qur’an sebagai satu-satunya rujukan normatif dalam
beragama. (Rahman, 1979: 44-46) Dalam konteks ini, inkar sunnah tampil sebagai wacana
intelektual yang menantang tradisi keilmuan Islam klasik.

Dari perspektif sosiologis, fenomena inkar sunnah tidak dapat dilepaskan dari dinamika
sosial yang melingkupi masyarakat Muslim modern. Modernitas, kolonialisme, dan globalisasi
telah membawa perubahan signifikan dalam struktur sosial, sistem pendidikan, dan otoritas
keagamaan. Otoritas ulama klasik yang sebelumnya menjadi pusat rujukan keagamaan mulai
mengalami pergeseran, seiring dengan munculnya intelektual Muslim modern yang mengusung
pendekatan rasional dan historis dalam memahami teks agama. (Hallag, 2005: 102)

Selain itu, pengaruh pemikiran Barat, terutama dalam bidang kritik teks dan sejarah

agama, turut membentuk sikap kritis terhadap tradisi hadis. Dalam konteks ini, inkar sunnah

e- ISSN: 3090-0247



676
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research
Vol. 02, No. 02, Desember 2025

dapat dipahami sebagai respons sosial terhadap perubahan otoritas keilmuan dan tuntutan
rasionalitas dalam masyarakat Muslim kontemporer.

Lebih jauh, fenomena inkar sunnah juga berkaitan erat dengan krisis otoritas dan
pencarian identitas keagamaan di tengah arus globalisasi. Di satu sisi, umat Islam dihadapkan
pada tantangan modernitas yang menuntut penyesuaian ajaran agama dengan perkembangan
zaman. Di sisi lain, terdapat kekhawatiran bahwa penolakan terhadap sunnah akan menggerus
fondasi normatif Islam dan membuka ruang relativisme dalam beragama. Ketegangan inilah yang
menjadikan isu inkar sunnah tidak hanya relevan dalam diskursus akademik, tetapi juga
berdampak langsung pada praktik keberagamaan dan kehidupan sosial umat Islam.

Kajian tentang fenomena inkar sunnah dengan pendekatan historis dan sosiologis
menjadi penting untuk memberikan pemahaman yang lebih utuh dan proporsional. Pendekatan
historis memungkinkan penelusuran akar genealogis pemikiran inkar sunnah serta konteks
kemunculannya dalam lintasan sejarah Islam. Sementara itu, pendekatan sosiologis membantu
menjelaskan faktor-faktor sosial, budaya, dan intelektual yang melatarbelakangi berkembangnya
pemikiran tersebut dalam masyarakat Muslim modern. (Hasan, 1994: 87) Dengan
mengombinasikan kedua pendekatan ini, fenomena inkar sunnah dapat dipahami tidak semata-
mata sebagai penyimpangan teologis, tetapi juga sebagai gejala sosial yang lahir dari dinamika
zaman.

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis
fenomena inkar sunnah melalui perspektif historis dan sosiologis, menelusuri akar kemunculan
dan perkembangan pemikirannya, mengidentifikasi faktor-faktor sosial yang memengaruhinya,
serta mengkaji implikasi dan tantangan yang ditimbulkannya terhadap otoritas sunnah sebagai

sumber ajaran Islam dalam konteks masyarakat Muslim kontemporer.

METODOLOGI PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan menempatkan fenomena inkar
sunnah sebagai objek kajian utama. Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini tidak
bertujuan mengukur fenomena secara statistik, melainkan memahami secara mendalam pola
pemikiran, latar belakang kemunculan, serta dinamika sosial yang melingkupi gerakan inkar
sunnah dalam lintasan sejarah dan kehidupan masyarakat Muslim. Pendekatan ini
memungkinkan peneliti untuk menggali makna, ide, serta konstruksi sosial yang berkembang di
balik penolakan terhadap sunnah Nabi %,

Dalam kerangka analisis, penelitian ini menggunakan dua pendekatan utama, yaitu

pendekatan historis dan pendekatan sosiologis. Pendekatan historis digunakan untuk menelusuri

e- ISSN: 3090-0247



677
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research
Vol. 02, No. 02, Desember 2025

kemunculan, perkembangan, dan dinamika pemikiran inkar sunnah dari masa ke masa. Melalui
pendekatan ini, penelitian mengkaji sumber-sumber klasik dan modern yang membahas
perdebatan seputar otoritas hadis, mulai dari periode awal Islam hingga era kontemporer.
Analisis historis difokuskan pada konteks sosial, intelektual, dan politik yang melatarbelakangi
munculnya sikap kritis terhadap hadis, serta respons para ulama terhadap pemikiran tersebut.
Dengan demikian, pendekatan historis berfungsi untuk memetakan genealogi pemikiran inkar
sunnah secara kronologis dan kontekstual.

Sementara itu, pendekatan sosiologis digunakan untuk melihat fenomena inkar sunnah
sebagai gejala sosial yang hidup dan berkembang dalam masyarakat. Pendekatan ini
menempatkan inkar sunnah tidak hanya sebagai persoalan teologis, tetapi juga sebagai ekspresi
sosial yang dipengaruhi oleh perubahan struktur sosial, pergeseran otoritas keagamaan, serta
dinamika modernitas dan globalisasi. Melalui perspektif sosiologis, penelitian ini berupaya
mengidentifikasi bentuk-bentuk penerimaan dan penolakan terhadap sunnah dalam konteks
sosial yang berbeda, baik di lingkungan akademik, komunitas keagamaan, maupun masyarakat
Muslim secara umum.

Jenis data yang digunakan dalam penelitian ini terdiri atas data primer dan data sekunder.
Data primer diperoleh dari karya-karya tokoh yang merepresentasikan pemikiran inkar sunnah,
baik berupa buku, artikel, maupun tulisan digital. Adapun data sekunder bersumber dari literatur
pendukung seperti kitab hadis, karya ulama klasik, buku akademik, jurnal ilmiah, serta hasil
penelitian terdahulu yang relevan dengan tema kajian. Teknik pengumpulan data dilakukan
melalui studi pustaka (library research) dengan menelaah dan mengkaji secara kritis sumber-
sumber tersebut.

Teknik analisis data dilakukan dengan cara deskriptif-analitis. Data yang telah
dikumpulkan dianalisis melalui proses reduksi, kategorisasi, dan interpretasi untuk menemukan
pola-pola pemikiran serta implikasi sosial dari fenomena inkar sunnah. Hasil analisis kemudian
disajikan secara sistematis dan argumentatif agar memberikan pemahaman yang komprehensif

mengenai fenomena inkar sunnah dalam perspektif historis dan sosiologis.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Terminologi Inkar Sunnah

Secara etimologis, kata inkar berasal dari bahasa Arab inkar (U\S3)) yang berarti “menolak,
membantah, atau menginkari sesuatu”. (Munawwir, 1997: 158) Adapun kata sunnah secara

bahasa berarti “jalan, kebiasaan, atau tradisi” (Ibn Manzur, 1990: 225) . Dengan demikian, secara

e- ISSN: 3090-0247



678
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research
Vol. 02, No. 02, Desember 2025

bahasa inkar sunnah berarti sikap penolakan terhadap jalan atau tradisi tertentu, dalam konteks
ini adalah Sunnah Nabi %,

Secara terminologis, inkar sunnah adalah sikap atau paham yang menolak kedudukan
Sunnah Nabi # sebagai sumber ajaran Islam setelah al-Qur’an. Penolakan ini bisa berbentuk;
Menolak keseluruhan hadis sebagai sumber hukum. Menerima sebagian hadis tetapi menolak
hadis ahad dan hanya menerima hadis mutawatir. Menganggap Sunnah hanya relevan sebagai
praktik historis, bukan sebagai pedoman normatif yang mengikat sepanjang zaman. (al-
Qaradawi, 1990: 31-33)

Definisi ini menjelaskan bahwa fenomena inkar sunnah tidak selalu seragam, melainkan
mencakup berbagai tingkatan penolakan. Ulama hadis klasik menilai bahwa penolakan Sunnah,
dalam bentuk apa pun, merupakan penyimpangan dari ijma‘umat Islam yang sejak awal
menempatkan Sunnah sejajar dengan al-Qur’an dalam otoritas hukum dan ajaran. (al-Syafi‘i,
1990: 20)

[stilah inkar sunnah merujuk pada sikap atau paham yang menolak otoritas Sunnah Nabi
#baik dalam bentuk hadis maupun praktik yang diwariskan beliau—sebagai sumber ajaran Islam
setelah al-Qur’an. Dengan kata lain, kelompok ini berkeyakinan bahwa al-Qur’an merupakan
satu-satunya sumber syariat yang sahih, sementara Sunnah dianggap tidak memiliki legitimasi
normatif atau hanya sekadar interpretasi historis yang tidak mengikat. (Nasution, 1985: 92)

Ulama hadis sendiri memandang fenomena ini sebagai penyimpangan serius karena
menyalahi ijma‘ulama sepanjang sejarah. Sebab, sejak generasi sahabat hingga ulama
mutaakhirin, Sunnah ditempatkan sebagai sumber hukum kedua setelah al-Qur’an. Imam al-
Syafii, misalnya, dengan tegas menolak sikap menafikan Sunnah dalam al-Risalah, dan
menyatakan bahwa barang siapa menolak Sunnah Nabi maka ia telah menolak al-Qur’an itu
sendiri, sebab keduanya bersumber dari wahyu. (al-Syafi‘i, 1990: 20-21)

Namun demikian, secara akademis, istilah inkar sunnah perlu dipahami dalam spektrum
yang luas. Ada kelompok yang menolak total hadis, ada pula yang hanya menolak hadis-hadis
tertentu dengan alasan sanad yang lemah, bahkan ada yang menolak hadis-hadis ahad tetapi
masih menerima hadis mutawatir. Dengan demikian, istilah ini mencakup keragaman corak
pemikiran dan intensitas penolakan terhadap Sunnah. (Madjid, 1992: 233)

Sejarah dan Perkembangan Inkar Sunnah

Pada masa sahabat, gejala penolakan terhadap Sunnah Rasulullah # sebenarnya telah
muncul sejak generasi sahabat. Dikisahkan bahwa Imran bin Hushain (w. 52 H), ketika sedang
meriwayatkan hadis, pernah ditanya oleh seorang laki-laki yang berpendapat bahwa cukup

berpegang pada al-Qur’an saja, tanpa perlu Sunnah. Imran kemudian menanggapi dengan

e- ISSN: 3090-0247



679
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research
Vol. 02, No. 02, Desember 2025

penjelasan bahwa banyak aspek ibadah, seperti tata cara shalat dan ketentuan zakat, tidak akan
bisa dipahami secara detail kecuali melalui bimbingan Nabi. Mendengar hal itu, orang tersebut
akhirnya menyadari kesalahannya dan menerima penjelasan Imran dengan lapang dada. (Abu
Dawud, n.d.: no. 4604)

Peristiwa serupa juga pernah dialami oleh Umayah bin Abdullah bin Khalid (w. 87 H). Ia
berusaha mencari jawaban atas sejumlah persoalan hanya melalui al-Qur’an. Namun ketika tidak
menemukannya, ia kemudian mendatangi Abdullah bin Umar (w. 74 H) untuk meminta
penjelasan. Abdullah bin Umar lalu menasihatinya: “Wahai kemenakanku, Allah telah mengutus
Nabi Muhammad % kepada kita, sementara kita dahulu tidak mengetahui apa-apa. Maka
kerjakanlah apa yang engkau lihat Nabi kerjakan.” Kisah ini memberikan isyarat bahwa Sunnah,
khususnya sunnah fi‘liyah (tindakan Nabi), berfungsi melengkapi serta menjelaskan hal-hal yang
tidak tercantum secara eksplisit dalam al-Qur’an. Dengan kata lain, Sunnah adalah refleksi praktis
dari ajaran al-Qur’an. (Ibn Abd al-Barr, 1994: 182)

Pada masa priode klasik, bentuk penginkaran yang lebih sistematis baru terlihat
menjelang akhir abad ke-2 Hijriyah pada masa awal pemerintahan Abbasiyah. Pada periode ini
mulai muncul kelompok yang secara terang-terangan menolak Sunnah, lengkap dengan
argumen-argumen untuk membenarkan sikap mereka. Ahmad Hasan mencatat bahwa fenomena
ini sangat berkaitan dengan dinamika intelektual yang berkembang pesat, terutama perdebatan
antara kelompok rasionalis dan tradisionalis. (Hasan, 1970: 85) Dengan demikian, pada era
klasik, penolakan Sunnah tidak hanya sebatas reaksi personal, melainkan telah berkembang
menjadi wacana keagamaan yang terstruktur.

Fenomena penginkaran Sunnah pada periode awal tidak terjadi secara merata di seluruh
wilayah Muslim, melainkan terbatas pada daerah tertentu, khususnya di Basrah, Irak. Istilah
inkar sunnah pun tidak selalu merujuk pada mereka yang menolak Sunnah secara total, tetapi
juga mencakup kelompok yang hanya menolak sebagian hadis. Implikasinya, beberapa aliran
dalam sejarah Islam seperti Khawarij, Syiah, dan Mu‘tazilah termasuk dalam kategori inkar
sunnah karena menolak riwayat hadis yang tidak sesuai dengan doktrin teologis mereka. Kondisi
ini menunjukkan bahwa penilaian terhadap Sunnah tidak lagi objektif, melainkan bercampur
dengan kepentingan ideologis kelompok tertentu. (Nasution, 1986: 54-56)

Khawarij dikenal dengan sikap keras dalam beragama dan menolak hadis yang tidak
sesuai dengan paham mereka. Misalnya, mereka menolak hadis tentang syafa’at Nabi %, karena
dianggap bertentangan dengan keyakinan bahwa pelaku dosa besar pasti kekal di neraka.
(Wensinck, 1932: 64) Contoh sikap Khawarij dapat dilihat ketika mereka mengkafirkan Ali bin

Abi Thalib hanya karena menerima arbitrase (tahkim) dalam perang Shiffin. Dalam hal Sunnah,

e- ISSN: 3090-0247



680
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research
Vol. 02, No. 02, Desember 2025

penolakan mereka tidak total, tetapi selektif sesuai kepentingan ideologi. (Abu Zahrah, 1996:
102)

Syiah merupakan golongan yang menegaskan bahwa kepemimpinan (imamah) harus
berasal dari keturunan Ali bin Abi Thalib. Dalam bidang hadis, mereka menolak riwayat sahabat
yang tidak sejalan dengan Ahlul Bait, misalnya Abu Hurairah atau Aisyah, dan hanya menerima
riwayat dari jalur keluarga Ali. (Sachedina, 1981: 27) Hal tersebut daat dilihat dari kitab hadis
utama Syiah, al-Kafi karya al-Kulaini, yang mendominasi riwayat Ahlul Bait. Sikap ini
menyebabkan mereka dianggap termasuk dalam kelompok yang menginkari Sunnah, meskipun
bukan secara total melainkan selektif. (al-Majlisi, 1983: 75)

Murji'ah dikenal dengan ajaran bahwa iman cukup diyakini dalam hati dan amal tidak
menentukan keimanan seseorang. (Nasution, 1986: 38) Mereka tidak menolak hadis secara
keseluruhan, namun mengabaikan hadis-hadis yang menegaskan kaitan erat antara iman dan
amal. Misalnya, mereka mengabaikan hadis yang menyatakan bahwa iman bertambah dengan
amal saleh dan berkurang dengan maksiat. Konsekuensinya, menurut Murji’ah, seorang Muslim
tetap mukmin meski melakukan dosa besar, asalkan masih mengakui Allah dan Rasul-Nya. (Watt,
1998:123)

Puncak Penolakan, fenomena penolakan terhadap Sunnah mencapai puncaknya pada
masa Imam al-SyaficT (w. 204 H). Tidak mengherankan jika banyak informasi mengenai
keberadaan kelompok inkar sunnah bersumber dari karya-karya beliau. Imam al-Syafi‘i menulis
sebuah bab khusus dalam al-Umm dengan judul al-Ta@’ifah allati raddat al-akhbar kullaha
(kelompok yang menolak seluruh hadis) dan mengklasifikasikan kelompok penolak Sunnah
menjadi tiga golongan. Pertama, golongan yang menolak Sunnah secara total. Kedua, golongan
yang hanya menerima Sunnah apabila selaras dengan teks al-Qur’an. Ketiga, golongan yang
menolak hadis ahad dan hanya menerima hadis mutawatir sebagai hujjah. (al-Syafi‘1, 1990: 273)

Golongan pertama adalah mereka yang menolak semua bentuk Sunnah, baik hadis
mutawatir maupun ahad. Mereka berpegang pada prinsip bahwa al-Qur’an adalah satu-satunya
sumber hukum yang sah. Menurut al-Syafi‘i, pandangan ini jelas bertentangan dengan praktik
umat Islam sejak masa Nabi hingga para sahabat. Sebab, banyak perintah al-Qur’an yang sifatnya
global (ijmali), sementara penjelasannya hanya bisa ditemukan melalui Sunnah. Contohnya
adalah tata cara shalat, zakat, dan haji yang seluruhnya diperinci oleh Sunnah. (Ismail, 1995a: 42-
43)

Imam al-SyafiT menegaskan bahwa kelompok ini telah terjerumus pada kekeliruan
epistemologis yang serius. Menolak Sunnah sama artinya dengan menolak sebagian besar syariat,

karena Sunnah berfungsi sebagai penafsir (bayan) terhadap al-Qur’an. Oleh sebab itu, beliau

e- ISSN: 3090-0247



681
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research
Vol. 02, No. 02, Desember 2025

menyebut kelompok ini sebagai ta’ifah allati raddat al-akhbar kullaha (kelompok yang menolak
seluruh hadis). (al-Syafi‘f, 1990: 273)

Golongan kedua adalah kelompok yang menerima hadis, tetapi dengan syarat bahwa
hadis tersebut sejalan dengan ayat al-Qur’an. Jika terdapat hadis yang tidak mereka temukan
“padanannya” dalam al-Qur’an, maka hadis tersebut ditolak. Menurut Imam al-Syafi‘, sikap ini
menunjukkan ketidakpahaman terhadap fungsi Sunnah. Sebab, Sunnah bukan sekadar
pengulangan al-Qur’an, melainkan penjelas dan perinci dari makna yang global.

Sebagai contoh, al-Qur’an hanya memerintahkan untuk menunaikan shalat (aqimu al-
salah), tetapi tidak menjelaskan jumlah rakaat dan tata cara pelaksanaannya. Informasi tersebut
hanya diperoleh melalui Sunnah Nabi. Jika Sunnah hanya diterima ketika “sama” dengan al-
Qur’an, maka syariat Islam tidak akan pernah bisa dipraktikkan secara sempurna. (al-Syafi1,
1940: 19-20)

Golongan ketiga adalah kelompok yang membedakan antara hadis mutawatir dan hadis
ahad. Mereka hanya menerima hadis mutawatir, tetapi menolak hadis ahad dengan alasan bahwa
hadis tersebut tidak memberikan kepastian (yaqin) melainkan hanya dugaan kuat (zann).

Imam al-Syafi‘t membantah pandangan ini dengan argumentasi bahwa hadis ahad telah
menjadi sumber hukum yang diakui oleh para sahabat dan tabi‘in, khususnya dalam masalah figh.
Beliau menegaskan bahwa selama sanad hadis ahad sahih dan diriwayatkan oleh perawi yang
terpercaya, maka hadis tersebut dapat dijadikan hujjah. Bahkan, sebagian besar hukum figh
disandarkan pada hadis ahad, sehingga menolak hadis ahad berarti menghilangkan sebagian
besar bangunan hukum Islam. (Hasan, 1970: 97)

Inkar Sunnah di Zaman Modern, fenomena inkar Sunnah di zaman modern muncul
sebagai kelanjutan dari pemikiran kelompok Qur’aniyyin (pendukung Al-Qur’an saja) yang
berkembang sejak abad ke-19 M. Golongan ini lahir terutama di wilayah India, Mesir, dan
kemudian menyebar ke berbagai dunia Islam, termasuk Indonesia. Mereka beranggapan bahwa
Al-Qur’an sudah lengkap dan sempurna sebagai petunjuk hidup, sehingga Sunnah dianggap tidak
lagi relevan, atau hanya diterima sebatas yang selaras dengan Al-Qur’an menurut penafsiran
mereka. (Nasution, 1985: 120)

Pandangan ini seringkali dipengaruhi oleh semangat rasionalisme modern, kolonialisme,
serta gerakan reformasi Islam yang terpengaruh oleh pemikiran Barat, sehingga memandang
hadis sebagai sumber yang problematis karena dianggap penuh dengan unsur subjektif, sejarah
panjang periwayatan, serta potensi kelemahan sanad. (Rahman, 1982: 45)

Kelompok ini menolak sebagian besar hadis dengan alasan kritis. Misalnya, hadis-hadis

tentang syafa‘at, azab kubur, tanda-tanda kiamat, dan hukum-hukum tertentu seperti rajam

e- ISSN: 3090-0247



682
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research
Vol. 02, No. 02, Desember 2025

dianggap tidak sesuai dengan semangat keadilan Al-Qur’an. (Ismail, 1995b: 67) Mereka juga
menolak hadis-hadis yang berkaitan dengan detail ibadah, seperti tata cara shalat, puasa, dan
zakat, dengan dalih bahwa Al-Qur’an cukup memberikan petunjuk global. Akibatnya, praktik
keagamaan mereka sering berbeda dengan mayoritas umat Islam. Sebagai contoh, di Mesir
muncul tokoh seperti Muhammad Tawfiq Sidqi (1865-1920) yang menulis artikel “Al-Islam huwa
al-Qur’an Wahdah” (Islam adalah Al-Qur’an Saja) di majalah al-Manar pada awal abad ke-20, yang
menegaskan bahwa Sunnah tidak memiliki otoritas hukum. (al-Qaradawi, 1990: 34)

Di Indonesia, aliran serupa juga muncul dengan istilah “Inkar Sunnah” atau “Qur’an Saja”.
Mereka menolak hadis dengan alasan bahwa periwayatan hadis rentan dimanipulasi dan tidak
seotentik Al-Qur’an. Sebagian kelompok modernis atau liberal sering mengutip hadis hanya
sebagai pelengkap moral, bukan sebagai sumber hukum. (Abu Zayd, 1994: 81) Misalnya,
kelompok Qur’an Sola Society di India atau Gerakan Qur’aniyyun di Pakistan menolak hadis
sebagai rujukan syariat. Hal ini berimplikasi pada kerancuan praktik ibadah, karena Al-Qur’an
memang tidak merinci teknis shalat, jumlah rakaat, atau tata cara zakat secara detail. (Auda,
2008: 23)

Dampak Paham Inkar Sunnah terhadap Praktik Keagamaan

Munculnya paham inkar Sunnah membawa dampak serius terhadap praktik
keberagamaan umat Islam. Pertama, paham ini menyebabkan perbedaan dan kerancuan dalam
ibadah. Misalnya, shalat hanya disebutkan secara global dalam Al-Qur’an tanpa rincian jumlah
rakaat, bacaan, dan gerakan. Jika Sunnah ditolak, maka tata cara shalat akan menjadi kabur dan
tidak seragam, sehingga berpotensi menimbulkan kekacauan dalam pelaksanaan ibadah wajib
yang menjadi identitas umat Islam. (al-Qaradawi, 1990: 57)

Kedua, inkar Sunnah berimplikasi pada hilangnya sebagian hukum syariat Islam. Banyak
ketentuan hukum seperti zakat, hudud, waris, dan pernikahan yang penjelasannya hanya
terdapat dalam Sunnah. Jika Sunnah ditolak, maka sebagian besar aspek hukum Islam akan
kehilangan landasan aplikatifnya. Misalnya, Al-Qur’an memerintahkan untuk menunaikan zakat,
tetapi kadar dan nisab zakat hanya dijelaskan melalui Sunnah. (Ismail, 1998: 142)

Ketiga, penolakan terhadap Sunnah berakibat pada tergerusnya otoritas ulama dan
tradisi keilmuan Islam. Sejak masa sahabat hingga sekarang, umat Islam membangun tradisi
ilmiah dalam mengkaji, menyeleksi, dan meriwayatkan hadis dengan disiplin yang sangat ketat.
Dengan menolak Sunnah, berarti menolak pula salah satu warisan keilmuan Islam yang paling
berharga, yang justru menjadi bukti otentisitas ajaran Nabi. (Nasution, 1985: 126)

Keempat, munculnya paham inkar Sunnah juga menimbulkan perpecahan internal di

kalangan umat [slam. Sebagian umat mengikuti pemahaman mainstream (Al-Qur’an dan Sunnah),

e- ISSN: 3090-0247



683
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research
Vol. 02, No. 02, Desember 2025

sementara sebagian kecil terpengaruh oleh ide Qur’aniyyiin modern. Hal ini mengakibatkan
lahirnya sikap saling menyalahkan, melemahkan persatuan, bahkan mengikis identitas Islam itu
sendiri. (Auda, 2008: 45)

Dengan demikian, paham inkar Sunnah tidak hanya memunculkan problem teoretis
dalam pemikiran Islam, tetapi juga berdampak langsung terhadap kehidupan praktis umat. Jika
dibiarkan, paham ini dapat melemahkan sendi-sendi syariat, menimbulkan disorientasi ibadah,
dan pada akhirnya menggerus kesatuan umat Islam. Oleh karena itu, pemahaman terhadap
pentingnya Sunnah sebagai sumber ajaran Islam harus terus dipertegas, baik dalam pendidikan

maupun dakwah Islam kontemporer.

KESIMPULAN

Fenomena inkar Sunnah dalam perspektif historis memperlihatkan bahwa penolakan
terhadap Sunnah bukanlah gejala baru, melainkan telah muncul sejak masa sahabat dan
kemudian berkembang menjadi gerakan yang lebih terstruktur pada periode klasik. Sejarah
menunjukkan bahwa berbagai kelompok seperti Khawarij, Mu‘tazilah, Syiah, hingga Qur’aniyyah
modern memiliki corak yang berbeda dalam memandang Sunnah, mulai dari menolak seluruhnya
hingga hanya menerima yang sesuai dengan al-Qur’an atau yang bersifat mutawatir. Hal ini
menandakan bahwa sikap terhadap Sunnah selalu terkait dengan konteks historis yang
melatarbelakangi, baik itu faktor politik, intelektual, maupun perbedaan metodologi dalam
memahami ajaran Islam.

Dari perspektif sosiologis, paham inkar Sunnah berdampak langsung terhadap kehidupan
umat Islam, terutama dalam praktik keagamaan sehari-hari. Penolakan terhadap Sunnah
menimbulkan kerancuan dalam tata cara ibadah, hilangnya rincian hukum syariat, serta memicu

fragmentasi sosial keagamaan.

DAFTAR PUSTAKA

Abu Dawud. Sunan Abi Dawiid. Beirut: Dar al-Kutub al-‘[lmiyyah, 2000.

Abu Zahrah, Muhammad. Tarikh al-Mazahib al-Islamiyyah. Kairo: Dar al-Fikr al-‘Arabi, 1996.

Abu Zayd, Nasr Hamid. Naqd al-Khitab al-Dini. Kairo: Sina Lilnashr, 1994.

Al-A‘zami, Muhammad Mustafa. Studies in Hadith Methodology and Literature. Indianapolis:
American Trust Publications, 1977.

Al-Khudari Bek, Muhammad. Ustil al-Figh. Kairo: Maktabah al-Sa‘adah, 1969.

Al-Majlisi, Muhammad Baqir. Bihar al-Anwar. Teheran: Dar lhya’ al-Turath, 1983.

Al-Qaradawi, Yusuf. Kaifa Nata‘dmal ma‘a al-Sunnah al-Nabawiyyah. Kairo: Maktabah Wahbah,

e- ISSN: 3090-0247



684
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research
Vol. 02, No. 02, Desember 2025

1990.

Al-Siba‘l, Mustafa. al-Sunnah wa Makanatuha fi al-Tashri* al-Islami. Beirut: al-Maktab al-Islami,
1985.

Al-Syafi‘l, Muhammad bin Idris. al-Risalah. Ed. Ahmad Muhammad Syakir. Kairo: Maktabah Dar
al-Turath, 1940.

Al-Syafi‘i. al-Risalah. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1990.

Auda, Jasser. Magqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law. London: I1IT, 2008.

Azami, M. M. On Schacht’s Origins of Muhammadan Jurisprudence. Riyadh: King Saud University,
1985.

Hallaq, Wael B. The Origins and Evolution of Islamic Law. Cambridge: Cambridge University Press,
2005.

Hasan, Ahmad. The Early Development of Islamic Jurisprudence. Islamabad: Islamic Research
Institute, 1994.

Ibn Abd al-Barr. Jami‘ Bayan al-‘Ilm wa Fadlih. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1994.

Ibn Manzur. Lisan al-‘Arab. Juz 13. Beirut: Dar Sadir, 1990.

Ismail, M. Syuhudi. Metodologi Penelitian Hadis Nabi. Jakarta: Bulan Bintang, 1992.

Ismail, M. Syuhudi. Pengantar IImu Hadis. Jakarta: Bulan Bintang, 1998.

Ismail, Suhudi. Hadis Nabi Menurut Pembela, Pengingkar, dan Pemalsunya. Jakarta: Gema Insani,
1995.

Madjid, Nurcholish. Islam, Doktrin, dan Peradaban. Jakarta: Paramadina, 1992.

Munawwir, Ahmad Warson. Kamus al-Munawwir Arab-Indonesia. Yogyakarta: Pustaka
Progressif, 1997.

Nasution, Harun. Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya. Jakarta: Ul Press, 1985.

Nasution, Harun. Teologi Islam: Aliran-aliran Sejarah Analisa Perbandingan. Jakarta: Ul Press,
1986.

Parwez, Ghulam Ahmad. Islam: A Challenge to Religion. Lahore: Tolu-e-Islam Trust, 1968.

Qaradawi, Yusuf al-. Kaifa Nata‘amal ma‘a al-Sunnah al-Nabawiyyah. Kairo: Dar al-Syuriiq, 1990.

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. Chicago:
University of Chicago Press, 1982.

Rahman, Fazlur. Islam. Chicago: University of Chicago Press, 1979.

Sachedina, Abdulaziz. Islamic Messianism: The Idea of Mahdi in Twelver Shi‘ism. Albany: SUNY
Press, 1981.

Watt, W. Montgomery. The Formative Period of Islamic Thought. Oxford: Oneworld, 1998.

Wensinck, A. ]. The Muslim Creed: Its Genesis and Historical Development. Cambridge: Cambridge

e- ISSN: 3090-0247



685
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research
Vol. 02, No. 02, Desember 2025

University Press, 1932.

e- ISSN: 3090-0247



