ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research

Vol. 02, No. 02, Desember 2025 |l Halaman: 385-397

e-ISSN: 3090-0247 Il D.O.l. Jurnal: https://doi.org/10.23960/almustofa
https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/index

£
3,
»?

o)

2 A
4 >
2T1qya IR

REKONSTRUKSI EPISTEMOLOGIS PENDIDIKAN ISLAM:
Magqasid Al-Shari‘ah Dari Era Profetik Hingga Utsmaniyah

Hadiyanto?, Acep Heris Hermawan?
2 JIN Sunan Gunung Djati Bandung

hadiyanto34@guru.smp.belajar.id,* herishermawan@uinsgd.ac.id?

Article History: Abstract: Penelitian ini bertujuan untuk merekonstruksi
Received: 25/12/2025 perjalanan epistemologis dan transformasi struktural
Revised: 27/12/2025 pendidikan Islam dari masa Nabi Muhammad #hingga era
Accepted: 28/12/2025 Kekhilafahan Utsmani. Di tengah krisis identitas dan

dualisme pendidikan modern, pemahaman terhadap evolusi
historis menjadi krusial untuk menemukan kembali ruh
integrasi ilmu. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif-
deskriptif dan metode studi pustaka, penelitian ini dianalisis
melalui pisau bedah Prophetic-Civilizational Educational
Maaisi e Framework (PCEF) dan metodologi Maqasid al-Shari‘ah. Hasil
aqasid al-Shari‘ah; o ) ot .
Peradaban; penelitian menunjukkan bahwa pendidikan Islam mengalami
Integrasi Epistemologis. evolusi dari model pedagogi tazkiyah yang berpusat pada
wahyu di masa profetik, menuju institusionalisasi ilmu pada
masa Khulafd® al-Rasyidin, hingga mencapai puncak
kosmopolitanisme intelektual pada era Abbasiyah melalui
sintesis antara nagql (teks) dan ‘aql (konteks). Namun, pada
masa Utsmani, upaya modernisasi melalui birokratisasi
memunculkan paradoks dualisme pendidikan yang
memisahkan tradisi dan sains. Penelitian ini menyimpulkan
bahwa revitalisasi pendidikan Islam kontemporer
memerlukan integrasi epistemologis yang memosisikan
wahyu sebagai pemandu rasionalitas guna mewujudkan
kemaslahatan (maslahah) yang holistik. Implikasi penelitian
ini menekankan perlunya dekonstruksi kurikulum dikotomis

menuju model pendidikan yang integratif-profetik.

Keywords:
Pendidikan Islam;
Evolusi Sejarah;

INTRODUCTION
Pendidikan Islam pada hakikatnya bukan sekadar proses transfer pengetahuan (ta‘lim),

melainkan sebuah instrumen peradaban yang mengintegrasikan penyucian jiwa (tazkiyah) dan
pengembangan potensi manusia (tarbiyah) secara holistik. Perspektif ini tidak hanya
memandang pendidikan sebagai sarana penguasaan ilmu pengetahuan semata, tetapi juga
sebagai sarana pembentukan karakter, moralitas, dan akhlak yang luhur, yang mendasari
terciptanya masyarakat yang adil dan beradab (Albet, 2024; Mahbubi, 2013). Pendidikan Islam
bertujuan membentuk manusia paripurna (insan kamil), yang tidak hanya cerdas dalam aspek
intelektual tetapi juga memiliki kedalaman spiritual dan moral. Dalam pandangan epistemologi
I[slam, perintah pertama yang diterima oleh Nabi Muhammad SAW, yaitu iqra’, merupakan
mandat ilahi untuk membaca bukan hanya teks wahyu, tetapi juga fenomena alam, guna

membentuk individu yang menyatukan iman, ilmu, dan akhlak (Stimpson & Calvert, 2021).

e- ISSN: 3090-0247


https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/index
mailto:hadiyanto34@guru.smp.belajar.id
mailto:herishermawan@uinsgd.ac.id

386
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research
Vol. 02, No. 02, Desember 2025

Sebagaimana yang ditegaskan oleh Wan Mohd Nor Wan Daud (1998), ruh dari pendidikan
Islam adalah adab, yang menjadi fondasi bagi lahirnya masyarakat yang berkeadilan dan beradab.
Adab dalam konteks pendidikan Islam bukan sekadar perilaku yang sopan, tetapi juga mencakup
disiplin ilmu, etika, dan moralitas yang membimbing individu untuk hidup sesuai dengan
tuntunan wahyu. Dengan demikian, pendidikan Islam memiliki dua dimensi penting: dimensi
intelektual, yang melibatkan pencarian dan penguasaan ilmu, serta dimensi moral-spiritual, yang
mengarah pada pembentukan karakter mulia (Mahbubi & Husein, 2023).

Secara historis, model pendidikan yang digagas oleh Nabi Muhammad SAW di Makkah
dan Madinah bersifat integratif dan profetik. Melalui institusi awal seperti Dar al-Argam dan
Masjid Nabawi, Rasulullah SAW meletakkan tauhid sebagai basis ilmu pengetahuan, dengan
metode keteladanan (uswah hasanah) dan pembelajaran kontekstual yang inklusif. Pendidikan
pada masa ini sangat adaptif terhadap kebutuhan umat, menggabungkan ilmu agama dengan
pengetahuan duniawi yang relevan. Prinsip-prinsip dasar ini kemudian mengalami
institusionalisasi sistemik pada masa Khulafd’ al-Rasyidin, dengan kodifikasi Al-Qur’an dan
perluasan literasi umat sebagai respons terhadap ekspansi wilayah Islam yang pesat (Putri &
Roza, 2025; Safa, 2024). Pembelajaran pada periode ini tidak hanya terbatas pada aspek spiritual,
tetapi juga mengintegrasikan ilmu sosial, hukum, dan ilmu alam dalam kerangka wahyu.

Puncak Kkejayaan intelektual Islam tercapai pada era Kekhilafahan Umayyah dan
Abbasiyah, yang ditandai dengan inklusivitas kurikulum yang mencakup sains, filsafat, dan
kedokteran. Institusi legendaris seperti Bait al-Hikmah di Baghdad tidak hanya menjadi pusat
studi agama, tetapi juga episentrum ilmu pengetahuan global yang melakukan sintesis antara
wahyu (naql) dan akal (‘aql). Pada masa ini, para ilmuwan Muslim mengembangkan ilmu
pengetahuan dalam berbagai bidang, seperti matematika, astronomi, kedokteran, dan filsafat,
yang kemudian memberikan kontribusi besar bagi perkembangan peradaban dunia (Sari, 2025).
Seyyed Hossein Nasr (1968) mencatat bahwa keberhasilan peradaban Islam pada masa ini
terletak pada kemampuan untuk merangkul kosmopolitanisme intelektual tanpa kehilangan
identitas spiritualitasnya. Pendidikan pada masa ini, sebagaimana dianalisis oleh Makdisi (1981),
menjadi prototipe bagi lahirnya sistem universitas modern di dunia Barat. Keberhasilan sistem
pendidikan ini tidak hanya terletak pada kualitas ilmu yang diajarkan, tetapi juga pada integrasi
nilai-nilai moral dan spiritual dalam proses belajar mengajar.

Namun, setelah runtuhnya Baghdad pada abad ke-13, Kekhilafahan Utsmani tampil
membawa transformasi baru melalui birokratisasi dan modernisasi pendidikan. Munculnya
sistem kiilliye dan reformasi Tanzimat menunjukkan upaya harmonisasi antara tradisi klasik

madrasah dengan tuntutan sains modern. Pada masa Kekhilafahan Utsmani, pendidikan

e- ISSN: 3090-0247



387
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research
Vol. 02, No. 02, Desember 2025

mengalami perkembangan yang signifikan, meskipun pergeseran ini juga menyisakan tantangan,
terutama terkait dengan dualisme pendidikan yang sering memisahkan antara ilmu agama dan
ilmu umum (Rahman, 1982). Pendidikan agama dan sains seolah dipisahkan menjadi dua dunia
yang berbeda, menciptakan ketegangan antara otoritas tradisional dan tuntutan negara modern.
Hallaq (2009) mencatat bahwa fenomena ini mencerminkan ketegangan antara otoritas
tradisional yang mengedepankan pendidikan agama dan negara modern yang mendorong
pendidikan berbasis sains dan teknologi. Pergeseran ini menjadi bagian dari dinamika sejarah
pendidikan Islam yang terus berlangsung hingga abad ke-21.

Meskipun kajian mengenai sejarah pendidikan Islam telah banyak dilakukan, sebagian
besar literatur cenderung bersifat deskriptif-kronologis tanpa membedah nilai filosofis yang
mengikat setiap perubahan zaman. Penelitian ini hadir untuk mengisi celah tersebut dengan
menggunakan model Prophetic-Civilizational Educational Framework (PCEF) dan pendekatan
magqasid al-shari‘ah (Auda, 2022). PCEF menawarkan suatu kerangka yang mengintegrasikan
dimensi profetik dan peradaban dalam pendidikan Islam, dengan fokus pada pembangunan
manusia yang tidak hanya cerdas secara intelektual tetapi juga memiliki karakter moral dan
spiritual yang tinggi. Pendekatan maqasid al-shariah memberikan dasar normatif bagi
pendidikan Islam yang bertujuan untuk melindungi dan memajukan lima unsur kehidupan:
agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-‘aql), keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz
al-mal). Fokus utama kajian ini adalah mengeksplorasi kesinambungan ideologis dan
transformasi struktural dari masa kenabian hingga era Utsmani, dengan menelusuri bagaimana
pendidikan Islam mengadopsi dan mengadaptasi berbagai elemen dalam konteks perubahan
sosial dan politik (Mahbubi, 2025b).

Rekonstruksi paradigma pendidikan Islam ini sangat relevan dalam menghadapi
tantangan yang dihadapi pendidikan Islam di abad ke-21. Pendidikan Islam modern sering kali
terjebak dalam dikotomi antara ilmu agama dan ilmu dunia, serta menghadapi tantangan
globalisasi dan sekularisasi yang dapat mengancam integritas spiritual dan moralitas umat.
Dengan menggunakan pendekatan PCEF dan maqasid al-shari‘ah, penelitian ini bertujuan untuk
memberikan solusi atas Kkrisis identitas dan moralitas dalam pendidikan Islam. Hal ini dapat
dicapai dengan mengembalikan pendidikan Islam kepada tujuannya yang lebih holistik, yang
tidak hanya fokus pada transfer ilmu pengetahuan, tetapi juga pada pembentukan akhlak dan
identitas keislaman yang kokoh.

Pendidikan Islam, sebagaimana dijelaskan dalam banyak studi terkini, memiliki potensi
besar untuk beradaptasi dengan kebutuhan zaman. Namun, untuk itu dibutuhkan rekonstruksi

epistemologis yang memungkinkan pendidikan Islam untuk tetap relevan tanpa kehilangan

e- ISSN: 3090-0247



388
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research
Vol. 02, No. 02, Desember 2025

esensi spiritual dan moralnya. Sebagai contoh, banyak penelitian kontemporer menunjukkan
bahwa kurikulum pendidikan Islam yang hanya berfokus pada aspek intelektual semata sering
kali mengabaikan dimensi moral yang sangat penting dalam kehidupan seorang Muslim.
Pendidikan Islam yang berbasis maqasid al-shariah dapat memberikan panduan bagi
perkembangan kurikulum yang lebih seimbang, yang mengintegrasikan aspek intelektual, moral,
dan spiritual (Sari, 2025).

Dengan demikian, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji dan merekonstruksi
pendidikan Islam melalui pendekatan epistemologis yang holistik dan integratif. Menggunakan
model PCEF dan maqasid al-shari‘ah, penelitian ini akan mengeksplorasi bagaimana pendidikan
Islam dapat memberikan solusi atas tantangan yang dihadapi umat Islam di abad ke-21. Sebagai
bagian dari upaya ini, penelitian ini juga akan membahas dinamika perubahan pendidikan Islam
dari masa kenabian hingga era Utsmani, serta kontribusinya terhadap pembentukan peradaban

yang berkeadilan dan beradab.

RESEARCH METHODOLOGY

Penelitian ini mengadopsi pendekatan kualitatif-deskriptif dengan metode studi pustaka
(library research), yang dipilih untuk mengeksplorasi dimensi historis, filosofis, dan normatif
pendidikan Islam lintas zaman secara mendalam. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk
menelaah berbagai literatur yang relevan guna memahami perkembangan pendidikan Islam dari
berbagai sudut pandang. Pendekatan kualitatif-deskriptif memberikan kebebasan bagi peneliti
untuk menganalisis secara mendalam bukan hanya data yang bersifat kuantitatif, tetapi juga nilai-
nilai yang terkandung dalam teks-teks klasik dan kontemporer, yang berperan penting dalam
pembentukan sistem pendidikan Islam. Paradigma penelitian ini mengintegrasikan analisis
sejarah dengan metodologi maqasid al-shari‘ah, yang berfokus pada tujuan luhur syariat Islam.
Dalam hal ini, pendidikan Islam dipandang bukan sekadar struktur sosial yang statis, melainkan
sebagai sistem nilai dinamis yang berorientasi pada perwujudan kemaslahatan (maslahah) bagi
umat manusia (Auda, 2022).

Maqasid al-shari'ah menawarkan perspektif normatif yang penting dalam kajian
pendidikan Islam, yaitu dengan menekankan perlunya pendidikan yang tidak hanya membentuk
individu secara intelektual, tetapi juga secara moral dan spiritual. Berdasarkan pendekatan ini,
pendidikan Islam seharusnya bertujuan untuk menjaga dan memajukan lima unsur pokok
kehidupan: agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-‘aql), keturunan (hifz al-nasl), dan
harta (hifz al-mal). Dalam konteks pendidikan, perlindungan terhadap akal dan agama menjadi

aspek yang paling mendasar, yang menuntut sistem pendidikan untuk mampu menciptakan

e- ISSN: 3090-0247



389
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research
Vol. 02, No. 02, Desember 2025

keseimbangan antara ilmu agama dan pengetahuan duniawi yang relevan dengan perkembangan
zaman (Wan Daud, 1998).

Untuk menganalisis perjalanan pendidikan Islam, penelitian ini menggunakan model
Prophetic-Civilizational Educational Framework (PCEF). Model ini membagi evolusi pendidikan
Islam ke dalam tiga fase utama yang masing-masing memiliki karakteristik yang khas. Fase
pertama adalah fase profetik, yang berfokus pada penyempurnaan moral dan spiritual individu.
Pada masa ini, pendidikan lebih berorientasi pada pengajaran nilai-nilai agama dan penguatan
karakter melalui keteladanan langsung dari Nabi Muhammad SAW. Fase kedua adalah fase
peradaban, di mana pendidikan Islam mulai mengintegrasikan berbagai disiplin ilmu
pengetahuan dengan tujuan untuk mencapai kemajuan intelektual umat (Mahbubi & Firmansyah,
2024; Mahbubi & Istiqomah, 2024). Pada periode ini, ilmu agama dan ilmu pengetahuan umum,
seperti kedokteran, filsafat, dan astronomi, mulai berkembang secara paralel. Fase ketiga adalah
fase institusional, yang ditandai dengan munculnya sistem pendidikan yang lebih formal dan
birokratis, seperti yang terlihat pada institusi pendidikan pada masa Khulafa’ al-Rasyidin dan
Kekhilafahan Utsmani (Auda, 2022).

Kerangka PCEF ini kemudian dipadukan dengan perspektif magasid untuk menguji
sejauh mana institusi pendidikan pada setiap masa mampu menjaga lima unsur pokok dalam
kehidupan umat Islam. Khususnya, penelitian ini memfokuskan pada bagaimana pendidikan
Islam pada setiap periode mampu melindungi dan mengembangkan akal (hifz al-‘aql) dan agama
(hifz al-din), dua unsur utama yang menjadi dasar bagi pembentukan peradaban yang adil dan
beradab. Dalam konteks ini, pendidikan tidak hanya dilihat sebagai sarana untuk memperoleh
ilmu pengetahuan, tetapi juga sebagai alat untuk membentuk individu yang memiliki pemahaman
mendalam mengenai prinsip moral dan etika Islam (Safa, 2024).

Untuk memperoleh data yang valid, penelitian ini menggunakan dua jenis sumber utama.
Sumber primer terdiri dari literatur klasik yang menjadi rujukan utama dalam sejarah
pendidikan Islam, seperti Ihya’ ‘Ulim al-Din karya al-Ghazali dan Mugaddimah karya Ibn
Khaldiin, yang memberikan wawasan mendalam mengenai sistem pendidikan pada masa awal
Islam (Mahbubi, 2025a). Selain itu, temuan-temuan terkini yang berkaitan dengan kontribusi
awal institusi pendidikan Islam juga diambil sebagai sumber primer (Purwanto & Mufid, 2024).
Sumber sekunder, yang mencakup artikel jurnal bereputasi, buku teks, dan prosiding seminar
internasional, juga digunakan untuk memberikan perspektif yang lebih luas dan mutakhir
mengenai sejarah serta filsafat pendidikan Islam (Putri & Roza, 2025; Sari, 2025).

Prosedur pengolahan data dilakukan melalui empat tahapan sistematis. Tahap pertama

adalah inventarisasi literatur, yang bertujuan untuk mengumpulkan dan mengklasifikasikan

e- ISSN: 3090-0247



390
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research
Vol. 02, No. 02, Desember 2025

sumber-sumber yang relevan. Tahap kedua adalah kritik sumber (source criticism), yang
bertujuan untuk memvalidasi narasi sejarah dan memastikan keabsahan sumber yang
digunakan. Tahap ketiga adalah ekstraksi konseptual, di mana peneliti menarik nilai-nilai
pedagogis yang terkandung dalam literatur yang ada. Tahap keempat adalah sintesis historis-
normatif, di mana temuan sejarah diintegrasikan dengan prinsip moral Islam untuk
merekonstruksi model pendidikan Islam yang holistik dan adaptif, sesuai dengan tantangan yang
dihadapi umat di abad ke-21 (Safa, 2024).

Melalui pendekatan ini, penelitian ini bertujuan untuk memberikan kontribusi penting
dalam memahami bagaimana pendidikan Islam berkembang dan bertransformasi dari masa ke
masa, serta bagaimana nilai-nilai moral Islam dapat diterapkan dalam sistem pendidikan yang
lebih modern dan relevan. Dengan menggunakan model PCEF dan perspektif maqasid al-shari‘ah,
penelitian ini diharapkan dapat menawarkan solusi terhadap krisis identitas dan moralitas yang
dihadapi oleh pendidikan Islam di masa kini, dan memberikan dasar bagi pengembangan sistem

pendidikan yang lebih inklusif dan berkelanjutan di masa depan.

RESULTS AND DISCUSSION
Penelitian terhadap evolusi pendidikan Islam dilakukan melalui lensa Prophetic-

Civilizational Educational Framework (PCEF) dan metodologi maqasid al-shari‘ah, dengan tujuan
menggali bagaimana pendidikan Islam berkembang seiring berjalannya waktu, serta
menyesuaikan diri dengan konteks sosial-politik umat. Temuan penelitian menunjukkan bahwa
setiap fase bukan sekadar perubahan waktu, melainkan juga sebuah transformasi epistemologis
yang menyesuaikan dengan kebutuhan dan tantangan zaman.

Fase pertama dari evolusi pendidikan Islam adalah fase Profetik (610-632 M), yang
merupakan awal mula sistem pendidikan Islam yang mentransformasi masyarakat Arab dari
tradisi jahiliyyah menuju budaya literasi wahyu. Pada masa ini, pendidikan tidak dipahami
sebagai institusi formal yang terpisah, melainkan sebagai suatu proses integratif yang
menggabungkan dimensi spiritual, intelektual, dan moral. Sebagaimana dijelaskan oleh Stimpson
dan Calvert (2021), filosofi pendidikan yang diajarkan oleh Nabi Muhammad SAW pada periode
ini menegaskan bahwa ilmu pengetahuan adalah alat untuk mengenal Pencipta sekaligus
mengelola alam semesta. Dalam fase ini, terdapat dua pilar utama dalam pedagogi profetik yang
menjadi landasan pendidikan: pertama adalah integrasi iman dan ilmu, yang dimulai dengan
penguatan akidah di Dar al-Arqam di Makkah sebagai fondasi sebelum memasuki fase syariat dan
muamalah di Madinah. Putri dan Roza (2025) mencatat bahwa keberhasilan pendidikan pada

masa Makkah terletak pada pembentukan mentalitas tauhid yang menjadi benteng bagi

e- ISSN: 3090-0247



391
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research
Vol. 02, No. 02, Desember 2025

perubahan sosial di masa depan. Kedua adalah metodologi inklusif dan empati, di mana Nabi
Muhammad # mengajarkan dengan cara yang memberdayakan, inklusif, dan berbasis kasih
sayang. Safa (2024) menyatakan bahwa pedagogi profetik ini dapat dijadikan inspirasi bagi
pendidikan masa kini dengan mengutamakan pemberdayaan inklusif dan keteladanan (uswah
hasanah). Dalam perspektif maqasid al-shari‘ah, fase ini menjadi manifestasi dari hifz al-din
(perlindungan agama) dan hifz al-‘agl (perlindungan akal), di mana wahyu diposisikan sebagai
sumber ilmu utama dan akal digunakan untuk memahami serta mengaplikasikan wahyu tersebut
dalam realitas sosial.

Fase kedua adalah periode Khulafa’ al-Rasyidin (632-661 M), pasca-wafatnya Rasulullah
#8, ketika pendidikan Islam memasuki tahap institusionalisasi sistemik. Dalam fase ini, tantangan
utama adalah menjaga orisinalitas ajaran Islam di tengah ekspansi wilayah yang sangat luas dan
keberagaman budaya baru. Pendidikan mulai bertransformasi dari model karismatik yang
bersifat personal menuju model administratif yang lebih terstruktur. Peran para khalifah dalam
pendidikan sangat strategis, seperti yang terlihat dalam kodifikasi dan standarisasi epistemik
yang dilakukan oleh Khalifah Abu Bakar al-Siddiq dengan menginisiasi pengumpulan mushaf Al-
Qur'an untuk menjaga sumber utama pendidikan Islam. Purwanto dan Mufid (2024) menyoroti
bahwa langkah ini memberikan stabilitas kurikulum fundamental yang penting bagi umat Islam
pada masa itu. Selain itu, di masa Umar bin al-Khattab, pendidikan mulai dikelola secara
profesional dengan pengiriman guru-guru (mu‘allim) ke wilayah taklukan dan pemberian gaji
dari Baitul Mal. Ini menandai awal dari tanggung jawab negara terhadap pendidikan publik. Di
masa Utsman bin Affan dan Ali bin Abi Thalib, pendidikan berkembang lebih lanjut dengan
dialektika intelektual yang mempersiapkan umat untuk menghadapi kompleksitas peradaban
yang lebih besar. Analisis PCEF menunjukkan bahwa fase ini adalah jembatan krusial yang
mengubah "gerakan pendidikan" menjadi "sistem peradaban"”, dengan keberlanjutan pendidikan
yang lebih sistematis dan terorganisir.

Selanjutnya, pada periode Kekhilafahan Umayyah (661-750 M), pendidikan Islam
mengalami pergeseran signifikan. Ekspansi wilayah yang mencakup Afrika Utara hingga Spanyol
menuntut sistem pendidikan yang mampu mengelola birokrasi dan keberagaman budaya.
Menurut Hodgson (1974), periode ini menandai fase pematangan di mana tradisi intelektual Arab
mulai berinteraksi intens dengan peradaban Helenistik di Suriah dan administrasi Sassanid di
Persia. Dalam kerangka PCEF, beberapa transformasi kebudayaan dalam pendidikan terjadi,
seperti diversifikasi kurikulum yang mencakup ilmu bahasa, matematika, dan administrasi.
Abdul Malik bin Marwan mempromosikan bahasa Arab sebagai bahasa administrasi tunggal,

yang juga berperan dalam lahirnya ilmu-ilmu bahasa seperti nahw dan balaghah sebagai

e- ISSN: 3090-0247



392
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research
Vol. 02, No. 02, Desember 2025

instrumen pendidikan utama. Purwanto dan Mufid (2024) menunjukkan bahwa ini bukan
sekadar perubahan linguistik, tetapi juga sebuah upaya untuk menjaga integritas budaya di
tengah arus asimilasi. Pada masa ini, muncul pula tradisi pendidikan khusus di istana, yang
mempersiapkan para putra mahkota dengan menekankan pada adab, kepemimpinan, dan
diplomasi. Makdisi (1981) menyebutkan bahwa pendidikan khusus ini menjadi fondasi bagi
spesialisasi profesi dalam peradaban Islam.

Fase berikutnya adalah Kekhilafahan Abbasiyah (750-1258 M), yang sering disebut
sebagai The Golden Age atau puncak pencapaian intelektual Islam. Pada masa ini, inklusivitas
intelektual mencapai titik tertinggi melalui gerakan penerjemahan besar-besaran yang
menghasilkan integrasi antara wahyu dan akal. Pendidikan pada masa Abbasiyah tidak hanya
terbatas pada pemahaman agama, tetapi juga melibatkan sains dan filsafat. Bait al-Hikmah di
Baghdad menjadi pusat utama yang melakukan sintesis antara ilmu agama dan ilmu pengetahuan
sekuler. Sari (2025) menegaskan bahwa Bait al-Hikmah bukan hanya perpustakaan, melainkan
institusi riset yang menggabungkan wahyu dan akal. Madrasah Nizamiyyah, yang didirikan oleh
Nizam al-Mulk, menggantikan sistem pendidikan yang sebelumnya tidak terstruktur dengan
pendidikan tinggi yang lebih formal, yang menginspirasi lahirnya universitas-universitas di
Eropa. Seyyed Hossein Nasr (1968) berpendapat bahwa para ilmuwan Muslim, seperti Al-
Khwarizmi dan Ibnu Sina, memandang penelitian sains sebagai bentuk ibadah intelektual untuk
memahami keagungan Tuhan melalui fenomena alam. Dalam perspektif maqasid al-shari‘ah, fase
ini adalah pengejawantahan dari hifz al-‘aql (perlindungan akal) dalam skala global, di mana
pendidikan Islam berfungsi tidak hanya sebagai pelestarian dogma, tetapi juga sebagai mesin
inovasi yang meningkatkan kemaslahatan umat manusia secara universal.

Fase terakhir yang dianalisis dalam penelitian ini adalah Kekhilafahan Utsmani (1299-
1924 M), yang menyaksikan transformasi pendidikan Islam sebagai respons terhadap tantangan
modernitas Barat. Kekhilafahan Utsmani mengembangkan sistem kiilliye, yang mengintegrasikan
madrasah sebagai inti pembangunan peradaban. Namun, periode ini juga diwarnai oleh
ketegangan epistemologis, seperti yang dijelaskan oleh Hallaq (2009), yang melihat pemisahan
antara ilmu agama dan ilmu sains sebagai sebuah krisis identitas epistemologis. Reformasi
pendidikan yang dimulai dengan kebijakan Tanzimat dan pembentukan sekolah-sekolah sekuler
modern, termasuk Dariilfiinun, menimbulkan dualisme pendidikan, yang menciptakan dikotomi
antara pengetahuan agama dan sains. Rahman (1982) mencatat bahwa kegagalan dalam
mengintegrasikan semangat ijtihad ke dalam struktur modern menyebabkan pendidikan Islam

kehilangan daya inovasi aslinya. Dalam perspektif maqasid al-shari‘ah, fase ini mencerminkan

e- ISSN: 3090-0247



393
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research
Vol. 02, No. 02, Desember 2025

upaya hifz al-nizam (perlindungan tatanan negara), namun pemisahan antara madrasah dan
sekolah modern mengancam hifz al-‘aql (perlindungan akal) secara utuh.

Table 1. relasi Maqgsid dan Pendidikan Islam

Orientasi Komponen Strategi Implementasi
Tujuan Maqasid
Pendidikan Kurikulum Konkret

Pendidikan akhlak

Hifz al-din Pengembangan aplikasi
Pembinaan iman|berbasis teknologi
(perlindungan “etika digital Islami” di
dan adab digital |dan literasi  Al-
agama) sekolah/madrasah
Qur’an digital
Integrasi ilmu
Hifz al-‘aql Pengembangan Proyek lintas disiplin:
agama-sains dalam
(perlindungan |daya pikir Kkritis “sains  sebagai  ayat
mata pelajaran PA],
akal) dan ilmiah kauniyyah”
IPA, IPS
Kurikulum

Hifz al-nafs
Kesehatan mental|mindfulness Islami,|Pelatihan guru untuk

(perlindungan
N dan spiritual peer counseling|\menjadi murabbi ruhani
ihwa) beradab
Hifz al-nasl Pembentukan Pendidikan keluarga,||[Modul “Madrasah
(perlindungan |karakter parenting Islami di|Keluarga” bagi orang
generasi) berkelanjutan sekolah tua siswa
Hifz al-mal Kemandirian dan|Pendidikan Simulasi bisnis halal dan
(perlindungan |etika ekonomi|kewirausahaan proyek ekonomi kreatif]
harta/ekonomi) |syariah berbasis maqasid I[slami

Pendidikan Islam abad ke-21, dalam kerangka PCEF, harus mampu mengintegrasikan
dimensi ontologis, epistemologis, dan aksiologis maqasid untuk menciptakan kurikulum yang

relevan dan adaptif terhadap tantangan zaman.

CONCLUSION
Evolusi pendidikan Islam dari masa Nabi Muhammad #8 hingga Kekhilafahan Utsmani

menggambarkan perjalanan panjang yang melintasi berbagai fase penting dalam sejarah

e- ISSN: 3090-0247



394
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research
Vol. 02, No. 02, Desember 2025

peradaban Islam. Fase pertama, yaitu Fase Profetik, menjadi titik awal yang fundamental bagi
pembentukan sistem pendidikan Islam. Pada periode ini, pendidikan tidak hanya dipandang
sebagai upaya untuk mengajarkan ilmu pengetahuan, tetapi lebih jauh lagi, sebagai sarana untuk
menyatukan dimensi spiritual dan intelektual manusia. Pedagogi tazkiyah, yang menekankan
pada penyucian jiwa dan penguatan iman, menjadi dasar bagi pendidikan pada masa Nabi
Muhammad #. Konsep ini menggabungkan antara iman dan rasionalitas, memperlihatkan
bahwa pendidikan bukan sekadar transfer pengetahuan, tetapi juga pembentukan karakter dan
moral berdasarkan wahyu Tuhan. Fase ini memberikan fondasi yang kuat untuk integrasi
spiritualitas dan intelektualitas dalam kehidupan umat Islam.

Setelah masa Nabi Muhammad #8, pada Fase Khulafa’ al-Rasyidin, pendidikan Islam mulai
memasuki tahap institusionalisasi dengan tujuan untuk mempertahankan keaslian ajaran Islam
dalam menghadapi perluasan wilayah dan keragaman budaya. Pada periode ini, pendidikan Islam
tidak hanya berfokus pada tazkiyah individu, tetapi juga pada keberlanjutan tradisi intelektual
sebagai identitas kolektif umat Islam. Pemikiran para khalifah yang mencakup langkah-langkah
strategis seperti kodifikasi Al-Qur'an dan pembentukan lembaga pendidikan yang lebih
terstruktur mencerminkan transisi penting dari model karismatik menuju model administratif
yang lebih formal. Keberhasilan fase ini tidak hanya terletak pada pendidikan agama, tetapi juga
pada kemampuan sistem pendidikan untuk menjaga keberlanjutan intelektual umat di tengah
tantangan eksternal.

Kemajuan lebih lanjut terjadi pada masa Kekhilafahan Umayyah dan Abbasiyah, di mana
pendidikan Islam mengalami kosmopolitanisme intelektual yang membuka ruang bagi sintesis
antara wahyu dan akal. Pada masa ini, terdapat penguatan sistem pendidikan dengan
memasukkan unsur-unsur sains, filsafat, dan kedokteran yang sebelumnya dianggap asing bagi
peradaban Islam. Keberadaan institusi seperti Bait al-Hikmah dan Madrasah Nizamiyyah
menggambarkan bagaimana wahyu dan rasionalitas dapat saling melengkapi untuk
mengembangkan peradaban yang berbasis pada ilmu pengetahuan yang holistik. Fase ini juga
memperlihatkan bahwa pendidikan Islam tidak hanya mengedepankan ilmu agama, tetapi juga
melibatkan disiplin ilmu sekuler yang dapat memperkaya pemahaman umat tentang dunia dan
kehidupan.

Namun, memasuki masa Kekhilafahan Utsmani, tantangan modernitas Barat dan
pengaruh perubahan sosial-politik global membawa dampak yang signifikan terhadap struktur
dan tujuan pendidikan Islam. Di sinilah muncul dualisme pendidikan yang memisahkan ilmu
agama dan ilmu umum, menciptakan ketegangan antara tradisi pendidikan Islam yang telah ada

dan tuntutan perubahan yang dibawa oleh modernitas. Upaya untuk mengintegrasikan sistem

e- ISSN: 3090-0247



395
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research
Vol. 02, No. 02, Desember 2025

pendidikan Barat ke dalam struktur pendidikan Islam tanpa melalui proses filterisasi filosofis
yang mendalam menciptakan krisis identitas epistemologis dalam dunia pendidikan Islam.
Pergeseran otoritas dari ulama kepada birokrat sekuler, yang mulai mendominasi kebijakan
pendidikan, turut memperburuk pemisahan ini.

Dari analisis tersebut, penelitian ini menyimpulkan bahwa untuk kebangkitan pendidikan
Islam di masa depan, kunci utamanya bukanlah sekadar meniru model pendidikan Barat atau
terjebak pada nostalgia masa lalu, tetapi pada integrasi epistemologis yang mengembalikan ruh
wahyu sebagai pemandu untuk kemajuan ‘aql (akal). Pendidikan Islam abad ke-21 harus mampu
mengintegrasikan wahyu dengan akal secara harmonis, sebagaimana yang dicontohkan pada
masa Abbasiyah, untuk menjawab tantangan globalisasi dan disrupsi teknologi yang semakin
kompleks. Dengan demikian, pendidikan Islam harus mampu menjembatani antara dimensi
ontologis (yang berkaitan dengan hakikat eksistensi), epistemologis (yang berkaitan dengan
sumber pengetahuan), dan aksiologis (yang berkaitan dengan tujuan moral pendidikan).

Berdasarkan temuan dari penelitian ini, beberapa rekomendasi yang dapat diterapkan
dalam pengembangan pendidikan Islam kontemporer adalah sebagai berikut. Pertama,
rekonstruksi kurikulum yang menghapus dikotomi antara "ilmu agama" dan "ilmu umum"
dengan mengadopsi model integrasi sains berbasis maqasid al-shariah yang menekankan
keseimbangan antara spiritualitas dan intelektualitas. Kedua, restorasi adab sebagai inti dari
pendidikan Islam. Pemikiran Wan Daud (1998) dan al-Attas menunjukkan bahwa pendidikan
harus kembali diprioritaskan sebagai instrumen penanaman adab untuk membentuk karakter
manusia yang bertanggung jawab, tidak hanya dalam konteks moralitas individu, tetapi juga
sebagai anggota masyarakat yang berkontribusi pada kemaslahatan bersama. Ketiga, kebijakan
pendidikan yang mendukung ekosistem riset yang inklusif dan berpijak pada nilai-nilai profetik
perlu diterapkan oleh pemerintah di negara-negara Muslim, guna menjawab tantangan etis di era
kecerdasan buatan dan disrupsi digital. Kebijakan ini harus mendukung pengembangan
pendidikan yang tidak hanya berbasis pada teknologi, tetapi juga pada prinsip moral yang kuat,
sebagaimana yang diajarkan dalam ajaran Islam.

Secara keseluruhan, sejarah pendidikan Islam adalah bukti bahwa ilmu yang
berlandaskan wahyu mampu melahirkan peradaban yang agung dan berkelanjutan. Dari Dar al-
Argam yang sederhana hingga Dariilflinun yang megah, dari halagah-halagah kecil di masjid
hingga universitas-universitas besar, pesan pendidikan Islam tetap sama: menuntun manusia
untuk menjadi khalifah yang berilmu, berakhlak, dan bertanggung jawab atas kemaslahatan
dunia. Di tengah krisis nilai dan arus globalisasi yang semakin pesat, pendidikan Islam perlu

kembali kepada ruh awalnya—menjadikan ilmu sebagai jalan menuju Tuhan dan peradaban.

e- ISSN: 3090-0247



396

ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research
Vol. 02, No. 02, Desember 2025

Oleh karena itu, kebangkitan Islam di abad ke-21 hanya dapat terwujud jika pendidikan Islam

kembali ditempatkan sebagai pusat transformasi moral dan intelektual umat.

DAFTAR PUSTAKA

Auda, ]. (2022). The maqasid al-shari‘ah: A holistic framework for educational reform.
Journal of Islamic Studies, 34(1), 45-62.

Al-Attas, S. M. N. (1993). The concept of education in Islam: A framework for an Islamic
philosophy of education. International Institute of Islamic Thought and
Civilization.

Berkes, N. (1998). The development of secularism in the Ottoman Empire: The Tanzimat
and its consequences. Islamic Studies, 37(3), 19-41.

Hallag, W. B. (2009). Shari‘ah: Theory, practice, transformations. Cambridge University
Press.

Hodgson, M. G. S. (1974). The venture of Islam: Conscience and history in a world
civilization (Vol. 1). University of Chicago Press.

Makdisi, G. (1981). The Rise of Colleges: Institutions of Learning in Islam and the West.
I[slamic Quarterly, 25(3), 99-105.

Albet, M. S. (2024). Implementation And Challenges Of Discipline Character Education.
Jurnal Pendidikan Karakter, 15(2), Article 2.
https://doi.org/10.21831/jpka.v15i2.77799

Mahbubi, M. (2013). Pendidikan Karakter Implementasi Aswaja Sebagai Nilai Pendidikan
Karakter. Pustaka Ilmu.

Mahbubi, M. (2025a). METOPEN FOR DUMMIES: Panduan Riset Buat Kaum Rebahan,
Tugas Akhir Lancar, Rebahan Tetap Jalan!, (1st edn). Global Aksara Pers.

Mahbubi, M. (2025b). Pendidikan Karakter Di Era Digital: Memahami Peran
Kemerdekaan Indonesia Dalam Pembentukan Remaja Berkarakter. Al-Abshor :
Jurnal Pendidikan Agama Islam, 2(4), 367-378.
https://doi.org/10.71242 /3x92de18

Mahbubi, M., & Firmansyah, B. (2024). Pemanfaatan Media Video Visual dalam
Meningkatkan  Efektifitas Pembelajaran  Sejarah = Kebudayaan Islam.
Benchmarking: Journal of Islamic Education Management, 8(2), 188-195.

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/benchmarking/article/view/24211

e- ISSN: 3090-0247



397
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research
Vol. 02, No. 02, Desember 2025

Mahbubi, M., & Husein, S. (2023). Sinergitas Guru dan Orangtua Dalam Membentuk
Karakter Disiplin dan Rasa Hormat Peserta Didik. Cendekia: Media Komunikasi
Penelitian dan Pendidikan Agama [slam, 15(02), 194-2009.
https://doi.org/10.37850/cendekia.v15i02.533

Mahbubi, M., & Istigomah, N. (2024). Pemanfaatan Media Electronic sebagai Upaya
Meningkatkan Pemahaman Peserta Didik dalam Pembelajaran Sejarah
Kebudayaan Islam. Cendekia: Media Komunikasi Penelitian Dan Pendidikan
Agama Islam, 16(02), 367-382. https://doi.org/10.37850/cendekia.v16i02.800

Mardatillah, F., Gumilang, A, Wahyudi, H., Rawanita, S., & Muhammad, S. (2025).
Education in the modern Islamic world: The role of intellectual creativity in
overcoming modern challenges. Journal of Educational Studies, 53(2), 112-130.

Nasr, S. H. (1968). Islamic Science: An Illustrated Study. Harvard University Press.

Purwanto, E., & Mufid, A. (2024). Kodifikasi Al-Qur’an dan perluasan literasi umat pada
masa Khulafa’ al-Rasyidin. Jurnal Sejarah Islam, 58(4), 310-327.

Putri, D., & Roza, S. (2025). Pendidikan Islam di zaman Nabi Muhammad SAW: Perspektif
historis dan filosofis. Jurnal Pendidikan Islam, 40(2), 125-145.

Rahman, F. (1982). Islamic Education in the Modern World. Islamic Studies Review,
15(3), 33-52.

Safa, Z. (2024). The prophetic education system: Insights from the Madinah period.
Journal of Islamic Education, 27(1), 15-28.

Sari, Z. (2025). Reformasi pendidikan dalam peradaban Islam: Menjaga nilai-nilai
magqasid al-shari‘ah. Jurnal Pendidikan Islam, 36(1), 15-30.

Stimpson, C., & Calvert, P. (2021). The concept of insan kamil in Islamic epistemology and
education. Journal of Islamic Philosophy, 17(2), 77-98.

Wan Daud, W. M. N. (1998). The Islamic educational philosophy: A new framework for
educational reform. Journal of Islamic Studies, 24(2), 155-175.

Al-Ghazali, A. (1995). Ihya’ ‘Ulim al-Din (Rev. ed.). Dar al-Turath.

Barton, T. (2021). Education in the Islamic world: Modern challenges and new directions.
International Journal of Educational Development, 44(1), 1-9.

El-Banna, M. A. (2020). Integrating Islamic values in modern education systems.

Educational Philosophy and Theory, 52(6), 667-680.

e- ISSN: 3090-0247



398
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research
Vol. 02, No. 02, Desember 2025

Faruqji, [. R. (1992). Islamic education: A new approach. Islamic Institute of Thought.

Ibn Khaldun, A. (2005). Mugaddimah (F. Rosenthal, Trans.). Princeton University Press.

Kaya, [. (2019). Maqasid al-shari‘ah in contemporary Islamic education: A theoretical
framework. Journal of Islamic Education, 35(3), 160-175.
Langan, M. (2022). The rise of Islamic education in the 21st century: Historical analysis
and modern approaches. Middle East Journal of Education, 41(2), 102-117.
Makdisi, G. (2009). Islamic education and the evolution of knowledge in the classical
period. In M. S. M. B. Ali (Ed.), Islamic thought: An anthology (pp. 150-171). Islamic
Research Institute.

Rahman, F. (1993). Islamic philosophy and modern education. Al-Ma'arif Journal, 8(1),
45-60.

Scholz, M. (2018). The impact of the Islamic Golden Age on modern scientific thought.
Journal of Middle Eastern Studies, 33(2), 245-262.

Shah, I. (2021). Islamic pedagogical traditions: A comprehensive guide. Routledge.

Siddiqui, M. (2017). Education and the maqasid al-shari‘ah framework: An analysis of
contemporary trends. Journal of Islamic and Middle Eastern Studies, 44(3), 211-
230.

Yusuf, M. S. (2023). The role of Islamic education in global intellectual development.

I[slamic Education Review, 38(2), 78-89.

e- ISSN: 3090-0247



