
  
                                      ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 
                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025   II   Halaman:  385-397 
                                        e-ISSN: 3090-0247   II    D.O.I. Jurnal: https://doi.org/10.23960/almustofa 
                                        https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/index 
 

e- ISSN: 3090-0247  

 
REKONSTRUKSI EPISTEMOLOGIS PENDIDIKAN ISLAM:  

Maqāṣid Al-Sharīʿah Dari Era Profetik Hingga Utsmaniyah 
 

Hadiyanto1, Acep Heris Hermawan2 

1,2 UIN Sunan Gunung Djati Bandung 

hadiyanto34@guru.smp.belajar.id, 1  herishermawan@uinsgd.ac.id2 
  

Article History: 
Received: 25/12/2025 
Revised: 27/12/2025 
Accepted: 28/12/2025 
 
 

 Abstract: Penelitian ini bertujuan untuk merekonstruksi 
perjalanan epistemologis dan transformasi struktural 
pendidikan Islam dari masa Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم hingga era 
Kekhilafahan Utsmani. Di tengah krisis identitas dan 
dualisme pendidikan modern, pemahaman terhadap evolusi 
historis menjadi krusial untuk menemukan kembali ruh 
integrasi ilmu. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif-
deskriptif dan metode studi pustaka, penelitian ini dianalisis 
melalui pisau bedah Prophetic–Civilizational Educational 
Framework (PCEF) dan metodologi Maqāṣid al-Sharīʿah. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa pendidikan Islam mengalami 
evolusi dari model pedagogi tazkiyah yang berpusat pada 
wahyu di masa profetik, menuju institusionalisasi ilmu pada 
masa Khulafāʾ al-Rāsyidīn, hingga mencapai puncak 
kosmopolitanisme intelektual pada era Abbasiyah melalui 
sintesis antara naql (teks) dan ‘aql (konteks). Namun, pada 
masa Utsmani, upaya modernisasi melalui birokratisasi 
memunculkan paradoks dualisme pendidikan yang 
memisahkan tradisi dan sains. Penelitian ini menyimpulkan 
bahwa revitalisasi pendidikan Islam kontemporer 
memerlukan integrasi epistemologis yang memosisikan 
wahyu sebagai pemandu rasionalitas guna mewujudkan 
kemaslahatan (maṣlaḥah) yang holistik. Implikasi penelitian 
ini menekankan perlunya dekonstruksi kurikulum dikotomis 
menuju model pendidikan yang integratif-profetik. 

Keywords:  
Pendidikan Islam;  
Evolusi Sejarah;  
Maqāṣid al-Sharīʿah;  
Peradaban;  
Integrasi Epistemologis. 

 
 

 
INTRODUCTION 

 Pendidikan Islam pada hakikatnya bukan sekadar proses transfer pengetahuan (ta‘līm), 

melainkan sebuah instrumen peradaban yang mengintegrasikan penyucian jiwa (tazkiyah) dan 

pengembangan potensi manusia (tarbiyah) secara holistik. Perspektif ini tidak hanya 

memandang pendidikan sebagai sarana penguasaan ilmu pengetahuan semata, tetapi juga 

sebagai sarana pembentukan karakter, moralitas, dan akhlak yang luhur, yang mendasari 

terciptanya masyarakat yang adil dan beradab (Albet, 2024; Mahbubi, 2013). Pendidikan Islam 

bertujuan membentuk manusia paripurna (insān kāmil), yang tidak hanya cerdas dalam aspek 

intelektual tetapi juga memiliki kedalaman spiritual dan moral. Dalam pandangan epistemologi 

Islam, perintah pertama yang diterima oleh Nabi Muhammad SAW, yaitu iqra’, merupakan 

mandat ilahi untuk membaca bukan hanya teks wahyu, tetapi juga fenomena alam, guna 

membentuk individu yang menyatukan iman, ilmu, dan akhlak (Stimpson & Calvert, 2021). 

https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/index
mailto:hadiyanto34@guru.smp.belajar.id
mailto:herishermawan@uinsgd.ac.id


386 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025       

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

Sebagaimana yang ditegaskan oleh Wan Mohd Nor Wan Daud (1998), ruh dari pendidikan 

Islam adalah adab, yang menjadi fondasi bagi lahirnya masyarakat yang berkeadilan dan beradab. 

Adab dalam konteks pendidikan Islam bukan sekadar perilaku yang sopan, tetapi juga mencakup 

disiplin ilmu, etika, dan moralitas yang membimbing individu untuk hidup sesuai dengan 

tuntunan wahyu. Dengan demikian, pendidikan Islam memiliki dua dimensi penting: dimensi 

intelektual, yang melibatkan pencarian dan penguasaan ilmu, serta dimensi moral-spiritual, yang 

mengarah pada pembentukan karakter mulia (Mahbubi & Husein, 2023). 

Secara historis, model pendidikan yang digagas oleh Nabi Muhammad SAW di Makkah 

dan Madinah bersifat integratif dan profetik. Melalui institusi awal seperti Dār al-Arqam dan 

Masjid Nabawi, Rasulullah SAW meletakkan tauhid sebagai basis ilmu pengetahuan, dengan 

metode keteladanan (uswah ḥasanah) dan pembelajaran kontekstual yang inklusif. Pendidikan 

pada masa ini sangat adaptif terhadap kebutuhan umat, menggabungkan ilmu agama dengan 

pengetahuan duniawi yang relevan. Prinsip-prinsip dasar ini kemudian mengalami 

institusionalisasi sistemik pada masa Khulafāʾ al-Rāsyidīn, dengan kodifikasi Al-Qur’an dan 

perluasan literasi umat sebagai respons terhadap ekspansi wilayah Islam yang pesat (Putri & 

Roza, 2025; Safa, 2024). Pembelajaran pada periode ini tidak hanya terbatas pada aspek spiritual, 

tetapi juga mengintegrasikan ilmu sosial, hukum, dan ilmu alam dalam kerangka wahyu. 

Puncak kejayaan intelektual Islam tercapai pada era Kekhilafahan Umayyah dan 

Abbasiyah, yang ditandai dengan inklusivitas kurikulum yang mencakup sains, filsafat, dan 

kedokteran. Institusi legendaris seperti Bait al-Hikmah di Baghdad tidak hanya menjadi pusat 

studi agama, tetapi juga episentrum ilmu pengetahuan global yang melakukan sintesis antara 

wahyu (naql) dan akal (‘aql). Pada masa ini, para ilmuwan Muslim mengembangkan ilmu 

pengetahuan dalam berbagai bidang, seperti matematika, astronomi, kedokteran, dan filsafat, 

yang kemudian memberikan kontribusi besar bagi perkembangan peradaban dunia (Sari, 2025). 

Seyyed Hossein Nasr (1968) mencatat bahwa keberhasilan peradaban Islam pada masa ini 

terletak pada kemampuan untuk merangkul kosmopolitanisme intelektual tanpa kehilangan 

identitas spiritualitasnya. Pendidikan pada masa ini, sebagaimana dianalisis oleh Makdisi (1981), 

menjadi prototipe bagi lahirnya sistem universitas modern di dunia Barat. Keberhasilan sistem 

pendidikan ini tidak hanya terletak pada kualitas ilmu yang diajarkan, tetapi juga pada integrasi 

nilai-nilai moral dan spiritual dalam proses belajar mengajar. 

Namun, setelah runtuhnya Baghdad pada abad ke-13, Kekhilafahan Utsmani tampil 

membawa transformasi baru melalui birokratisasi dan modernisasi pendidikan. Munculnya 

sistem külliye dan reformasi Tanzimat menunjukkan upaya harmonisasi antara tradisi klasik 

madrasah dengan tuntutan sains modern. Pada masa Kekhilafahan Utsmani, pendidikan 



387 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025       

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

mengalami perkembangan yang signifikan, meskipun pergeseran ini juga menyisakan tantangan, 

terutama terkait dengan dualisme pendidikan yang sering memisahkan antara ilmu agama dan 

ilmu umum (Rahman, 1982). Pendidikan agama dan sains seolah dipisahkan menjadi dua dunia 

yang berbeda, menciptakan ketegangan antara otoritas tradisional dan tuntutan negara modern. 

Hallaq (2009) mencatat bahwa fenomena ini mencerminkan ketegangan antara otoritas 

tradisional yang mengedepankan pendidikan agama dan negara modern yang mendorong 

pendidikan berbasis sains dan teknologi. Pergeseran ini menjadi bagian dari dinamika sejarah 

pendidikan Islam yang terus berlangsung hingga abad ke-21. 

Meskipun kajian mengenai sejarah pendidikan Islam telah banyak dilakukan, sebagian 

besar literatur cenderung bersifat deskriptif-kronologis tanpa membedah nilai filosofis yang 

mengikat setiap perubahan zaman. Penelitian ini hadir untuk mengisi celah tersebut dengan 

menggunakan model Prophetic–Civilizational Educational Framework (PCEF) dan pendekatan 

maqāṣid al-sharīʿah (Auda, 2022). PCEF menawarkan suatu kerangka yang mengintegrasikan 

dimensi profetik dan peradaban dalam pendidikan Islam, dengan fokus pada pembangunan 

manusia yang tidak hanya cerdas secara intelektual tetapi juga memiliki karakter moral dan 

spiritual yang tinggi. Pendekatan maqāṣid al-sharīʿah memberikan dasar normatif bagi 

pendidikan Islam yang bertujuan untuk melindungi dan memajukan lima unsur kehidupan: 

agama (hifz al-dīn), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-‘aql), keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz 

al-māl). Fokus utama kajian ini adalah mengeksplorasi kesinambungan ideologis dan 

transformasi struktural dari masa kenabian hingga era Utsmani, dengan menelusuri bagaimana 

pendidikan Islam mengadopsi dan mengadaptasi berbagai elemen dalam konteks perubahan 

sosial dan politik (Mahbubi, 2025b). 

Rekonstruksi paradigma pendidikan Islam ini sangat relevan dalam menghadapi 

tantangan yang dihadapi pendidikan Islam di abad ke-21. Pendidikan Islam modern sering kali 

terjebak dalam dikotomi antara ilmu agama dan ilmu dunia, serta menghadapi tantangan 

globalisasi dan sekularisasi yang dapat mengancam integritas spiritual dan moralitas umat. 

Dengan menggunakan pendekatan PCEF dan maqāṣid al-sharīʿah, penelitian ini bertujuan untuk 

memberikan solusi atas krisis identitas dan moralitas dalam pendidikan Islam. Hal ini dapat 

dicapai dengan mengembalikan pendidikan Islam kepada tujuannya yang lebih holistik, yang 

tidak hanya fokus pada transfer ilmu pengetahuan, tetapi juga pada pembentukan akhlak dan 

identitas keislaman yang kokoh. 

Pendidikan Islam, sebagaimana dijelaskan dalam banyak studi terkini, memiliki potensi 

besar untuk beradaptasi dengan kebutuhan zaman. Namun, untuk itu dibutuhkan rekonstruksi 

epistemologis yang memungkinkan pendidikan Islam untuk tetap relevan tanpa kehilangan 



388 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025       

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

esensi spiritual dan moralnya. Sebagai contoh, banyak penelitian kontemporer menunjukkan 

bahwa kurikulum pendidikan Islam yang hanya berfokus pada aspek intelektual semata sering 

kali mengabaikan dimensi moral yang sangat penting dalam kehidupan seorang Muslim. 

Pendidikan Islam yang berbasis maqāṣid al-sharīʿah dapat memberikan panduan bagi 

perkembangan kurikulum yang lebih seimbang, yang mengintegrasikan aspek intelektual, moral, 

dan spiritual (Sari, 2025). 

Dengan demikian, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji dan merekonstruksi 

pendidikan Islam melalui pendekatan epistemologis yang holistik dan integratif. Menggunakan 

model PCEF dan maqāṣid al-sharīʿah, penelitian ini akan mengeksplorasi bagaimana pendidikan 

Islam dapat memberikan solusi atas tantangan yang dihadapi umat Islam di abad ke-21. Sebagai 

bagian dari upaya ini, penelitian ini juga akan membahas dinamika perubahan pendidikan Islam 

dari masa kenabian hingga era Utsmani, serta kontribusinya terhadap pembentukan peradaban 

yang berkeadilan dan beradab. 

 

RESEARCH METHODOLOGY  

Penelitian ini mengadopsi pendekatan kualitatif-deskriptif dengan metode studi pustaka 

(library research), yang dipilih untuk mengeksplorasi dimensi historis, filosofis, dan normatif 

pendidikan Islam lintas zaman secara mendalam. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk 

menelaah berbagai literatur yang relevan guna memahami perkembangan pendidikan Islam dari 

berbagai sudut pandang. Pendekatan kualitatif-deskriptif memberikan kebebasan bagi peneliti 

untuk menganalisis secara mendalam bukan hanya data yang bersifat kuantitatif, tetapi juga nilai-

nilai yang terkandung dalam teks-teks klasik dan kontemporer, yang berperan penting dalam 

pembentukan sistem pendidikan Islam. Paradigma penelitian ini mengintegrasikan analisis 

sejarah dengan metodologi maqāṣid al-sharīʿah, yang berfokus pada tujuan luhur syariat Islam. 

Dalam hal ini, pendidikan Islam dipandang bukan sekadar struktur sosial yang statis, melainkan 

sebagai sistem nilai dinamis yang berorientasi pada perwujudan kemaslahatan (maṣlaḥah) bagi 

umat manusia (Auda, 2022). 

Maqāṣid al-sharīʿah menawarkan perspektif normatif yang penting dalam kajian 

pendidikan Islam, yaitu dengan menekankan perlunya pendidikan yang tidak hanya membentuk 

individu secara intelektual, tetapi juga secara moral dan spiritual. Berdasarkan pendekatan ini, 

pendidikan Islam seharusnya bertujuan untuk menjaga dan memajukan lima unsur pokok 

kehidupan: agama (hifz al-dīn), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-‘aql), keturunan (hifz al-nasl), dan 

harta (hifz al-māl). Dalam konteks pendidikan, perlindungan terhadap akal dan agama menjadi 

aspek yang paling mendasar, yang menuntut sistem pendidikan untuk mampu menciptakan 



389 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025       

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

keseimbangan antara ilmu agama dan pengetahuan duniawi yang relevan dengan perkembangan 

zaman (Wan Daud, 1998). 

Untuk menganalisis perjalanan pendidikan Islam, penelitian ini menggunakan model 

Prophetic–Civilizational Educational Framework (PCEF). Model ini membagi evolusi pendidikan 

Islam ke dalam tiga fase utama yang masing-masing memiliki karakteristik yang khas. Fase 

pertama adalah fase profetik, yang berfokus pada penyempurnaan moral dan spiritual individu. 

Pada masa ini, pendidikan lebih berorientasi pada pengajaran nilai-nilai agama dan penguatan 

karakter melalui keteladanan langsung dari Nabi Muhammad SAW. Fase kedua adalah fase 

peradaban, di mana pendidikan Islam mulai mengintegrasikan berbagai disiplin ilmu 

pengetahuan dengan tujuan untuk mencapai kemajuan intelektual umat (Mahbubi & Firmansyah, 

2024; Mahbubi & Istiqomah, 2024). Pada periode ini, ilmu agama dan ilmu pengetahuan umum, 

seperti kedokteran, filsafat, dan astronomi, mulai berkembang secara paralel. Fase ketiga adalah 

fase institusional, yang ditandai dengan munculnya sistem pendidikan yang lebih formal dan 

birokratis, seperti yang terlihat pada institusi pendidikan pada masa Khulafāʾ al-Rāsyidīn dan 

Kekhilafahan Utsmani (Auda, 2022). 

Kerangka PCEF ini kemudian dipadukan dengan perspektif maqāṣid untuk menguji 

sejauh mana institusi pendidikan pada setiap masa mampu menjaga lima unsur pokok dalam 

kehidupan umat Islam. Khususnya, penelitian ini memfokuskan pada bagaimana pendidikan 

Islam pada setiap periode mampu melindungi dan mengembangkan akal (ḥifẓ al-‘aql) dan agama 

(ḥifẓ al-dīn), dua unsur utama yang menjadi dasar bagi pembentukan peradaban yang adil dan 

beradab. Dalam konteks ini, pendidikan tidak hanya dilihat sebagai sarana untuk memperoleh 

ilmu pengetahuan, tetapi juga sebagai alat untuk membentuk individu yang memiliki pemahaman 

mendalam mengenai prinsip moral dan etika Islam (Safa, 2024). 

Untuk memperoleh data yang valid, penelitian ini menggunakan dua jenis sumber utama. 

Sumber primer terdiri dari literatur klasik yang menjadi rujukan utama dalam sejarah 

pendidikan Islam, seperti Iḥyāʾ ʿUlūm al-Dīn karya al-Ghazālī dan Muqaddimah karya Ibn 

Khaldūn, yang memberikan wawasan mendalam mengenai sistem pendidikan pada masa awal 

Islam (Mahbubi, 2025a). Selain itu, temuan-temuan terkini yang berkaitan dengan kontribusi 

awal institusi pendidikan Islam juga diambil sebagai sumber primer (Purwanto & Mufid, 2024). 

Sumber sekunder, yang mencakup artikel jurnal bereputasi, buku teks, dan prosiding seminar 

internasional, juga digunakan untuk memberikan perspektif yang lebih luas dan mutakhir 

mengenai sejarah serta filsafat pendidikan Islam (Putri & Roza, 2025; Sari, 2025). 

Prosedur pengolahan data dilakukan melalui empat tahapan sistematis. Tahap pertama 

adalah inventarisasi literatur, yang bertujuan untuk mengumpulkan dan mengklasifikasikan 



390 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025       

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

sumber-sumber yang relevan. Tahap kedua adalah kritik sumber (source criticism), yang 

bertujuan untuk memvalidasi narasi sejarah dan memastikan keabsahan sumber yang 

digunakan. Tahap ketiga adalah ekstraksi konseptual, di mana peneliti menarik nilai-nilai 

pedagogis yang terkandung dalam literatur yang ada. Tahap keempat adalah sintesis historis-

normatif, di mana temuan sejarah diintegrasikan dengan prinsip moral Islam untuk 

merekonstruksi model pendidikan Islam yang holistik dan adaptif, sesuai dengan tantangan yang 

dihadapi umat di abad ke-21 (Safa, 2024). 

Melalui pendekatan ini, penelitian ini bertujuan untuk memberikan kontribusi penting 

dalam memahami bagaimana pendidikan Islam berkembang dan bertransformasi dari masa ke 

masa, serta bagaimana nilai-nilai moral Islam dapat diterapkan dalam sistem pendidikan yang 

lebih modern dan relevan. Dengan menggunakan model PCEF dan perspektif maqāṣid al-sharīʿah, 

penelitian ini diharapkan dapat menawarkan solusi terhadap krisis identitas dan moralitas yang 

dihadapi oleh pendidikan Islam di masa kini, dan memberikan dasar bagi pengembangan sistem 

pendidikan yang lebih inklusif dan berkelanjutan di masa depan. 

 

RESULTS AND DISCUSSION 
Penelitian terhadap evolusi pendidikan Islam dilakukan melalui lensa Prophetic–

Civilizational Educational Framework (PCEF) dan metodologi maqāṣid al-sharīʿah, dengan tujuan 

menggali bagaimana pendidikan Islam berkembang seiring berjalannya waktu, serta 

menyesuaikan diri dengan konteks sosial-politik umat. Temuan penelitian menunjukkan bahwa 

setiap fase bukan sekadar perubahan waktu, melainkan juga sebuah transformasi epistemologis 

yang menyesuaikan dengan kebutuhan dan tantangan zaman. 

Fase pertama dari evolusi pendidikan Islam adalah fase Profetik (610–632 M), yang 

merupakan awal mula sistem pendidikan Islam yang mentransformasi masyarakat Arab dari 

tradisi jahiliyyah menuju budaya literasi wahyu. Pada masa ini, pendidikan tidak dipahami 

sebagai institusi formal yang terpisah, melainkan sebagai suatu proses integratif yang 

menggabungkan dimensi spiritual, intelektual, dan moral. Sebagaimana dijelaskan oleh Stimpson 

dan Calvert (2021), filosofi pendidikan yang diajarkan oleh Nabi Muhammad SAW pada periode 

ini menegaskan bahwa ilmu pengetahuan adalah alat untuk mengenal Pencipta sekaligus 

mengelola alam semesta. Dalam fase ini, terdapat dua pilar utama dalam pedagogi profetik yang 

menjadi landasan pendidikan: pertama adalah integrasi iman dan ilmu, yang dimulai dengan 

penguatan akidah di Dār al-Arqam di Makkah sebagai fondasi sebelum memasuki fase syariat dan 

muamalah di Madinah. Putri dan Roza (2025) mencatat bahwa keberhasilan pendidikan pada 

masa Makkah terletak pada pembentukan mentalitas tauhid yang menjadi benteng bagi 



391 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025       

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

perubahan sosial di masa depan. Kedua adalah metodologi inklusif dan empati, di mana Nabi 

Muhammad صلى الله عليه وسلم mengajarkan dengan cara yang memberdayakan, inklusif, dan berbasis kasih 

sayang. Safa (2024) menyatakan bahwa pedagogi profetik ini dapat dijadikan inspirasi bagi 

pendidikan masa kini dengan mengutamakan pemberdayaan inklusif dan keteladanan (uswah 

ḥasanah). Dalam perspektif maqāṣid al-sharīʿah, fase ini menjadi manifestasi dari ḥifẓ al-dīn 

(perlindungan agama) dan ḥifẓ al-ʿaql (perlindungan akal), di mana wahyu diposisikan sebagai 

sumber ilmu utama dan akal digunakan untuk memahami serta mengaplikasikan wahyu tersebut 

dalam realitas sosial. 

Fase kedua adalah periode Khulafāʾ al-Rāsyidīn (632–661 M), pasca-wafatnya Rasulullah 

 ketika pendidikan Islam memasuki tahap institusionalisasi sistemik. Dalam fase ini, tantangan ,صلى الله عليه وسلم

utama adalah menjaga orisinalitas ajaran Islam di tengah ekspansi wilayah yang sangat luas dan 

keberagaman budaya baru. Pendidikan mulai bertransformasi dari model karismatik yang 

bersifat personal menuju model administratif yang lebih terstruktur. Peran para khalifah dalam 

pendidikan sangat strategis, seperti yang terlihat dalam kodifikasi dan standarisasi epistemik 

yang dilakukan oleh Khalifah Abu Bakar al-Ṣiddīq dengan menginisiasi pengumpulan mushaf Al-

Qur'an untuk menjaga sumber utama pendidikan Islam. Purwanto dan Mufid (2024) menyoroti 

bahwa langkah ini memberikan stabilitas kurikulum fundamental yang penting bagi umat Islam 

pada masa itu. Selain itu, di masa Umar bin al-Khaṭṭāb, pendidikan mulai dikelola secara 

profesional dengan pengiriman guru-guru (muʿallim) ke wilayah taklukan dan pemberian gaji 

dari Baitul Mal. Ini menandai awal dari tanggung jawab negara terhadap pendidikan publik. Di 

masa Utsman bin Affan dan Ali bin Abi Thalib, pendidikan berkembang lebih lanjut dengan 

dialektika intelektual yang mempersiapkan umat untuk menghadapi kompleksitas peradaban 

yang lebih besar. Analisis PCEF menunjukkan bahwa fase ini adalah jembatan krusial yang 

mengubah "gerakan pendidikan" menjadi "sistem peradaban", dengan keberlanjutan pendidikan 

yang lebih sistematis dan terorganisir. 

Selanjutnya, pada periode Kekhilafahan Umayyah (661–750 M), pendidikan Islam 

mengalami pergeseran signifikan. Ekspansi wilayah yang mencakup Afrika Utara hingga Spanyol 

menuntut sistem pendidikan yang mampu mengelola birokrasi dan keberagaman budaya. 

Menurut Hodgson (1974), periode ini menandai fase pematangan di mana tradisi intelektual Arab 

mulai berinteraksi intens dengan peradaban Helenistik di Suriah dan administrasi Sassanid di 

Persia. Dalam kerangka PCEF, beberapa transformasi kebudayaan dalam pendidikan terjadi, 

seperti diversifikasi kurikulum yang mencakup ilmu bahasa, matematika, dan administrasi. 

Abdul Malik bin Marwan mempromosikan bahasa Arab sebagai bahasa administrasi tunggal, 

yang juga berperan dalam lahirnya ilmu-ilmu bahasa seperti nahw dan balaghah sebagai 



392 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025       

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

instrumen pendidikan utama. Purwanto dan Mufid (2024) menunjukkan bahwa ini bukan 

sekadar perubahan linguistik, tetapi juga sebuah upaya untuk menjaga integritas budaya di 

tengah arus asimilasi. Pada masa ini, muncul pula tradisi pendidikan khusus di istana, yang 

mempersiapkan para putra mahkota dengan menekankan pada adab, kepemimpinan, dan 

diplomasi. Makdisi (1981) menyebutkan bahwa pendidikan khusus ini menjadi fondasi bagi 

spesialisasi profesi dalam peradaban Islam. 

Fase berikutnya adalah Kekhilafahan Abbasiyah (750–1258 M), yang sering disebut 

sebagai The Golden Age atau puncak pencapaian intelektual Islam. Pada masa ini, inklusivitas 

intelektual mencapai titik tertinggi melalui gerakan penerjemahan besar-besaran yang 

menghasilkan integrasi antara wahyu dan akal. Pendidikan pada masa Abbasiyah tidak hanya 

terbatas pada pemahaman agama, tetapi juga melibatkan sains dan filsafat. Bait al-Hikmah di 

Baghdad menjadi pusat utama yang melakukan sintesis antara ilmu agama dan ilmu pengetahuan 

sekuler. Sari (2025) menegaskan bahwa Bait al-Hikmah bukan hanya perpustakaan, melainkan 

institusi riset yang menggabungkan wahyu dan akal. Madrasah Nizamiyyah, yang didirikan oleh 

Nizam al-Mulk, menggantikan sistem pendidikan yang sebelumnya tidak terstruktur dengan 

pendidikan tinggi yang lebih formal, yang menginspirasi lahirnya universitas-universitas di 

Eropa. Seyyed Hossein Nasr (1968) berpendapat bahwa para ilmuwan Muslim, seperti Al-

Khwarizmi dan Ibnu Sina, memandang penelitian sains sebagai bentuk ibadah intelektual untuk 

memahami keagungan Tuhan melalui fenomena alam. Dalam perspektif maqāṣid al-sharīʿah, fase 

ini adalah pengejawantahan dari ḥifẓ al-ʿaql (perlindungan akal) dalam skala global, di mana 

pendidikan Islam berfungsi tidak hanya sebagai pelestarian dogma, tetapi juga sebagai mesin 

inovasi yang meningkatkan kemaslahatan umat manusia secara universal. 

Fase terakhir yang dianalisis dalam penelitian ini adalah Kekhilafahan Utsmani (1299–

1924 M), yang menyaksikan transformasi pendidikan Islam sebagai respons terhadap tantangan 

modernitas Barat. Kekhilafahan Utsmani mengembangkan sistem külliye, yang mengintegrasikan 

madrasah sebagai inti pembangunan peradaban. Namun, periode ini juga diwarnai oleh 

ketegangan epistemologis, seperti yang dijelaskan oleh Hallaq (2009), yang melihat pemisahan 

antara ilmu agama dan ilmu sains sebagai sebuah krisis identitas epistemologis. Reformasi 

pendidikan yang dimulai dengan kebijakan Tanzimat dan pembentukan sekolah-sekolah sekuler 

modern, termasuk Darülfünun, menimbulkan dualisme pendidikan, yang menciptakan dikotomi 

antara pengetahuan agama dan sains. Rahman (1982) mencatat bahwa kegagalan dalam 

mengintegrasikan semangat ijtihad ke dalam struktur modern menyebabkan pendidikan Islam 

kehilangan daya inovasi aslinya. Dalam perspektif maqāṣid al-sharīʿah, fase ini mencerminkan 



393 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025       

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

upaya ḥifẓ al-niẓām (perlindungan tatanan negara), namun pemisahan antara madrasah dan 

sekolah modern mengancam ḥifẓ al-ʿaql (perlindungan akal) secara utuh. 

Table 1. relasi Maqsid dan Pendidikan Islam 

Tujuan Maqāṣid 
Orientasi 

Pendidikan 

Komponen 

Kurikulum 

Strategi Implementasi 

Konkret 

Hifẓ al-dīn 

(perlindungan 

agama) 

Pembinaan iman 

dan adab digital 

Pendidikan akhlak 

berbasis teknologi 

dan literasi Al-

Qur’an digital 

Pengembangan aplikasi 

“etika digital Islami” di 

sekolah/madrasah 

Hifẓ al-ʿaql 

(perlindungan 

akal) 

Pengembangan 

daya pikir kritis 

dan ilmiah 

Integrasi ilmu 

agama-sains dalam 

mata pelajaran PAI, 

IPA, IPS 

Proyek lintas disiplin: 

“sains sebagai ayat 

kauniyyah” 

Hifẓ al-nafs 

(perlindungan 

jiwa) 

Kesehatan mental 

dan spiritual 

Kurikulum 

mindfulness Islami, 

peer counseling 

beradab 

Pelatihan guru untuk 

menjadi murabbi ruhani 

Hifẓ al-nasl 

(perlindungan 

generasi) 

Pembentukan 

karakter 

berkelanjutan 

Pendidikan keluarga, 

parenting Islami di 

sekolah 

Modul “Madrasah 

Keluarga” bagi orang 

tua siswa 

Hifẓ al-māl 

(perlindungan 

harta/ekonomi) 

Kemandirian dan 

etika ekonomi 

syariah 

Pendidikan 

kewirausahaan 

berbasis maqāṣid 

Simulasi bisnis halal dan 

proyek ekonomi kreatif 

Islami 

 

Pendidikan Islam abad ke-21, dalam kerangka PCEF, harus mampu mengintegrasikan 

dimensi ontologis, epistemologis, dan aksiologis maqāṣid untuk menciptakan kurikulum yang 

relevan dan adaptif terhadap tantangan zaman. 

 

CONCLUSION 

Evolusi pendidikan Islam dari masa Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم hingga Kekhilafahan Utsmani 

menggambarkan perjalanan panjang yang melintasi berbagai fase penting dalam sejarah 



394 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025       

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

peradaban Islam. Fase pertama, yaitu Fase Profetik, menjadi titik awal yang fundamental bagi 

pembentukan sistem pendidikan Islam. Pada periode ini, pendidikan tidak hanya dipandang 

sebagai upaya untuk mengajarkan ilmu pengetahuan, tetapi lebih jauh lagi, sebagai sarana untuk 

menyatukan dimensi spiritual dan intelektual manusia. Pedagogi tazkiyah, yang menekankan 

pada penyucian jiwa dan penguatan iman, menjadi dasar bagi pendidikan pada masa Nabi 

Muhammad صلى الله عليه وسلم. Konsep ini menggabungkan antara iman dan rasionalitas, memperlihatkan 

bahwa pendidikan bukan sekadar transfer pengetahuan, tetapi juga pembentukan karakter dan 

moral berdasarkan wahyu Tuhan. Fase ini memberikan fondasi yang kuat untuk integrasi 

spiritualitas dan intelektualitas dalam kehidupan umat Islam. 

Setelah masa Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم, pada Fase Khulafāʾ al-Rāsyidīn, pendidikan Islam mulai 

memasuki tahap institusionalisasi dengan tujuan untuk mempertahankan keaslian ajaran Islam 

dalam menghadapi perluasan wilayah dan keragaman budaya. Pada periode ini, pendidikan Islam 

tidak hanya berfokus pada tazkiyah individu, tetapi juga pada keberlanjutan tradisi intelektual 

sebagai identitas kolektif umat Islam. Pemikiran para khalifah yang mencakup langkah-langkah 

strategis seperti kodifikasi Al-Qur’an dan pembentukan lembaga pendidikan yang lebih 

terstruktur mencerminkan transisi penting dari model karismatik menuju model administratif 

yang lebih formal. Keberhasilan fase ini tidak hanya terletak pada pendidikan agama, tetapi juga 

pada kemampuan sistem pendidikan untuk menjaga keberlanjutan intelektual umat di tengah 

tantangan eksternal. 

Kemajuan lebih lanjut terjadi pada masa Kekhilafahan Umayyah dan Abbasiyah, di mana 

pendidikan Islam mengalami kosmopolitanisme intelektual yang membuka ruang bagi sintesis 

antara wahyu dan akal. Pada masa ini, terdapat penguatan sistem pendidikan dengan 

memasukkan unsur-unsur sains, filsafat, dan kedokteran yang sebelumnya dianggap asing bagi 

peradaban Islam. Keberadaan institusi seperti Bait al-Hikmah dan Madrasah Nizamiyyah 

menggambarkan bagaimana wahyu dan rasionalitas dapat saling melengkapi untuk 

mengembangkan peradaban yang berbasis pada ilmu pengetahuan yang holistik. Fase ini juga 

memperlihatkan bahwa pendidikan Islam tidak hanya mengedepankan ilmu agama, tetapi juga 

melibatkan disiplin ilmu sekuler yang dapat memperkaya pemahaman umat tentang dunia dan 

kehidupan. 

Namun, memasuki masa Kekhilafahan Utsmani, tantangan modernitas Barat dan 

pengaruh perubahan sosial-politik global membawa dampak yang signifikan terhadap struktur 

dan tujuan pendidikan Islam. Di sinilah muncul dualisme pendidikan yang memisahkan ilmu 

agama dan ilmu umum, menciptakan ketegangan antara tradisi pendidikan Islam yang telah ada 

dan tuntutan perubahan yang dibawa oleh modernitas. Upaya untuk mengintegrasikan sistem 



395 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025       

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

pendidikan Barat ke dalam struktur pendidikan Islam tanpa melalui proses filterisasi filosofis 

yang mendalam menciptakan krisis identitas epistemologis dalam dunia pendidikan Islam. 

Pergeseran otoritas dari ulama kepada birokrat sekuler, yang mulai mendominasi kebijakan 

pendidikan, turut memperburuk pemisahan ini. 

Dari analisis tersebut, penelitian ini menyimpulkan bahwa untuk kebangkitan pendidikan 

Islam di masa depan, kunci utamanya bukanlah sekadar meniru model pendidikan Barat atau 

terjebak pada nostalgia masa lalu, tetapi pada integrasi epistemologis yang mengembalikan ruh 

wahyu sebagai pemandu untuk kemajuan ‘aql (akal). Pendidikan Islam abad ke-21 harus mampu 

mengintegrasikan wahyu dengan akal secara harmonis, sebagaimana yang dicontohkan pada 

masa Abbasiyah, untuk menjawab tantangan globalisasi dan disrupsi teknologi yang semakin 

kompleks. Dengan demikian, pendidikan Islam harus mampu menjembatani antara dimensi 

ontologis (yang berkaitan dengan hakikat eksistensi), epistemologis (yang berkaitan dengan 

sumber pengetahuan), dan aksiologis (yang berkaitan dengan tujuan moral pendidikan). 

Berdasarkan temuan dari penelitian ini, beberapa rekomendasi yang dapat diterapkan 

dalam pengembangan pendidikan Islam kontemporer adalah sebagai berikut. Pertama, 

rekonstruksi kurikulum yang menghapus dikotomi antara "ilmu agama" dan "ilmu umum" 

dengan mengadopsi model integrasi sains berbasis maqāṣid al-sharīʿah yang menekankan 

keseimbangan antara spiritualitas dan intelektualitas. Kedua, restorasi adab sebagai inti dari 

pendidikan Islam. Pemikiran Wan Daud (1998) dan al-Attas menunjukkan bahwa pendidikan 

harus kembali diprioritaskan sebagai instrumen penanaman adab untuk membentuk karakter 

manusia yang bertanggung jawab, tidak hanya dalam konteks moralitas individu, tetapi juga 

sebagai anggota masyarakat yang berkontribusi pada kemaslahatan bersama. Ketiga, kebijakan 

pendidikan yang mendukung ekosistem riset yang inklusif dan berpijak pada nilai-nilai profetik 

perlu diterapkan oleh pemerintah di negara-negara Muslim, guna menjawab tantangan etis di era 

kecerdasan buatan dan disrupsi digital. Kebijakan ini harus mendukung pengembangan 

pendidikan yang tidak hanya berbasis pada teknologi, tetapi juga pada prinsip moral yang kuat, 

sebagaimana yang diajarkan dalam ajaran Islam. 

Secara keseluruhan, sejarah pendidikan Islam adalah bukti bahwa ilmu yang 

berlandaskan wahyu mampu melahirkan peradaban yang agung dan berkelanjutan. Dari Dar al-

Arqam yang sederhana hingga Darülfünun yang megah, dari halaqah-halaqah kecil di masjid 

hingga universitas-universitas besar, pesan pendidikan Islam tetap sama: menuntun manusia 

untuk menjadi khalifah yang berilmu, berakhlak, dan bertanggung jawab atas kemaslahatan 

dunia. Di tengah krisis nilai dan arus globalisasi yang semakin pesat, pendidikan Islam perlu 

kembali kepada ruh awalnya—menjadikan ilmu sebagai jalan menuju Tuhan dan peradaban. 



396 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025       

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

Oleh karena itu, kebangkitan Islam di abad ke-21 hanya dapat terwujud jika pendidikan Islam 

kembali ditempatkan sebagai pusat transformasi moral dan intelektual umat. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Auda, J. (2022). The maqāṣid al-sharīʿah: A holistic framework for educational reform. 

Journal of Islamic Studies, 34(1), 45-62. 

Al-Attas, S. M. N. (1993). The concept of education in Islam: A framework for an Islamic 

philosophy of education. International Institute of Islamic Thought and 

Civilization. 

Berkes, N. (1998). The development of secularism in the Ottoman Empire: The Tanzimat 

and its consequences. Islamic Studies, 37(3), 19-41. 

Hallaq, W. B. (2009). Shari‘ah: Theory, practice, transformations. Cambridge University 

Press. 

Hodgson, M. G. S. (1974). The venture of Islam: Conscience and history in a world 

civilization (Vol. 1). University of Chicago Press. 

Makdisi, G. (1981). The Rise of Colleges: Institutions of Learning in Islam and the West. 

Islamic Quarterly, 25(3), 99-105. 

Albet, M. S. (2024). Implementation And Challenges Of Discipline Character Education. 

Jurnal Pendidikan Karakter, 15(2), Article 2. 

https://doi.org/10.21831/jpka.v15i2.77799 

Mahbubi, M. (2013). Pendidikan Karakter Implementasi Aswaja Sebagai Nilai Pendidikan 

Karakter. Pustaka Ilmu. 

Mahbubi, M. (2025a). METOPEN FOR DUMMIES: Panduan Riset Buat Kaum Rebahan, 

Tugas Akhir Lancar, Rebahan Tetap Jalan!, (1st edn). Global Aksara Pers. 

Mahbubi, M. (2025b). Pendidikan Karakter Di Era Digital: Memahami Peran 

Kemerdekaan Indonesia Dalam Pembentukan Remaja Berkarakter. Al-Abshor : 

Jurnal Pendidikan Agama Islam, 2(4), 367–378. 

https://doi.org/10.71242/3x92de18 

Mahbubi, M., & Firmansyah, B. (2024). Pemanfaatan Media Video Visual dalam 

Meningkatkan Efektifitas Pembelajaran Sejarah Kebudayaan Islam. 

Benchmarking: Journal of Islamic Education Management, 8(2), 188–195. 

https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/benchmarking/article/view/24211 



397 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025       

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

Mahbubi, M., & Husein, S. (2023). Sinergitas Guru dan Orangtua Dalam Membentuk 

Karakter Disiplin dan Rasa Hormat Peserta Didik. Cendekia: Media Komunikasi 

Penelitian dan Pendidikan Agama Islam, 15(02), 194–209. 

https://doi.org/10.37850/cendekia.v15i02.533 

Mahbubi, M., & Istiqomah, N. (2024). Pemanfaatan Media Electronic sebagai Upaya 

Meningkatkan Pemahaman Peserta Didik dalam Pembelajaran Sejarah 

Kebudayaan Islam. Cendekia: Media Komunikasi Penelitian Dan Pendidikan 

Agama Islam, 16(02), 367–382. https://doi.org/10.37850/cendekia.v16i02.800 

Mardatillah, F., Gumilang, A., Wahyudi, H., Rawanita, S., & Muhammad, S. (2025). 

Education in the modern Islamic world: The role of intellectual creativity in 

overcoming modern challenges. Journal of Educational Studies, 53(2), 112-130. 

Nasr, S. H. (1968). Islamic Science: An Illustrated Study. Harvard University Press. 

Purwanto, E., & Mufid, A. (2024). Kodifikasi Al-Qur’an dan perluasan literasi umat pada 

masa Khulafāʾ al-Rāsyidīn. Jurnal Sejarah Islam, 58(4), 310-327. 

Putri, D., & Roza, S. (2025). Pendidikan Islam di zaman Nabi Muhammad SAW: Perspektif 

historis dan filosofis. Jurnal Pendidikan Islam, 40(2), 125-145. 

Rahman, F. (1982). Islamic Education in the Modern World. Islamic Studies Review, 

15(3), 33-52. 

Safa, Z. (2024). The prophetic education system: Insights from the Madinah period. 

Journal of Islamic Education, 27(1), 15-28. 

Sari, Z. (2025). Reformasi pendidikan dalam peradaban Islam: Menjaga nilai-nilai 

maqāṣid al-sharīʿah. Jurnal Pendidikan Islam, 36(1), 15-30. 

Stimpson, C., & Calvert, P. (2021). The concept of insān kāmil in Islamic epistemology and 

education. Journal of Islamic Philosophy, 17(2), 77-98. 

Wan Daud, W. M. N. (1998). The Islamic educational philosophy: A new framework for 

educational reform. Journal of Islamic Studies, 24(2), 155-175. 

Al-Ghazālī, A. (1995). Iḥyāʾ ʿUlūm al-Dīn (Rev. ed.). Dar al-Turath. 

Barton, T. (2021). Education in the Islamic world: Modern challenges and new directions. 

International Journal of Educational Development, 44(1), 1-9. 

El-Banna, M. A. (2020). Integrating Islamic values in modern education systems. 

Educational Philosophy and Theory, 52(6), 667-680. 



398 
ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 

                                             Vol.  02 , No. O2, Desember 2025       

 
 

 

 e- ISSN: 3090-0247  

Faruqi, I. R. (1992). Islamic education: A new approach. Islamic Institute of Thought. 

Ibn Khaldūn, A. (2005). Muqaddimah (F. Rosenthal, Trans.). Princeton University Press. 

Kaya, I. (2019). Maqāṣid al-sharīʿah in contemporary Islamic education: A theoretical 

framework. Journal of Islamic Education, 35(3), 160-175. 

Langan, M. (2022). The rise of Islamic education in the 21st century: Historical analysis 

and modern approaches. Middle East Journal of Education, 41(2), 102-117. 

Makdisi, G. (2009). Islamic education and the evolution of knowledge in the classical 

period. In M. S. M. B. Ali (Ed.), Islamic thought: An anthology (pp. 150-171). Islamic 

Research Institute. 

Rahman, F. (1993). Islamic philosophy and modern education. Al-Ma'arif Journal, 8(1), 

45-60. 

Scholz, M. (2018). The impact of the Islamic Golden Age on modern scientific thought. 

Journal of Middle Eastern Studies, 33(2), 245-262. 

Shah, I. (2021). Islamic pedagogical traditions: A comprehensive guide. Routledge. 

Siddiqui, M. (2017). Education and the maqāṣid al-sharīʿah framework: An analysis of 

contemporary trends. Journal of Islamic and Middle Eastern Studies, 44(3), 211-

230. 

Yusuf, M. S. (2023). The role of Islamic education in global intellectual development. 

Islamic Education Review, 38(2), 78-89. 


